Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 6

Artikel: Der Mensch und die kollektiven Méachte
Autor: Bohler, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36. Jahr September 1956 Heft 6

DER MENSCH
UND DIE KOLLEKTIVEN MACHTE

VON EUGEN BOHLER

Wer die Zeit vor dem ersten Weltkrieg noch bewuf’t miterlebt
hat, kann sich der Feststellung nicht entziehen, da’ heute der Mensch
in seinem Werturteil iiber sich und seine eigenen Schépfungen un-
sicherer geworden ist. Der Fortschrittsglaube ist allerdings nicht ver-
schwunden, wie vielfach behauptet wird. Er ist im Gegenteil kiihner
als je. Gerade die Prosperitit des letzten Jahrzehnts hat erneut Zu-
kunftsbilder des wirtschaftlichen Uberflusses, der technischen Ver-
vollkommnung, der Beseitigung von Krisen und Kriegen sowie der
Uberwindung aller Krankheiten entstehen lassen. Aber zu dieser Fort-
schrittserwartung ist eine bohrende Angst vor den Wirkungen der
eigenen Schopfungen und vor der Démonie der menschlichen Natur
getreten, die durch die Kriege und die sozialen Vorginge der letzten
Jahrzehnte ausgelost worden ist.

In der Diagnose dieses «Krankheitszustandes» sind sich die
meisten einig: er ist offensichtlich darauf zuriickzufiihren, daf} die
moralische Entwicklung des Menschen mit dem Fortschritt seiner
Schopfungen, seiner Technik, seiner Wirtschaft und seiner gesell-
schaftlichen Einrichtungen nicht Schritt gehalten hat. Aber iiber die
Ursachen und iiber die Mittel zur Uberwindung des heutigen Zustan-
des gehen die Meinungen fundamental auseinander. Die einen sehen
die Ursache im heutigen Wirtschaftssystem und die Lésung in einer
griindlichen Umgestaltung des ganzen Gesellschaftssystems. Die an-
deren erblicken gerade in diesen Tendenzen eine neue Gefahr, die
gewdhnlich als Kollektivismus bezeichnet wird, weil dieser die Dik-
tatur begiinstigt und die Freiheit des Menschen gefihrdet.

Darum hat jener Krankheitszustand zugleich zu einer Spaltung
der Gesellschaft in zwei Gruppen gefiihrt, von denen jede ein extre-
mes Organisationsprinzip vertritt, nimlich den Individualismus und
den Kollektivismus, und dieser Gegensatz hat sich schliefflich aus-
geweitet auf die fiihrenden Michtegruppen der internationalen Po-

425



litik, die im kalten Krieg jene beiden Organisationsprinzipien gegen-
einander ausspielen.

Die Diskussion zwischen den beiden Lagern bewegt sich jedoch
im allgemeinen an der Oberfliche, weil man sich mit wirtschaftlichen
und politischen Argumenten begniigt und nicht auf die letzten Ur-
sachen zuriickgeht, die in der menschlichen Seele zu suchen sind. Die
folgende Darstellung bildet deshalb den Versuch, zu den Grund-
lagen vorzustofien, um die Bahn fiir eine objektive Beurteilung der
Wirklichkeit und fiir die Bekimpfung der eigentlichen Ursachen frei
zu machen.

Zu diesem Zweck ist etwas genauer zu untersuchen, worin denn
eigentlich die Tendenz zum Kollektivismus und zur Vermassung
besteht, die als das Kennzeichen der heutigen Geistesverfassung be-
trachtet werden. Tatsichlich bezeichnet dieses Schlagwort den Zu-
stand nur sehr unvollkommen, weil es auf das Aufierliche, Gesell-
schaftliche abstellt und nicht auf die seelischen Verinderungen im
Menschen. Die meisten wenden das Wort deshalb nur auf die an-
dern an und erkennen nicht, wie stark wir alle vom Zeitgeist er-
fafdt sind.

Aufierdem tibersieht man, daf} in fritheren Zeiten der Mensch
noch viel stirker kollektiv bestimmt war. Das zeigt sich schon deut-
lich, wenn wir in der Geschichte um hundert oder zweihundert Jahre
zuriickgehen, da der Mensch noch viel allgemeiner in konstante nach-
barliche Beziehungen eingebettet war. In extremer Weise kommt dies
bei den primitiven Volkern zum Ausdruck, bei denen nicht das In-
dividuum, sondern die Gruppe die reale Einheit bildet und es deshalb
kein Individuum, ja nicht einmal die Familie in unserem Sinn gibt.

Das heutige Ubel kann also nicht in der Intensitit der kollek-
tiven Abhiingigkeit des Menschen liegen, sondern nur in der Art der
kollektiven Bindung, also in der Struktur des heutigen Kollektivs und
des heutigen Menschen, vor allem in einem Zuriicksinken in einen
Zustand, der sich mit den iibrigen Idealen des heutigen Menschen
oder den iibrigen Kulturinhalten nicht mehr vertrigt.

Die kollektiven Bindungen des Menschen

Damit erweist sich das Problem als viel komplexer, zugleich aber
auch als viel gefdhrlicher als die herrschende Meinung annimmt. Um
diese Feststellung zu verstehen, miissen wir uns vergegenwirtigen,
daf} wir alle von Natur aus viel kollektivere Wesen sind als wir ahnen.

Da wir niimlich in die menschliche Gesellschaft sukzessive hin-
einwachsen, ist fiir uns das Kollektive identisch mit dem Gewohnten.
Das Gewohnte merken wir aber normalerweise iiberhaupt nicht. Viel-

426



mehr empfinden wir das Leben in der Gewohnheit als véllige Frei-
heit, so daf8 wir uns des sozialen Zwanges gar nicht bewuft sind,
der zur Entstehung der Gewohnheit gefiihrt hat. Ebenso haben wir
kein Gefiihl fiir die Abhingigkeit unseres Denkens von dem des Kol-
lektivs. Weil wir die Ubereinstimmung mit dem Kollektiv als lo-
gisches Denken empfinden, wird die Abweichung als irrational oder
subjektiv bezeichnet. |

Erst im spiiten Alter entdeckt der Mensch seine Individualitit und
parallel damit den Umfang seiner kollektiven Abhingigkeit. Dann
merkt er, dafd er mindestens mit vier starken Wurzeln mit dem Kol-
lektiv verbunden ist.

1. Durch das Milieu, aus dem wir stammen, insbesondere durch
die Eltern und Geschwister, und den Stand, in dem wir aufwachsen.
Ein grofler Teil der Menschen kommt iiberhaupt nie zum Bewuf3t-
sein dieser Abhingigkeit und handelt instinktiv wie deren Eltern oder
Standesgenossen, oder in Ausnahmefillen in triebhaftem Gegensatz
~dazu, wenn er in einer Konfliktstellung aufgewachsen ist.

2. Durch das kollektive Erbe an Instinkten und Urbildern des
Geistes, die ganz unbewuf’t unser Verhalten bestimmen, und zwar
gerade dort, wo wir glauben, am freiesten zu handeln. Die grofien
Massenbewegungen auf religiosem oder politischem Gebiet sind nur
verstindlich aus der Wirksamkeit instinktiver Bilder, welche die
Menschen in einheitlicher Richtung beeinflussen.

3. Durch die historischen Einfliisse der zeitgendssischen Gesell-
schaft, also die Einfliisse der Nation, aus der wir stammen, und des
Lebensstils in Kunst, Wissenschaft und Lebensfiihrung, ganz abge-
sehen von der eigentlichen Mode. Die Wirkung dieser Einfliisse wird
dadurch stark gesteigert, daf} sich in der Gesellschaft der Selbst-
erhaltungstrieb weitgehend in das Geltungsstreben, in den Konfor-
mismus, verwandelt. Das Schicksal des Menschen ist weitgehend da-
von abhingig, wie die Gesellschaft iber ihn denkt, und infolge-
dessen ist der grofite Teil bestrebt, sich deren Wiinschen und Mei-
nungen anzupassen.

4, Endlich werden wir mit dem Kollektiv durch den wachsenden
Kulturapparat verbunden, dessen wir uns fiir unsere Existenz be-
dienen miissen. Diese Abhingigkeit beginnt mit dem Einfluf} der
Schule und Kirche. Sie erweitert sich nachher durch die Presse, durch
Kino, Radio, Fernsehen, durch den Forschungsapparat der Hoch-
schulen, durch den allgegenwirtigen Apparat der Wirtschaft und der
Technik, der Wohnungen, des Verkehrs, der Landesverteidigung, die
alle unsere Lebensiufierungen in feste Bahnen und Muster zwingen
und uns schliefdlich zur zweiten Natur werden.

Angesichts dieser vielgestaltigen und tiefgreifenden Kinfliisse
kollektiver Krifte auf den Menschen ist es nicht verwunderlich, daf}

427



die Entwicklung des Individuellen und Personlichen als Gegenpol des
Kollektivs sowohl im Leben der Menschheit wie des einzelnen ein
sehr spites und prekiires Produkt ist. Ja, es miiflte als ein eigent-
liches Wunder bezeichnet werden, wenn es nicht in der Seele des
Menschen durch wirksame Krifte angelegt wiire.

Die Entwicklung des Personlichen wird noch dadurch erschwert,
daf} der Mensch die Neigung besitzt, das Kollektive zu idealisieren
und als individuell zu betrachten. So ist es bekannt, daf} sich der
Mensch gerade dort als einzigartiz empfindet, wo er am stirksten
kollektiv bedingt ist, wie unter dem Einflu3 des Sexual-, Macht-
oder Geltungstriebes, der Tendenz, sich durch Besonderheiten der
Kleidung, der Wohnung, der Gebirden, der Haltung oder irgend einer
anderen Einzelheit des Lebensstils von anderen zu unterscheiden. Wir
sind iiberdies am meisten stolz auf Dinge, fiir die wir gar nichts
kénnen.

Auch die genannten Erscheinungen unseres Individualismus be-
wegen sich also bei niherem Zusehen durchaus noch im Kollektiven.
Ja, wir sind iiberhaupt noch nicht zu einer klaren Vorstellung des
Individuellen oder Personlichen gelangt, welches das Gegengewicht
zum Kollektivismus und zur Vermassung bilden soll. Der moderne
Mensch hat diese Werte so sehr vernachlissigt, daf} sie nur an ihrem
Gegenteil klar herausgearbeitet werden koénnen. Darum soll zunichst
versucht werden, die tieferen und allgemeinen Wurzeln der geisti-
gen Veridnderungen zu erfassen, die als Kollektivismus bezeichnet
werden diirfen.

Die Herrschaft des Apparates

Diese Verdnderungen stehen in enger Verbindung mit der Faszi-
nierung, welche Technik und Wirtschaft auf den Menschen ausgeiibt
haben. Aber diese selbst sind nicht als die eigentlichen Ursachen zu
bezeichnen, sondern die Einseitigkeit der menschlichen Entwicklung,
die damit verbunden ist, die Vernachlissigung des Gegenpoles dieser
Entwicklung, dessen, was man gewdhnlich das Gemiit nennt, und da-
mit der Verlust der Mitte und des sozialen Gleichgewichts.

Die Faszinierung des Menschen durch Technik und Wirtschaft
ist durchaus begreiflich, weil es sich hier um zwei Schépfungen der
menschlichen Vernunft handelt, die ihn am stirksten vom Tier un-
terscheiden, und weil sie die Voraussetzungen fiir die ganze zivilisa-
torische und kulturelle Leistung und Entwicklung des Menschen bil-
den. Aber dieser technisch-wirtschaftliche Fortschritt hat im Lauf
der letzten Jahrhunderte eine eigenartige Wendung genommen. Statt
dafy der Mensch die technischen und wirtschaftlichen Méoglichkeiten
als Mittel zu einem volleren und freieren Leben verwendet hiitte,

428



ist der technisch-wirtschaftliche Apparat zum Herrscher iiber die
Menschen geworden und diktiert ihnen seine eigenen Gesetze, die
keineswegs eine harmonische Entwicklung garantieren, sondern zur
Selbstvernichtung des Menschen zu fithren drohen.

Auf allen Gebieten der menschlichen Kultur, in der Technik, in
der Wirtschaft, im Staat, in der Politik, im Kriegswesen und in den
geistigen Berelchen der Erziehung, der Wissenschaft und der Religion
entwickelt sich der Apparat nach autonomen Gesetzen, so daf} der
Mensch zum hilflosen Sklaven der Entwicklung zu werden droht. Diese
Entwicklung ist so eklatant, dafs man versucht ist, eine Parallele zur
marxistischen Geschichtstheorie zu ziehen. Marx behauptet némlich,
dafy die Produktionsverhiltnisse die kulturelle Entwicklung bestimm-
ten und daf’ die Entwicklung dieser Produktionsverhiltnisse natur-
gesetzlich vom Kapitalismus zum Sozialismus fithre. An dieser Fest-
stellung ist ein richtiger Kern. Nur liegt die bestimmende Kraft nicht
in den Produktionsverhiltnissen, sondern im &uferen Kulturapparat,
und das Ergebnis ist nicht der Sozialismus, sondern die Diktatur.
Aufierdem gilt die Zwangsliiufigkeit des Prozesses nur soweit, als der
Mensch sich widerstandslos seinen Triebtendenzen ausliefert.

Aber die Anfinge dieser Zwangsliufigkeit sind auf allen Gebieten
sichtbar, weil der Einfluf3 der Personlichkeit und damit der ethi-
schen Uberlegungen immer kleiner wird und durch die Herrschaft
der Interessen im weitesten Sinne des Wortes ersetzt wird. Wenn
aber im Technischen nur die Zweckmifigkeit, im Wirtschaftlichen
nur das wirtschaftliche Prinzip, in der Wissenschaft nur die intel-
lektuelle Wahrheit, in der Politik nur die Opportunitiit entscheidet,
dann wird notwendigerweise im Endeffekt die Staatsraison zum ein-
zigen Mafistab werden und das Individuum zum bloffen Backstein der
Diktatoren herabsinken.

Die Tragik liegt nun aber darin, daf} eigentlich niemand diese
Entwicklung will, sondern im Gegenteil alle behaupten, die Freiheit
des Menschen im Auge zu haben, daf} aber alle Kreise der Bevdl-
kerung, Unternehmer und Arbeiter, Konsumenten und Produzenten,
Wissenschaftler und Praktiker, Idealisten und Realisten, ungewollt
durch ihre faktischen Handlungen alles tun, um diesen Zustand der
Herrschaft des Apparates herbeizufiihren. Diese paradoxe Tatsache
erklirt sich aus dem Zustand, daf} wir «fools of nature», «Narren
der Natur» sind, wie Shakespeare es ausdriickt, d.h. am Narrenseil
der Triebe gefiihrt werden, wo wir glauben rationell zu handeln. Die
blole Natur fiihrt uns aber in Richtungen, die unseren menschlichen
Zielen entgegengesetzt sind.

So steht der Mensch unter dem biologischen Zwang, alle tech-
nischen und wirtschaftlichen Hilfsmittel zur Erleichterung seines
Lebenskampfes ohne Riicksicht auf die langfristigen Riickwirkungen

429



auf seine Vitalitit zu verwerten. Daher die Steigerung der Ge-
schwindigkeit im modernen Verkehr, ohne Riicksicht auf die Ver-
wertung der gewonnenen Zeit, die Vervielfiltigung der Giiter, ohne
Riicksicht auf die Auswertung der Befriedigungsmittel, die Vermeh-
rung des Wissens, ohne Riicksicht auf die Aufnahmefihigkeit, die
Anwendung aller Erleichterungsmittel in der Medizin, ohne Riicksicht
auf die dauernde Widerstandsfihigkeit des Menschen.

Demgegeniiber zeigt aber unsere jahrtausendealte Erfahrung, daf}
die Steigerung des Wohlstandes und des Luxus die persdnliche Kraft
des Menschen schwiicht, und zwar deshalb, weil die personliche Vi-
talitit, Spannkraft und Widerstandskraft abnimmt. Dadurch schon
wird der eigentliche Zweck der kulturellen Tétigkeit des Menschen
vereitelt. Mit der Zunahme der Summe der Genuf’mittel nimmt
niamlich die Genuf¥fihigkeit, das Gliicksgefiihl und die Befriedigung
ab. Hier stofien wir zum erstenmal auf den Gegenpol des Kollektivis-
mus, auf die Tatsache, daf} die duflere Menge an Giitern und Reich-
tum das individuelle Gliick nicht begriindet, sondern ein person-
licher Faktor, ein Akt der Spontaneitiit hinzukommen muf}, den wir
spiater niher zu beschreiben haben. Damit zeigt sich aber zugleich,
da} unsere Triebe zur Orientierung des Menschen nicht ausreichen.
Denn sie sind offensichtlich auf einen Zustand des Mangels und der
Gefihrdung zugeschnitten, wie er in der Natur herrscht, wihrend der
Zustand der Fiille und des Wohllebens, wenn er nicht vom Geist
reguliert wird, zur Auflésung des Menschen und der Gesellschaft oder
dann zur Unterdriickung des Menschen durch die Diktatur fihrt.

In der gleichen Richtung wirkt ein anderer biologischer Trieb,
der auf die Unsicherheit zuriickzufiihren ist, in der sich das Tier in
der Natur befindet. Die instinktive Angst vor der stindig drohenden
Vernichtung, das nicht ruhende Gefiihl der Unsicherheit erzeugt den
Zwang, so viele Giiter als moglich anzuhiiufen, um fir alle Even-
tualititen geriistet zu sein. Daraus entsteht das paradoxe, aber in der
Natur allgemein anzutreffende Bestreben, Befriedigungsmittel ohne
Riicksicht auf die spiiteren Verwertungsmoglichkeiten auf Vorrat
anzusammeln, und zwar gehort beim Menschen zu diesen vorlaufigen
Befriedigungsmitteln nicht nur der Reichtum, sondern die Macht und
die Geltung. Darum wird man ohne Ubertreibung sagen diirfen, dafy
der grofite Teil der Arbeit der Menschen nicht im Hinblick auf be-
stimmte konkrete Bediirfnisse vorgenommen wird, sondern rein vor-
laufigen Zwecken dient, und ein Grof3teil der Menschen gar nicht dazu .
kommt, diese vorldufigen Mittel verniinftigen Endzwecken zuzu-
filhren. Eigenartigerweise gilt dies um so mehr, je hoher das Ein-
kommen des einzelnen ist, wihrend bei den unteren Schichten die
direkte Befriedigung viel grofer sein miifte, wenn sie nicht ganz nach
fremden Maf3stiben leben wiirden.

430



Erst recht gilt diese Erfahrung fiir die Verwendung der ver-
fiigbaren Macht. Sie findet bekanntlich nie eine verniinftige Grenze,
sondern ist in steriler Wiederholung zu immer weiteren Eroberun-
gen gezwungen, wie die politische und wirtschaftliche Geschichte der
letzten Jahrzehnte in aller Deutlichkeit beweist.

In enger Verbindung mit diesem Sammeltrieb steht aber der
ebenfalls biologisch bedingte Leistungstrieb, der den Offizier im
Ernstfall in den Tod, den Unternehmer, Politiker und Wissenschaf-
ter in die Managerkrankheit treibt. Diesen Leistungstrieb hat man
offenbar mit dem Erwerbsstreben verwechselt. Aber dieses wirt-
schaftliche Motiv konnte niemals so weitreichende Wirkungen haben
wie jener. Er beruht deshalb auf einer triebhaften Wurzel. Unsere
Triebe sind offensichtlich auch auf ein anderes biologisches Milieu
zugeschnitten, als es unsere moderne Volkswirtschaft darstellt.

Die seelischen Uermassungserscheinungen

Die bisher erwihnten Verinderungen enthalten nun aber ledig-
lich die Griinde fiir die zunehmende Herrschaft des Apparates und
die wachsende kollektive Abhingigkeit des Menschen von den kollek-
tiven Institutionen. Sie erkliren noch nicht die seelischen und poli-
tischen Gefahren, die mit dem Kollektivismus verbunden sind. Um
diese zu verstehen, miissen wir uns vergegenwiirtigen, daf} die Welt
des Apparates und der dufleren Zwecke fast ausschlieflich den Ver-
stand des Menschen in Anspruch nimmt und deshalb die iibrigen
menschlichen Fihigkeiten immer mehr vernachlissigt werden. Un-
sere moderne Kultur ist eine typische Bewuf’tseinskultur, wihrend
die Empfindung, das Gefiihl und die Intuition sowie die instinktiven
Fihigkeiten immer mehr verkiimmern.

Der moderne Mensch lebt deshalb gewissermaflen in zwei Wel-
ten, in der offiziellen Zweckwelt und in der inoffiziellen und ver-
nachlissigten Gemiitswelt. In der Zweckwelt herrscht der sogenannte
gesunde Menschenverstand, der seine realen Interessen kennt und
alles, was ihm dient und fiir den Erfolg im Leben wichtig ist. Es
ist die Welt des Berufes, der Wirtschaft, Politik oder Wissenschalft,
die nach strengen Gesetzmifiigkeiten zu verlaufen scheinen, so daf}
Ideal und Gemiit darin keinen Platz finden.

Daneben existiert eine zweite Welt, in welcher die Gemiitskrifte
und das Gewissen heimisch sind, die Welt der personlichen Lebens-
werte des Guten, Wahren und Schénen, also die Welt der moglichen
Freiheit. Da sie aber vernachlissigt ist, so herrschen hier vorwie-
gend das Unbewufite und die triebhaften Impulse des Menschen, die

431



infolge ihrer Primitivitit zu einer groflen Gefahr fiir die Gesell-
schaft und fiir die einzelnen werden. |

Diese eigenartige Geistesstruktur des modernen Menschen hat
nimlich drei wichtige Konsequenzen: zunichst bedeutet sie den Ver-
lust der schopferischen Selbstentfaltung, weil diese nur méglich ist,
wo der ganze Mensch in Anspruch genommen wird. Denn die schop-
ferischen Ideen entstammen aus den Sphiren der Empfindung, des
Gefiihls und der Intuition, wihrend der Intellekt diese Inhalte nur
verarbeiten und entwickeln kann. Alles Schopferische ist eine Ent-
faltung innerer Bilder mit Hilfe &uf’erer Ausdrucksmittel.

Wenn wir diese Kriifte nicht mehr pflegen, verlieren wir auch
die innere Selbstindigkeit und Spontaneitit, und damit werden wir
unfihig zu eigener Erfahrung und auch zur Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit, also auch unfihig zum Kampf, zum Leiden und
zur aktiven Liebe.

An Stelle der aktiven Haltung entwickelt sich beim modernen
Menschen trotz seiner Geschiftigkeit ein passiver Reizhunger, gleich-
giiltig, ob es sich um Sinnengenuf’, Machtgenuf} oder geistigen Ge-
nuf} in der Form des Intellektualismus handelt, der alle Lebenser-
scheinungen in Begriffe auflost. Da diese der Seele keine Befrie-
gung gewihren, treten Bildphantasien in der Form des Ubermen-
schen, der Wildwestromantik, der Kriminalitit und der technischen
Méglichkeiten auf.

Im Verkehr mit fremden Menschen entsteht der Konformismus,
d.h. das Handeln nach fremden Maf}stiben, was bei aller Geschif-
tigkeit eine innere Leere, Vereinsamung und Unbefriedigung und in-
folgedessen Aggressivitit und Kriminalitit schafft.

Infolge dieser Geisteshaltung verfillt der Mensch jeder Art
geistigen wirtschaftlichen und politischen Suggestion. Er braucht
die Ubermachtung, weil er nichts Eigenes mehr hat, und er fiirchtet
sie zugleich und erwartet nun wiederum vom Staat, daf er ihn da-
gegen schiitze, wodurch der Staat eine ddmonische Macht wird, die
den Menschen in Knechtschaft hilt.

Sodann hat jene Bewufdtseinskultur zur Folge, daf’ der Mensch
alle inneren Anstrengungen und jedes Bediirfnis nach innerem Wandel
nach aufien projiziert, d. h. er erwartet alle Verbesserung der mensch-
lichen Zustinde vom Fortschritt der dufleren Dinge, von der Technik,
vom Wohlstand, vom Milieu, von der Erziehung und vor allem vom
Staat oder der Gesellschaftsordnung. Dadurch erhilt der Apparat
erst die dimonische Macht, die er auf die modernen Menschen aus-
iibt, und die Erlosungserwartung, die sich damit verbindet. Daher soll
er uns der Notwendigkeit der inneren Wandlung entheben. Der Appa-
rat ist deshalb tatsichlich der moderne Religionsersatz geworden.
Darum werden auch die Kimpfe um die Wirtschafts- und Gesell-

432



schaftsordnung mit dem gleichen Fanatismus durchgefiihrt wie die
religiosen Kampfe, weil der Apparat tatsiichlich unsere Triebe und
Leidenschaften symbolisiert.

Aber nicht nur unsere Hoffnungen werden nach auflen proji-
ziert, sondern auch die eigenen unentwickelten Triebe. Weil wir nim-
lich aus moralischen Griinden diese negativen Eigenschaften nicht
sehen wollen, verdringen wir sie und iibertragen sie nach aufien auf
andere Menschen und auf die Welt, wo sie uns als das Bose entgegen-
treten. Wir tbertragen sie auf unsere Familie und auf die sozialen
Partner sowie auf die anderen Vélker und auf andere Rassen. So ist
es bekannt, daf3 wir diejenigen Menschen am wenigsten ausstehen
konnen, die eine Eigenschaft besitzen, die wir an uns selbst verur-
teilen. Da wir diese Eigenschaft infolge der Projektion gar nicht mehr
in unserer Gewalt haben, so erwarten wie die Anderung von anderen.

Auf diese Weise entstehen die grofien gesellschaftlichen Kon-
flikte innerhalb der Ehen und zwischen den verschiedenen gesell-
schaftlichen Gruppen des eigenen Landes sowie zwischen den grofien
Michtegruppen von Ost und West. Da jeder sich selbst fiir einen
Gipfel der Vernunft und der Tugend hilt und den Gegner fiir einen
Ausbund des Bésen und Irrationalen, das man mit allen Mitteln be-
kimpfen muf}, ist ein objektives Gespriich ausgeschlossen. Ein ab-
grundtiefes Mif’trauen trennt die Partner, weil jeder die Anderung
vom anderen erwartet, im Grund aber weif3, daf® infolge dieser Pro-
jektion keiner sich dndern kann und daher eine Katastrophe eigent-
lich unvermeidlich ist, wenn der Zufall nicht als Retter erscheint.

In dieser psychologischen Tatsache liegt die Erklirung dafiir,
daf} sich immer nur die Institutionen indern, die Menschen aber
unentwickelt bleiben wie bisher, weil alle Bestrebungen nur unver-
bindliche Bewuf3tseinsvorgiinge bleiben, die unbewuften realen see-
lischen Krifte dagegen gar nicht erfa3t werden.

Aus der vorangehenden Analyse folgt, daf’ der Kollektivismus
und die Vermassung nicht das Monopol einzelner Schichten sind, son-
dern eine Krankheit bilden, die uns alle erfaf’t hat, und die gerade
deshalb so gefihrlich ist, weil wir nicht wissen, daf8 wir erkrankt sind.

Kollektivismus heifst objektiv: Herrschaft des Apparates, der
dufleren Zwecke und damit Ausgeliefertsein an unsere Triebe — heif’t,
daf3 wir Narren der Natur sind, die ganz andere Zwecke verfolgt als
der Mensch.

Subjektiv duflert sich die Vermassung in der Primitivitit un-
seres unbewufdten Seelenlebens, vor allem des Gemiitslebens und als
Folge davon Gespaltensein unserer Personlichkeit und unserer Ge-
sellschaft und als weitere Folge: Verlust der schépferischen Selbst-
entfaltung, der Selbstindigkeit und der Freiheit im hochsten Sinne
des Wortes.

433



Die Wiedergewinnung der persinlichen Freiheit

Damit lafSt sich nun zugleich erkennen, daf} der Kampf gegen den
Kollektivismus eine viel schwierigere Aufgabe darstellt als man ge-
wohnlich annimmt. Es geniigt nicht, daf} wir die Ideologien solcher
Gruppen bekiampfen, die gewisse manifeste Erscheinungsformen des
Kollektivismus anstreben. Denn diese konnten niemals eine so grof3e
Wirkung ausiiben, wenn wir nicht alle den Apparat, die Technik,
die Wirtschaft, den Wohlstand und die dufieren Giiter als einzige reale
Werte ansehen wiirden, wenn wir nicht alle von den genannten bio-
logischen Trieben nach Bequemlichkeit, nach unbegrenzter Ansamm-
lung von dufderen Mitteln und nach extremer Leistung bewegt wiir-
den, und wenn wir nicht alle so primitiv in unserem Gemiitsleben
geblieben wiren, weil wir jene rationalen Zwecke iiber alles schitzen.

Eine Uberwindung jener verhingnisvollen Tendenz zum Kollek-
tivismus ist vielmehr nur moglich, wenn wir dem Apparat und den
dufderen Zwecken jene dimonische Macht entziehen und sie der ent-
werteten Person zuriickgeben, indem wir neben diese duflere Wand-
lung die innere Wandlung treten lassen. Das setzt aber voraus, daf
wir jene Projektion unserer Erwartungen und unserer Triebe auf den
Apparat, die Welt und auf andere Menschen zuriicknehmen und zum
Aufbau des Gegenpols des Apparates, der Personlichkeit, beniitzen.

Diesen Gegenpol bildet namlich das menschliche Subjekt in seiner
Spontaneitit und seiner Freiheit, und diese Freiheit kann nur in der
Unabhingigkeit von unseren eigenen Trieben und damit von Menschen
und Dingen, also in der prinzipiellen Uberlegenheit gegeniiber dem
Schicksal bestehen.

Aber diese personliche Freiheit miissen wir erst wieder ent-
decken, weil sie unter der Herrschaft des Apparates ganz erstickt
und mit der Triebfreiheit verwechselt wurde. Diese Freiheit kann
auch nur dann inneres Bediirfnis werden, wenn eine innere Substanz,
ein Triger, da ist, der sie verwirklicht, und eine Kraft, welcher diese
Verwirklichung Erfiillung ihres Lebens ist. Diese Substanz als Trager
der Freiheit kann nur aus dem seelischen Bereich kommen, den der
herrschende Zeitgeist verachtet: aus dem Gefiihl, aus der Empfindung
und aus der Phantasie. Denn diese sind die Quellen der Werte, die
unserem Leben den letzten Sinn geben und nicht blof3 einen vorletz-
ten, wie unsere rationalen Zwecke.

Um zu diesen letzten Werten zu gelangen, die allein von der Per-
sonlichkeit realisiert werden konnen, ist nun aber nicht eine ethische
Leistung im tiblichen Sinne des Wortes nétig, denn diese bewegt sich
fast immer noch im kollektiven Bereich und steht stindig unter der
Gefahr des Pharisdismus. Vielmehr kann der Mensch zu jener per-
sonlichen Freiheit nur dadurch gelangen, daf} er wieder ein Gan-

434



zes, eine Totalitit wird, indem er sich wieder den seelischen Fihig-
keiten zuwendet, die er bisher als minderwertig angesehen hat. Es
handelt sich also nicht darum, vollkommen zu werden, sondern voll-
stindig.

Denn in diesen vernachlissigten Bereichen der Seele liegt die
einzige Quelle wirklicher und dauernder Befriedigung des Menschen.
Nur durch diese zweckfreie Betiitigung erhalten die Zwecke ihren
Sinn, die wir in Technik, Wirtschaft, Staat und Kultur erstreben.
Nur dadurch entrinnen wir jener sterilen Vorldufigkeit, die unsere
Wirtschaft charakterisiert und uns um unsere Erfiillung bringt. Erst
dann enthiilt der Reichtum seinen Sinn. Wir miissen also wieder
wagen, Gefiihle zu haben, unsere Empfindungen, d.h. unsere natiir-
lichen Instinkte zu entwickeln und unsere Phantasie schépferisch zu
betitigen, statt diese Fihigkeit ununterbrochen unseren rationalen
dufieren Zwecken zu opfern. Um das zu erreichen, miissen wir aber
diese inneren Werte hoher stellen als die dufderen Zwecke.

Diese Umwertung ist auch das einzige Heilmittel gegen die so-
genannte Managerkrankheit. Denn diese entsteht nach der Psychologie
Jungs dadurch, daf® alle seelische Energie durch den Intellekt, durch
das Zweckdenken absorbiert wird und auf diese Weise ein Insuffi-
zienzgefiihl entsteht, das durch keine Leistung befriedigt werden
kann. Erst wenn ein Teil der Energie durch die Betitigung der iibri-
gen Seelenkrifte absorbiert wird, durch die Pflege der Gefiihlswelt,
der Instinkte im Umgang mit der Natur oder der religiésen Werte,
fallt der Uberdruck weg, der den Menschen innerlich zerstort.

Damit ist zugleich gesagt, da} diese Wendung nach innen den
Menschen nicht von der Wirklichkeit weg, sondern im Gegenteil zur
Wirklichkeit hinfithrt. Wenn wir uns némlich fiir die vernachlissigten
Bereiche der Seele 6ffnen, so entdecken wir nicht nur, daf3 der Be-
reich des Gemiites primitiv geblieben ist, sondern daf} wir neben dem
Bewuf’tsein einen unbewufdten Seelenteil besitzen, den der Rationa-
list und Zweckmensch gewéhnlich ignoriert, indem er ihn auf die
andern projiziert.

Nunmehr erkennen wir, daf} wir eine unbewufdte Seite haben,
welche die ganze animalische Erbschaft enthilt und damit auch das
Bose, das wir bisher ausschliellich bei den andern gesucht haben.
Wir entdecken in uns den dunkeln Gegenspieler, der unsere besten
Absichten vereitelt, der unsere schonen Theorien stort und unser
Leben vielleicht an den Rand des Ruins fiihrt, der uns ununterbrochen
vorwirts peitscht oder zur Arbeit unfihig macht, der die Konflikte
mit den anderen Menschen erzeugt, kurzum, der fiir alles das ver-
antwortlich ist, was wir bisher der Welt und den anderen Menschen
zur Last gelegt haben.

Diese Einsicht verlangt aber, da® wir die Gegensitze und Spal-

435



tungen zwischen den verschiedenen Prinzipien, zwischen Individua-
lismus und Kollektivismus, zwischen Freiheit und Gebundenheit, zwi-
schen Sinnlichkeit und Geistigkeit in unserem eigenen Innern er-
leben. Weil wir aus einem bewuften und einem unbewuf’ten Teil
bestehen, sind wir gleichzeitig gut und bése, geistig und sinnlich,
giitig und brutal. Nur wenn wir bereit sind, diese Tatsache anzu-
erkennen, kénnen wir uns die Erschiitterung ersparen, welche die
Menschheit seit 1913 erfahren hat, als der deutsche Kaiser feststellte,
wie herrlich weit wir es gebracht hiitten, und unmittelbar darauf die
Weltkriege und die Weltrevolutionen begannen. Die Wiederholung
dieses Schicksals konnen wir also nur verhindern, wenn wir aus un-
serer ideologischen Vollkommenheit herabsteigen in die Wirklich-
keit und unsere Schatten akzeptieren, wenn wir unsere Ideale nicht
im luftleeren Raum, sondern in der Wirklichkeit suchen.

Aber nicht nur bei uns selbst entdecken wir jene Spaltung, son-
dern wir erkennen, dafy die Wirklichkeit selbst polar ist. Es gibt in
der Wirklichkeit kein Gutes, das nicht mit Bésem, kein Licht, das
nicht mit Schatten, keine Vernunft, die nicht mit Unvernunft ver-
bunden wiire.

Wenn wir aber die Wirklichkeit in ihrer Polaritit akzeptieren,
beginnt bereits die innere Wandlung, die nicht nur uns selbst, son-
dern auch die sozialen Verhiltnisse umgestaltet. Wir lernen nimlich
einsehen, daf® wir durch unser Unbewuf3tes mit der Masse und dem
Bosen verbunden sind und wir deshalb fiir das Bose, das wir in
den andern so leidenschaftlich bekimpfen, mitverantwortlich sind
und dieser Kampf zu einem groflen Teil unserer eigenen Bosheit gilt.

Indem der Mensch diese Gegensiitze ins eigene Bewuftsein hebt,
befreit er sich von dem didmonischen Zwang der iufferen Gegen-
sitze, welche die heutige Welt zu sprengen drohen, némlich der Ge-
gensitze zwischen den sozialen Prinzipien der Freiheit und Gebun-
denheit, des Individualismus und Kollektivismus, des Leistungsprin-
zips und sozialen Prinzips. Diese sind fiir das soziale Ganze gleich
wichtig, und das Ziel bildet nicht die Verwirklichung eines Extrems,
sondern deren Ausgleich. Denn jede einseitige Betonung des einen
Extrems ruft das andere auf den Plan. Wer dem Individualismus
einseitig front, zieht notwendigerweise den Kollektivismus hoch, wer
die Vernunft iibersteigert, fordert die irrationalen Krifte heraus, wer
die Hochkonjunktur tiberspannt, ruft der Depression, wer die Kon-
kurrenz iibersteigert, fordert die Kartelle und umgekehrt.

Erst wenn wir in dieser Weise die Realitit dieser Gegensiitze
erkannt haben, sind wir zu einer objektiven Beurteilung der ver-
schiedenen sozialen Partner imstande, der Familienmitglieder, der
politischen oder sozialen Gegner und des Auslandes, zu dem wir in
Opposition stehen; erst dann konnen wir sachliche Lésungen der

436



Konflikte finden; erst dann ist eine demokratische Haltung der An-
erkennung einer grundsitzlichen Gleichberechtigung bei aller Erhal-
tung der Besonderung méglich, wihrend wir autokratisch, doktrinér
und unduldsam bleiben, solange wir den einen Gegensatz als abso-
luten Wert betrachten. Reifsein heifst deshalb, Gegensiitze aushalten
und gelten lassen kénnen, bedeutet die Anerkennung der Tatsache,
da} wir im Biologischen, im Triebhaften wurzeln, aber ebenso dem
Geist verpflichtet sind, und daf’ dieses geistige Ziel in unserer Na-
tur ebenso angelegt ist wie unsere Triebe. |

So ergibt sich denn, daf} der Kampf gegen den Kollektivismus
in wirksamer Weise nur gefiihrt werden kann, wenn wir mit unserer
inneren Wandlung ernst machen, indem wir einerseits die primitiven
und ddmonischen Seiten unseres Wesens ins Licht des Bewufdtseins
heben, und indem wir anderseits die im Menschen angelegten geisti-
gen Seiten zur Entwicklung bringen. Der Weg zur Uberwindung des
Kollektivismus fiihrt somit zuniichst nach unten in den dunklen Be-
reich unseres Wesens, zur Beseitigung der Illusionen iiber uns selbst
und zugleich zur Erweiterung unseres Bewuftseins durch die Seiten
unserer Seele, die wir bisher vernachlissigt haben. Er fiihrt aber auch
nach oben zur Gestaltung des Gottesbildes in uns, das die Kontinuitit
der menschlichen Werte in gleicher Weise gewihrleistet wie die Na-
turgesetze die Kontinuitit unserer physischen Existenz. Das Ergebnis
dieses Entwicklungsprozesses ist dann, daf} der Mensch in sich selbst
den Halt findet, den ihm die Welt versagt, indem er den géttlichen
Funken entwickelt, der in ihm angelegt ist und der ihn iiber den
naturgesetzlichen Zusammenhang erhebt.

Dieser geistige Entwicklungsprozef hat sich von jeher in Sym-
bolen abgewickelt, die ein jahrtausendealtes Erbe menschlicher Er-
fahrung bilden. Diese Symbole sind immer wieder zu neuer Kraft
erwachsen, wenn die Menschheit vor einer Gefihrdung ihrer Existenz
stand. Sie standen von jeher scheinbar im Widerspruch zu der ra-
tionalen Logik des Zweckmenschen, so daf} die moderne Bewuf3tseins-
kultur glaubte, sie als irrationale Faktoren beseitigen zu miissen. Die
Rationalisten merkten aber nicht, daf} sie selbst in ihrer Wurzel von
solchen Symbolen bewegt waren, nur handelt es sich bei ihnen um
die primitivsten und deshalb fiir die Gesellschaft geféihrlichsten
Symbole. Tatséchlich zeigt die Erfahrung, daf® die moderne Zweck-
welt, die Technik, die Wirtschaft und der sonstige dufiere Apparat
den Menschen in seinem Kern iiberhaupt nicht beriihrt hat, sondern
die Menschheitsgeschichte ausschliefilich ein Kampf um solche irra-
tionalen Symbole darstellt, die ihrem Wesen nach religiosen Cha-
rakter tragen. Nur wer die volle Tragweite dieser Einsicht realisiert,
ist imstande, den Kollektivismus wirksam zu bekdmpfen.

437



	Der Mensch und die kollektiven Mächte

