
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 6

Artikel: Der Mensch und die kollektiven Mächte

Autor: Böhler, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. Jahr September 1956 Heft 6

DER MENSCH
UND DIE KOLLEKTIVEN MÄCHTE

VON EUGEN BÖHLER

Wer die Zeit vor dem ersten Weltkrieg noch bewußt miterlebt
hat, kann sich der Feststellung nicht entziehen, daß heute der Mensch
in seinem Werturteil über sich und seine eigenen Schöpfungen
unsicherer geworden ist. Der Fortschrittsglaube ist allerdings nicht
verschwunden, wie vielfach behauptet wird. Er ist im Gegenteil kühner
als je. Gerade die Prosperität des letzten Jahrzehnts hat erneut
Zukunftsbilder des wirtschaftlichen Überflusses, der technischen
Vervollkommnung, der Beseitigung von Krisen und Kriegen sowie der
Überwindung aller Krankheiten entstehen lassen. Aber zu dieser
Fortschrittserwartung ist eine bohrende Angst vor den Wirkungen der
eigenen Schöpfungen und vor der Dämonie der menschlichen Natur
getreten, die durch die Kriege und die sozialen Vorgänge der letzten
Jahrzehnte ausgelöst worden ist.

In der Diagnose dieses «Krankheitszustandes» sind sich die
meisten einig: er ist offensichtlich darauf zurückzuführen, daß die
moralische Entwicklung des Menschen mit dem Fortschritt seiner
Schöpfungen, seiner Technik, seiner Wirtschaft und seiner
gesellschaftlichen Einrichtungen nicht Schritt gehalten hat. Aber über die
Ursachen und über die Mittel zur Überwindung des heutigen Zustan-
des gehen die Meinungen fundamental auseinander. Die einen sehen
die Ursache im heutigen Wirtschaftssystem und die Lösung in einer
gründlichen Umgestaltung des ganzen Gesellschaftssystems. Die
anderen erblicken gerade in diesen Tendenzen eine neue Gefahr, die
gewöhnlich als Kollektivismus bezeichnet wird, weil dieser die
Diktatur begünstigt und die Freiheit des Menschen gefährdet.

Darum hat jener Krankheitszustand zugleich zu einer Spaltung
der Gesellschaft in zwei Gruppen geführt, von denen jede ein extremes

Organisationsprinzip vertritt, nämlich den Individualismus und
den Kollektivismus, und dieser Gegensatz hat sich schließlich
ausgeweitet auf die führenden Mächtegruppen der internationalen Po-

425



litik, die im kalten Krieg jene beiden Organisationsprinzipien
gegeneinander ausspielen.

Die Diskussion zwischen den beiden Lagern bewegt sich jedoch
im allgemeinen an der Oberfläche, weil man sich mit wirtschaftlichen
und politischen Argumenten begnügt und nicht auf die letzten
Ursachen zurückgeht, die in der menschlichen Seele zu suchen sind. Die
folgende Darstellung bildet deshalb den Versuch, zu den Grundlagen

vorzustoßen, um die Bahn für eine objektive Beurteilung der
Wirklichkeit und für die Bekämpfimg der eigentlichen Ursachen frei
zu machen.

Zu diesem Zweck ist etwas genauer zu untersuchen, worin denn
eigentlich die Tendenz zum Kollektivismus und zur Vermassung
besteht, die als das Kennzeichen der heutigen Geistesverfassung
betrachtet werden. Tatsächlich bezeichnet dieses Schlagwort den
Zustand nur sehr unvollkommen, weil es auf das Äußerliche,
Gesellschaftliche abstellt und nicht auf die seelischen Veränderungen im
Menschen. Die meisten wenden das Wort deshalb nur auf die
andern an und erkennen nicht, wie stark wir alle vom Zeitgeist
erfaßt sind.

Außerdem übersieht man, daß in früheren Zeiten der Mensch
noch viel stärker kollektiv bestimmt war. Das zeigt sich schon deutlich,

wenn wir in der Geschichte um hundert oder zweihundert Jahre
zurückgehen, da der Mensch noch viel allgemeiner in konstante
nachbarliche Beziehungen eingebettet war. In extremer Weise kommt dies
bei den primitiven Völkern zum Ausdruck, bei denen nicht das
Individuum, sondern die Gruppe die reale Einheit bildet und es deshalb
kein Individuum, ja nicht einmal die Familie in unserem Sinn gibt.

Das heutige Übel kann also nicht in der Intensität der kollektiven

Abhängigkeit des Menschen liegen, sondern nur in der Art der
kollektiven Bindung, also in der Struktur des heutigen Kollektivs und
des heutigen Menschen, vor allem in einem Zurücksinken in einen
Zustand, der sich mit den übrigen Idealen des heutigen Menschen
oder den übrigen Kulturinhalten nicht mehr verträgt.

Die kollektiven Bindungen des Menschen

Damit erweist sich das Problem als viel komplexer, zugleich aber
auch als viel gefährlicher als die herrschende Meinung annimmt. Um
diese Feststellung zu verstehen, müssen wir uns vergegenwärtigen,
daß wir alle von Natur aus viel kollektivere Wesen sind als wir ahnen.

Da wir nämlich in die menschliche Gesellschaft sukzessive
hineinwachsen, ist für uns das Kollektive identisch mit dem Gewohnten.
Das Gewohnte merken wir aber normalerweise überhaupt nicht. Viel-

426



mehr empfinden wir das Leben in der Gewohnheit als völlige Freiheit,

so daß wir uns des sozialen Zwanges gar nicht bewußt sind,
der zur Entstehung der Gewohnheit geführt hat. Ebenso haben wir
kein Gefühl für die Abhängigkeit unseres Denkens von dem des
Kollektivs. Weil wir die Übereinstimmung mit dem Kollektiv als

logisches Denken empfinden, wird die Abweichung als irrational oder
subjektiv bezeichnet.

Erst im späten Alter entdeckt der Mensch seine Individualität und
parallel damit den Umfang seiner kollektiven Abhängigkeit. Dann
merkt er, daß er mindestens mit vier starken Wurzeln mit dem
Kollektiv verbunden ist.

1. Durch das Milieu, aus dem wir stammen, insbesondere durch
die Eltern und Geschwister, und den Stand, in dem wir aufwachsen.
Ein großer Teil der Menschen kommt überhaupt nie zum Bewußtsein

dieser Abhängigkeit und handelt instinktiv wie deren Eltern oder
Standesgenossen, oder in Ausnahmefällen in triebhaftem Gegensatz
dazu, wenn er in einer Konfliktstellung aufgewachsen ist.

2. Durch das kollektive Erbe an Instinkten und Urbildern des

Geistes, die ganz unbewußt unser Verhalten bestimmen, und zwar
gerade dort, wo wir glauben, am freiesten zu handeln. Die großen
Massenbewegungen auf religiösem oder politischem Gebiet sind nur
verständlich aus der Wirksamkeit instinktiver Bilder, welche die
Menschen in einheitlicher Bichtung beeinflussen.

3. Durch die historischen Einflüsse der zeitgenössischen Gesellschaft,

also die Einflüsse der Nation, aus der wir stammen, und des

Lebensstils in Kunst, Wissenschaft und Lebensführung, ganz
abgesehen von der eigentlichen Mode. Die Wirkung dieser Einflüsse wird
dadurch stark gesteigert, daß sich in der Gesellschaft der
Selbsterhaltungstrieb weitgehend in das Geltungsstreben, in den
Konformismus, verwandelt. Das Schicksal des Menschen ist weitgehend
davon abhängig, wie die Gesellschaft über ihn denkt, und infolgedessen

ist der größte Teil bestrebt, sich deren Wünschen und
Meinungen anzupassen.

4. Endlich werden wir mit dem Kollektiv durch den wachsenden

Kulturapparat verbunden, dessen wir uns für unsere Existenz
bedienen müssen. Diese Abhängigkeit beginnt mit dem Einfluß der
Schule und Kirche. Sie erweitert sich nachher durch die Presse, durch
Kino, Badio, Fernsehen, durch den Forschungsapparat der
Hochschulen, durch den allgegenwärtigen Apparat der Wirtschaft und der
Technik, der Wohnungen, des Verkehrs, der Landesverteidigung, die
alle unsere Lebensäußerungen in feste Bahnen und Muster zwingen
und uns schließlich zur zweiten Natur werden.

Angesichts dieser vielgestaltigen und tiefgreifenden Einflüsse
kollektiver Kräfte auf den Menschen ist es nicht verwunderlich, daß

427



die Entwicklung des Individuellen und Persönlichen als Gegenpol des
Kollektivs sowohl im Leben der Menschheit wie des einzelnen ein
sehr spätes und prekäres Produkt ist. Ja, es müßte als ein eigentliches

Wunder bezeichnet werden, wenn es nicht in der Seele des
Menschen durch wirksame Kräfte angelegt wäre.

Die Entwicklung des Persönlichen wird noch dadurch erschwert,
daß der Mensch die Neigung besitzt, das Kollektive zu idealisieren
und als individuell zu betrachten. So ist es bekannt, daß sich der
Mensch gerade dort als einzigartig empfindet, wo er am stärksten
kollektiv bedingt ist, wie unter dem Einfluß des Sexual-, Machtoder

Geltungstriebes, der Tendenz, sich durch Besonderheiten der
Kleidung, der Wohnung, der Gebärden, der Haltung oder irgend einer
anderen Einzelheit des Lebensstils von anderen zu unterscheiden. Wir
sind überdies am meisten stolz auf Dinge, für die wir gar nichts
können.

Auch die genannten Erscheinungen unseres Individualismus
bewegen sich also bei näherem Zusehen durchaus noch im Kollektiven.
Ja, wir sind überhaupt noch nicht zu einer klaren Vorstellung des
Individuellen oder Persönlichen gelangt, welches das Gegengewicht
zum Kollektivismus und zur Vermassung bilden soll. Der moderne
Mensch hat diese Werte so sehr vernachlässigt, daß sie nur an ihrem
Gegenteil klar herausgearbeitet werden können. Darum soll zunächst
versucht werden, die tieferen und allgemeinen Wurzeln der geistigen

Veränderungen zu erfassen, die als Kollektivismus bezeichnet
werden dürfen.

Die Herrschaft des Apparates

Diese Veränderungen stehen in enger Verbindung mit der
Faszinierung, welche Technik und Wirtschaft auf den Menschen ausgeübt
haben. Aber diese selbst sind nicht als die eigentlichen Ursachen zu
bezeichnen, sondern die Einseitigkeit der menschlichen Entwicklung,
die damit verbunden ist, die Vernachlässigung des Gegenpoles dieser
Entwicklung, dessen, was man gewöhnlich das Gemüt nennt, und
damit der Verlust der Mitte und des sozialen Gleichgewichts.

Die Faszinierung des Menschen durch Technik und Wirtschaft
ist durchaus begreiflich, weil es sich hier um zwei Schöpfungen der
menschlichen Vernunft handelt, die ihn am stärksten vom Tier
unterscheiden, und weil sie die Voraussetzungen für die ganze zivilisatorische

und kulturelle Leistung und Entwicklung des Menschen
bilden. Aber dieser technisch-wirtschaftliche Fortschritt hat im Lauf
der letzten Jahrhunderte eine eigenartige Wendung genommen. Statt
daß der Mensch die technischen und wirtschaftlichen Möglichkeiten
als Mittel zu einem volleren und freieren Leben verwendet hätte,

428



ist der technisch-wirtschaftliche Apparat zum Herrscher über die
Menschen geworden und diktiert ihnen seine eigenen Gesetze, die
keineswegs eine harmonische Entwicklung garantieren, sondern zur
Selbstvernichtung des Menschen zu führen drohen.

Auf allen Gebieten der menschlichen Kultur, in der Technik, in
der Wirtschaft, im Staat, in der Politik, im Kriegswesen und in den
geistigen Bereichen der Erziehung, der Wissenschaft und der Religion
entwickelt sich der Apparat nach autonomen Gesetzen, so daß der
Mensch zum hilflosen Sklaven der Entwicklung zu werden droht. Diese

Entwicklung ist so eklatant, daß man versucht ist, eine Parallele zur
marxistischen Geschichtstheorie zu ziehen. Marx behauptet nämlich,
daß die Produktionsverhältnisse die kulturelle Entwicklung bestimmten

und daß die Entwicklung dieser Produktionsverhältnisse
naturgesetzlich vom Kapitalismus zum Sozialismus führe. An dieser
Feststellung ist ein richtiger Kern. Nur hegt die bestimmende Kraft nicht
in den Produktionsverhältnissen, sondern im äußeren Kulturapparat,
und das Ergebnis ist nicht der Sozialismus, sondern die Diktatur.;
Außerdem gilt die Zwangsläufigkeit des Prozesses nur soweit, als der
Mensch sich widerstandslos seinen Triebtendenzen ausliefert.

Aber die Anfänge dieser Zwangsläufigkeit sind auf allen Gebieten
sichtbar, weil der Einfluß der Persönlichkeit und damit der
ethischen Überlegungen immer kleiner wird und durch die Herrschaft
der Interessen im weitesten Sinne des Wortes ersetzt wird. Wenn
aber im Technischen nur die Zweckmäßigkeit, im Wirtschaftlichen
nur das wirtschaftliche Prinzip, in der Wissenschaft nur die
intellektuelle Wahrheit, in der Politik nur die Opportunität entscheidet,
dann wird notwendigerweise im Endeffekt die Staatsraison zum
einzigen Maßstab werden und das Individuum zum bloßen Backstein der
Diktatoren herabsinken.

Die Tragik liegt nun aber darin, daß eigentlich niemand diese

Entwicklung will, sondern im Gegenteil alle behaupten, die Freiheit
des Menschen im Auge zu haben, daß aber alle Kreise der
Bevölkerung, Unternehmer und Arbeiter, Konsumenten und Produzenten,
Wissenschaftler und Praktiker, Idealisten und Realisten, ungewollt
durch ihre faktischen Handlungen alles tun, um diesen Zustand der
Herrschaft des Apparates herbeizuführen. Diese paradoxe Tatsache
erklärt sich aus dem Zustand, daß wir «fools of nature», «Narren
der Natur» sind, wie Shakespeare es ausdrückt, d.h. am Narrenseil
der Triebe geführt werden, wo wir glauben rationell zu handeln. Die
bloße Natur führt uns aber in Richtungen, die unseren menschlichen
Zielen entgegengesetzt sind.

So steht der Mensch unter dem biologischen Zwang, alle
technischen und wirtschaftlichen Hilfsmittel zur Erleichterung seines

Lebenskampfes ohne Rücksicht auf die langfristigen Rückwirkungen

429



auf seine Vitalität zu verwerten. Daher die Steigerung der
Geschwindigkeit im modernen Verkehr, ohne Rücksicht auf die
Verwertung der gewonnenen Zeit, die Vervielfältigung der Güter, ohne
Rücksicht auf die Auswertung der Befriedigungsmittel, die Vermehrung

des Wissens, ohne Rücksicht auf die Aufnahmefähigkeit, die
Anwendung aller Erleichterungsmittel in der Medizin, ohne Rücksicht
auf die dauernde Widerstandsfähigkeit des Menschen.

Demgegenüber zeigt aber unsere jahrtausendealte Erfahrung, daß
die Steigerung des Wohlstandes und des Luxus die persönliche Kraft
des Menschen schwächt, und zwar deshalb, weil die persönliche
Vitalität, Spannkraft und Widerstandskraft abnimmt. Dadurch schon
wird der eigentliche Zweck der kulturellen Tätigkeit des Menschen
vereitelt. Mit der Zunahme der Summe der Genußmittel nimmt
nämlich die Genußfähigkeit, das Glücksgefühl und die Befriedigung
ab. Hier stoßen wir zum erstenmal auf den Gegenpol des Kollektivismus,

auf die Tatsache, daß die äußere Menge an Gütern und Reichtum

das individuelle Glück nicht begründet, sondern ein persönlicher

Faktor, ein Akt der Spontaneität hinzukommen muß, den wir
später näher zu beschreiben haben. Damit zeigt sich aber zugleich,
daß unsere Triebe zur Orientierung des Menschen nicht ausreichen.
Denn sie sind offensichtlich auf einen Zustand des Mangels und der
Gefährdung zugeschnitten, wie er in der Natur herrscht, während der
Zustand der Fülle und des Wohllebens, wenn er nicht vom Geist
reguliert wird, zur Auflösung des Menschen und der Gesellschaft oder
dann zur Unterdrückung des Menschen durch die Diktatur führt.

In der gleichen Richtung wirkt ein anderer biologischer Trieb,
der auf die Unsicherheit zurückzuführen ist, in der sich das Tier in
der Natur befindet. Die instinktive Angst vor der ständig drohenden
Vernichtung, das nicht ruhende Gefühl der Unsicherheit erzeugt den
Zwang, so viele Güter als möglich anzuhäufen, um für alle
Eventualitäten gerüstet zu sein. Daraus entsteht das paradoxe, aber in der
Natur allgemein anzutreffende Bestreben, Befriedigungsmittel ohne
Rücksicht auf die späteren Verwertungsmöglichkeiten auf Vorrat
anzusammeln, und zwar gehört beim Menschen zu diesen vorläufigen
Befriedigungsmitteln nicht nur der Reichtum, sondern die Macht und
die Geltung. Darum wird man ohne Übertreibung sagen dürfen, daß
der größte Teil der Arbeit der Menschen nicht im Hinblick auf
bestimmte konkrete Bedürfnisse vorgenommen wird, sondern rein
vorläufigen Zwecken dient, und ein Großteil der Menschen gar nicht dazu
kommt, diese vorläufigen Mittel vernünftigen Endzwecken
zuzuführen. Eigenartigerweise gilt dies um so mehr, je höher das
Einkommen des einzelnen ist, während bei den unteren Schichten die
direkte Befriedigung viel größer sein müßte, wenn sie nicht ganz nach
fremden Maßstäben leben würden.

430



Erst recht gilt diese Erfahrung für die Verwendung der
verfügbaren Macht. Sie findet bekanntlich nie eine vernünftige Grenze,
sondern ist in steriler Wiederholung zu immer weiteren Eroberungen

gezwungen, wie die poütische und wirtschaftliche Geschichte der
letzten Jahrzehnte in aller Deutlichkeit beweist.

In enger Verbindung mit diesem Sammeltrieb steht aber der
ebenfalls biologisch bedingte Leistungstrieb, der den Offizier im
Ernstfall in den Tod, den Unternehmer, Politiker und Wissenschafter

in die Managerkrankheit treibt. Diesen Leistungstrieb hat man
offenbar mit dem Erwerbsstreben verwechselt. Aber dieses
wirtschaftliche Motiv könnte niemals so weitreichende Wirkungen haben
wie jener. Er beruht deshalb auf einer triebhaften Wurzel. Unsere
Triebe sind offensichtlich auch auf ein anderes biologisches Milieu
zugeschnitten, als es unsere moderne Volkswirtschaft darstellt.

Die seelischen Vermassungserscheinungen

Die bisher erwähnten Veränderungen enthalten nun aber lediglich

die Gründe für die zunehmende Herrschaft des Apparates und
die wachsende kollektive Abhängigkeit des Menschen von den kollektiven

Institutionen. Sie erklären noch nicht die seelischen und
politischen Gefahren, die mit dem Kollektivismus verbunden sind. Um
diese zu verstehen, müssen wir uns vergegenwärtigen, daß die Welt
des Apparates und der äußeren Zwecke fast ausschließlich den
Verstand des Menschen in Anspruch nimmt und deshalb die übrigen
menschlichen Fähigkeiten immer mehr vernachlässigt werden.
Unsere moderne Kultur ist eine typische Bewußtseinskultur, während
die Empfindung, das Gefühl und die Intuition sowie die instinktiven
Fähigkeiten immer mehr verkümmern.

Der moderne Mensch lebt deshalb gewissermaßen in zwei Welten,

in der offiziellen Zweckwelt und in der inoffiziellen und
vernachlässigten Gemütswelt. In der Zweckwelt herrscht der sogenannte
gesunde Menschenverstand, der seine realen Interessen kennt und
alles, was ihm dient und für den Erfolg im Leben wichtig ist. Es

ist die Welt des Berufes, der Wirtschaft, Politik oder Wissenschaft,
die nach strengen Gesetzmäßigkeiten zu verlaufen scheinen, so daß
Ideal und Gemüt darin keinen Platz finden.

Daneben existiert eine zweite Welt, in welcher die Gemütskräfte
und das Gewissen heimisch sind, die Welt der persönlichen Lebenswerte

des Guten, Wahren und Schönen, also die Welt der möglichen
Freiheit. Da sie aber vernachlässigt ist, so herrschen hier vorwiegend

das Unbewußte und die triebhaften Impulse des Menschen, die

431



infolge ihrer Primitivität zu einer großen Gefahr für die Gesellschaft

und für die einzelnen werden.
Diese eigenartige Geistesstruktur des modernen Menschen hat

nämlich drei wichtige Konsequenzen: zunächst bedeutet sie den Verlust

der schöpferischen Selbstentfaltung, weil diese nur möglich ist,
wo der ganze Mensch in Anspruch genommen wird. Denn die
schöpferischen Ideen entstammen aus den Sphären der Empfindung, des
Gefühls und der Intuition, während der Intellekt diese Inhalte nur
verarbeiten und entwickeln kann. Alles Schöpferische ist eine
Entfaltung innerer Bilder mit Hilfe äußerer Ausdrucksmittel.

Wenn wir diese Kräfte nicht mehr pflegen, verlieren wir auch
die innere Selbständigkeit und Spontaneität, und damit werden wir
unfähig zu eigener Erfahrung und auch zur Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit, also auch unfähig zum Kampf, zum Leiden und
zur aktiven Liebe.

An Stelle der aktiven Haltung entwickelt sich beim modernen
Menschen trotz seiner Geschäftigkeit ein passiver Reizhunger, gleichgültig,

ob es sich um Sinnengenuß, Machtgenuß oder geistigen
Genuß in der Form des Intellektualismus handelt, der alle
Lebenserscheinungen in Begriffe auflöst. Da diese der Seele keine Befrie-
gung gewähren, treten Bildphantasien in der Form des Übermenschen,

der Wildwestromantik, der Kriminalität und der technischen
Möglichkeiten auf.

Im Verkehr mit fremden Menschen entsteht der Konformismus,
d. h. das Handeln nach fremden Maßstäben, was bei aller Geschäftigkeit

eine innere Leere, Vereinsamung und Unbefriedigung und
infolgedessen Aggressivität und Kriminalität schafft.

Infolge dieser Geisteshaltung verfällt der Mensch jeder Art
geistigen wirtschaftlichen und politischen Suggestion. Er braucht
die übermachtung, weil er nichts Eigenes mehr hat, und er fürchtet
sie zugleich und erwartet nun wiederum vom Staat, daß er ihn
dagegen schütze, wodurch der Staat eine dämonische Macht wird, die
den Menschen in Knechtschaft hält.

Sodann hat jene Bewußtseinskultur zur Folge, daß der Mensch
alle inneren Anstrengungen und jedes Bedürfnis nach innerem Wandel
nach außen projiziert, d. h. er erwartet alle Verbesserung der menschlichen

Zustände vom Fortschritt der äußeren Dinge, von der Technik,
vom Wohlstand, vom Milieu, von der Erziehung und vor allem vom
Staat oder der Gesellschaftsordnung. Dadurch erhält der Apparat
erst die dämonische Macht, die er auf die modernen Menschen ausübt,

und die Erlösungserwartung, die sich damit verbindet. Daher soll
er uns der Notwendigkeit der inneren Wandlung entheben. Der Apparat

ist deshalb tatsächlich der moderne Beligionsersatz geworden.
Darum werden auch die Kämpfe um die Wirtschafts- und Gesell-

432



Schaftsordnung mit dem gleichen Fanatismus durchgeführt wie die
religiösen Kämpfe, weil der Apparat tatsächlich unsere Triebe und
Leidenschaften symbolisiert.

Aber nicht nur unsere Hoffnungen werden nach außen projiziert,

sondern auch die eigenen unentwickelten Triebe. Weil wir nämlich

aus moralischen Gründen diese negativen Eigenschaften nicht
sehen wollen, verdrängen wir sie und übertragen sie nach außen auf
andere Menschen und auf die Welt, wo sie uns als das Böse entgegentreten.

Wir übertragen sie auf unsere Familie und auf die sozialen
Partner sowie auf die anderen Völker und auf andere Rassen. So ist
es bekannt, daß wir diejenigen Menschen am wenigsten ausstehen
können, die eine Eigenschaft besitzen, die wir an uns selbst verurteilen.

Da wir diese Eigenschaft infolge der Projektion gar nicht mehr
in unserer Gewalt haben, so erwarten wie die Änderung von anderen.

Auf diese Weise entstehen die großen gesellschaftlichen
Konflikte innerhalb der Ehen und zwischen den verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen des eigenen Landes sowie zwischen den großen
Mächtegruppen von Ost und West. Da jeder sich selbst für einen
Gipfel der Vernunft und der Tugend hält und den Gegner für einen
Ausbund des Bösen und Irrationalen, das man mit allen Mitteln
bekämpfen muß, ist ein objektives Gespräch ausgeschlossen. Ein
abgrundtiefes Mißtrauen trennt die Partner, weil jeder die Änderung
vom anderen erwartet, im Grund aber weiß, daß infolge dieser
Projektion keiner sich ändern kann und daher eine Katastrophe eigentlich

unvermeidlich ist, wenn der Zufall nicht als Retter erscheint.
In dieser psychologischen Tatsache liegt die Erklärung dafür,

daß sich immer nur die Institutionen ändern, die Menschen aber
unentwickelt bleiben wie bisher, weil alle Bestrebungen nur
unverbindliche Bewußtseinsvorgänge bleiben, die unbewußten realen
seelischen Kräfte dagegen gar nicht erfaßt werden.

Aus der vorangehenden Analyse folgt, daß der Kollektivismus
und die Vermassung nicht das Monopol einzelner Schichten sind,
sondern eine Krankheit bilden, die uns alle erfaßt hat, und die gerade
deshalb so gefährlich ist, weil wir nicht wissen, daß wir erkrankt sind.

Kollektivismus heißt objektiv: Herrschaft des Apparates, der
äußeren Zwecke und damit Ausgeliefertsein an unsere Triebe — heißt,
daß wir Narren der Natur sind, die ganz andere Zwecke verfolgt als
der Mensch.

Subjektiv äußert sich die Vermassung in der Primitivität
unseres unbewußten Seelenlebens, vor allem des Gemütslebens und als
Folge davon Gespaltensein unserer Persönlichkeit und unserer
Gesellschaft und als weitere Folge: Verlust der schöpferischen
Selbstentfaltung, der Selbständigkeit und der Freiheit im höchsten Sinne
des Wortes.

433



Die Wiedergewinnung der persönlichen Freiheit

Damit läßt sich nun zugleich erkennen, daß der Kampf gegen den
Kollektivismus eine viel schwierigere Aufgabe darstellt als man
gewöhnlich annimmt. Es genügt nicht, daß wir die Ideologien solcher
Gruppen bekämpfen, die gewisse manifeste Erscheinungsformen des
Kollektivismus anstreben. Denn diese könnten niemals eine so große
Wirkung ausüben, wenn wir nicht alle den Apparat, die Technik,
die Wirtschaft, den Wohlstand und die äußeren Güter als einzige reale
Werte ansehen würden, wenn wir nicht alle von den genannten
biologischen Trieben nach Bequemlichkeit, nach unbegrenzter Ansammlung

von äußeren Mitteln und nach extremer Leistung bewegt würden,

und wenn wir nicht alle so primitiv in unserem Gemütsleben
geblieben wären, weil wir jene rationalen Zwecke über alles schätzen.

Eine Überwindung jener verhängnisvollen Tendenz zum
Kollektivismus ist vielmehr nur möglich, wenn wir dem Apparat und den
äußeren Zwecken jene dämonische Macht entziehen und sie der
entwerteten Person zurückgeben, indem wir neben diese äußere Wandlung

die innere Wandlung treten lassen. Das setzt aber voraus, daß
wir jene Projektion unserer Erwartungen und unserer Triebe auf den
Apparat, die Welt und auf andere Menschen zurücknehmen und zum
Aufbau des Gegenpols des Apparates, der Persönlichkeit, benützen.

Diesen Gegenpol bildet nämlich das menschliche Subjekt in seiner
Spontaneität und seiner Freiheit, und diese Freiheit kann nur in der
Unabhängigkeit von unseren eigenen Trieben und damit von Menschen
und Dingen, also in der prinzipiellen Überlegenheit gegenüber dem
Schicksal bestehen.

Aber diese persönliche Freiheit müssen wir erst wieder
entdecken, weil sie unter der Herrschaft des Apparates ganz erstickt
und mit der Triebfreiheit verwechselt wurde. Diese Freiheit kann
auch nur dann inneres Bedürfnis werden, wenn eine innere Substanz,
ein Träger, da ist, der sie verwirklicht, und eine Kraft, welcher diese

Verwirklichung Erfüllung ihres Lebens ist. Diese Substanz als Träger
der Freiheit kann nur aus dem seelischen Bereich kommen, den der
herrschende Zeitgeist verachtet: aus dem Gefühl, aus der Empfindung
und aus der Phantasie. Denn diese sind die Quellen der Werte, die
unserem Leben den letzten Sinn geben und nicht bloß einen vorletzten,

wie unsere rationalen Zwecke.
Um zu diesen letzten Werten zu gelangen, die allein von der

Persönlichkeit realisiert werden können, ist nun aber nicht eine ethische
Leistung im üblichen Sinne des Wortes nötig, denn diese bewegt sich
fast immer noch im kollektiven Bereich und steht ständig unter der
Gefahr des Pharisäismus. Vielmehr kann der Mensch zu jener
persönlichen Freiheit nur dadurch gelangen, daß er wieder ein Gan-

434



zes, eine Totalität wird, indem er sich wieder den seelischen Fähigkeiten

zuwendet, die er bisher als minderwertig angesehen hat. Es
handelt sich also nicht darum, vollkommen zu werden, sondern
vollständig.

Denn in diesen vernachlässigten Bereichen der Seele liegt die
einzige Quelle wirklicher und dauernder Befriedigung des Menschen.
Nur durch diese zweckfreie Betätigung erhalten die Zwecke ihren
Sinn, die wir in Technik, Wirtschaft, Staat und Kultur erstreben.
Nur dadurch entrinnen wir jener sterilen Vorläufigkeit, die unsere
Wirtschaft charakterisiert und uns um unsere Erfüllung bringt. Erst
dann enthält der Reichtum seinen Sinn. Wir müssen also wieder
wagen, Gefühle zu haben, unsere Empfindungen, d. h. unsere natürlichen

Instinkte zu entwickeln und unsere Phantasie schöpferisch zu
betätigen, statt diese Fähigkeit ununterbrochen unseren rationalen
äußeren Zwecken zu opfern. Um das zu erreichen, müssen wir aber
diese inneren Werte höher stellen als die äußeren Zwecke.

Diese Umwertung ist auch das einzige Heilmittel gegen die
sogenannte Managerkrankheit. Denn diese entsteht nach der Psychologie
Jungs dadurch, daß alle seelische Energie durch den Intellekt, durch
das Zweckdenken absorbiert wird und auf diese Weise ein
Insuffizienzgefühl entsteht, das durch keine Leistung befriedigt werden
kann. Erst wenn ein Teil der Energie durch die Betätigung der übrigen

Seelenkräfte absorbiert wird, durch die Pflege der Gefühlswelt,
der Instinkte im Umgang mit der Natur oder der religiösen Werte,
fällt der Überdruck weg, der den Menschen innerlich zerstört.

Damit ist zugleich gesagt, daß diese Wendung nach innen den
Menschen nicht von der Wirklichkeit weg, sondern im Gegenteil zur
Wirklichkeit hinführt. Wenn wir uns nämlich für die vernachlässigten
Bereiche der Seele öffnen, so entdecken wir nicht nur, daß der
Bereich des Gemütes primitiv geblieben ist, sondern daß wir neben dem
Bewußtsein einen unbewußten Seelenteil besitzen, den der Rationalist

und Zweckmensch gewöhnlich ignoriert, indem er ihn auf die
andern projiziert.

Nunmehr erkennen wir, daß wir eine unbewußte Seite haben,
welche die ganze animalische Erbschaft enthält und damit auch das
Böse, das wir bisher ausschließlich bei den andern gesucht haben.
Wir entdecken in uns den dunkeln Gegenspieler, der unsere besten
Absichten vereitelt, der unsere schönen Theorien stört und unser
Leben vielleicht an den Rand des Ruins führt, der uns ununterbrochen
vorwärts peitscht oder zur Arbeit unfähig macht, der die Konflikte
mit den anderen Menschen erzeugt, kurzum, der für alles das
verantwortlich ist, was wir bisher der Welt und den anderen Menschen
zur Last gelegt haben.

Diese Einsicht verlangt aber, daß wir die Gegensätze und Spal-

435



tungen zwischen den verschiedenen Prinzipien, zwischen Individualismus

und Kollektivismus, zwischen Freiheit und Gebundenheit,
zwischen Sinnlichkeit und Geistigkeit in unserem eigenen Innern
erleben. Weil wir aus einem bewußten und einem unbewußten Teil
bestehen, sind wir gleichzeitig gut und böse, geistig und sinnlich,
gütig und brutal. Nur wenn wir bereit sind, diese Tatsache
anzuerkennen, können wir uns die Erschütterung ersparen, welche die
Menschheit seit 1913 erfahren hat, als der deutsche Kaiser feststellte,
wie herrlich weit wir es gebracht hätten, und unmittelbar darauf die
Weltkriege und die Weltrevolutionen begannen. Die Wiederholung
dieses Schicksals können wir also nur verhindern, wenn wir aus
unserer ideologischen Vollkommenheit herabsteigen in die Wirklichkeit

und unsere Schatten akzeptieren, wenn wir unsere Ideale nicht
im luftleeren Raum, sondern in der Wirklichkeit suchen.

Aber nicht nur bei uns selbst entdecken wir jene Spaltung,
sondern wir erkennen, daß die Wirklichkeit selbst polar ist. Es gibt in
der Wirklichkeit kein Gutes, das nicht mit Bösem, kein Licht, das
nicht mit Schatten, keine Vernunft, die nicht mit Unvernunft
verbunden wäre.

Wenn wir aber die Wirklichkeit in ihrer Polarität akzeptieren,
beginnt bereits die innere Wandlung, die nicht nur uns selbst,
sondern auch die sozialen Verhältnisse umgestaltet. Wir lernen nämlich
einsehen, daß wir durch unser Unbewußtes mit der Masse und dem
Bösen verbunden sind und wir deshalb für das Böse, das wir in
den andern so leidenschaftlich bekämpfen, mitverantwortlich sind
und dieser Kampf zu einem großen Teil unserer eigenen Bosheit gilt.

Indem der Mensch diese Gegensätze ins eigene Bewußtsein hebt,
befreit er sich von dem dämonischen Zwang der äußeren Gegensätze,

welche die heutige Welt zu sprengen drohen, nämlich der
Gegensätze zwischen den sozialen Prinzipien der Freiheit und
Gebundenheit, des Individualismus und Kollektivismus, des Leistungsprinzips

und sozialen Prinzips. Diese sind für das soziale Ganze gleich
wichtig, und das Ziel bildet nicht die Verwirklichung eines Extrems,
sondern deren Ausgleich. Denn jede einseitige Betonung des einen
Extrems ruft das andere auf den Plan. Wer dem Individualismus
einseitig frönt, zieht notwendigerweise den Kollektivismus hoch, wer
die Vernunft übersteigert, fordert die irrationalen Kräfte heraus, wer
die Hochkonjunktur überspannt, ruft der Depression, wer die
Konkurrent übersteigert, fördert die Kartelle und umgekehrt.

Erst wenn wir in dieser Weise die Realität dieser Gegensätze
erkannt haben, sind wir zu einer objektiven Beurteilung der
verschiedenen sozialen Partner imstande, der Familienmitglieder, der
politischen oder sozialen Gegner und des Auslandes, zu dem wir in
Opposition stehen; erst dann können wir sachliche Lösungen der

436



Konflikte finden; erst dann ist eine demokratische Haltung der
Anerkennung einer grundsätzlichen Gleichberechtigung bei aller Erhaltung

der Besonderung möglich, während wir autokratisch, doktrinär
und unduldsam bleiben, solange wir den einen Gegensatz als absoluten

Wert betrachten. Reifsein heißt deshalb, Gegensätze aushalten
und gelten lassen können, bedeutet die Anerkennung der Tatsache,
daß wir im Biologischen, im Triebhaften wurzeln, aber ebenso dem
Geist verpflichtet sind, und daß dieses geistige Ziel in unserer Natur

ebenso angelegt ist wie unsere Triebe.
So ergibt sich denn, daß der Kampf gegen den Kollektivismus

in wirksamer Weise nur geführt werden kann, wenn wir mit unserer
inneren Wandlung ernst machen, indem wir einerseits die primitiven
und dämonischen Seiten unseres Wesens ins Licht des Bewußtseins
heben, und indem wir anderseits die im Menschen angelegten geistigen

Seiten zur Entwicklung bringen. Der Weg zur Überwindung des
Kollektivismus führt somit zunächst nach unten in den dunklen
Bereich unseres Wesens, zur Beseitigung der Illusionen über uns selbst
und zugleich zur Erweiterung unseres Bewußtseins durch die Seiten
unserer Seele, die wir bisher vernachlässigt haben. Er führt aber auch
nach oben zur Gestaltung des Gottesbildes in uns, das die Kontinuität
der menschlichen Werte in gleicher Weise gewährleistet wie die
Naturgesetze die Kontinuität unserer physischen Existenz. Das Ergebnis
dieses Entwicklungsprozesses ist dann, daß der Mensch in sich selbst
den Halt findet, den ihm die Welt versagt, indem er den göttlichen
Funken entwickelt, der in ihm angelegt ist und der ihn über den
naturgesetzlichen Zusammenhang erhebt.

Dieser geistige Entwicklungsprozeß hat sich von jeher in
Symbolen abgewickelt, die ein jahrtausendealtes Erbe menschlicher
Erfahrung bilden. Diese Symbole sind immer wieder zu neuer Kraft
erwachsen, wenn die Menschheit vor einer Gefährdung ihrer Existenz
stand. Sie standen von jeher scheinbar im Widerspruch zu der
rationalen Logik des Zweckmenschen, so daß die moderne Bewußtseinskultur

glaubte, sie als irrationale Faktoren beseitigen zu müssen. Die
Rationalisten merkten aber nicht, daß sie selbst in ihrer Wurzel von
solchen Symbolen bewegt waren, nur handelt es sich bei ihnen um
die primitivsten und deshalb für die Gesellschaft gefährlichsten
Symbole. Tatsächlich zeigt die Erfahrung, daß die moderne Zweckwelt,

die Technik, die Wirtschaft und der sonstige äußere Apparat
den Menschen in seinem Kern überhaupt nicht berührt hat, sondern
die Menschheitsgeschichte ausschließlich ein Kampf um solche
irrationalen Symbole darstellt, die ihrem Wesen nach religiösen
Charakter tragen. Nur wer die volle Tragweite dieser Einsicht realisiert,
ist imstande, den Kollektivismus wirksam zu bekämpfen.

437


	Der Mensch und die kollektiven Mächte

