
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 5

Artikel: Der Prophet des Massenzeitalters und die Gemeindefreiheit

Autor: Tocqueville, Alexis de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zukunft, es erforschen und überliefern. Dieser ersten, obersten Pflicht
ordnet sich ein großer Komplex der an dieser jüngsten ICOM-Ta-
gung behandelten Themen zu. Die zweite Pflicht aber ist es, das Erbgut

richtig darzubieten und bekannt zu machen; mit ihr befaßt sich
der andere, erst in den letzten Jahren ganz erkannte Aufgabenkreis.
Daß beide Kreise an der ICOM-Konferenz so ausgiebig und ersprießlich

zur Sprache gekommen sind, bleibt das Verdienst des sich für
den Erfolg der großen Unternehmung unermüdlich einsetzenden
Tagungspräsidenten und seiner Mitarbeiter auf allen Stufen der
Hierarchie.

DER PROPHET DES MASSENZEITALTERS
UND DIE GEMEINDEFREIHEIT

Alexis de Tocqueville

Alle sogenannte große, aber auch die Tagespolitik in Staat und Gemeinde
ist, wie in andern Lebensgebieten, ohne ständige Konsultierung von Wissenschaft
und Staatsdenker, das Besinnen auf grundlegende Linien, kaum denkbar und
fruchtbar.

Einer dieser Staatsdenker ist Alexis de Tocqueville, französischer Publizist
und Staatsmann, geb. 1805, gest. 1859. Er wurde als Jurist bei der Regierung
beauftragt, das Strafsystem in den USA zu studieren. Tocqueville brachte von da
sein Hauptwerk zurück: «La Démocratie en Amérique» (2 Bände), das man Mon-
tesquieus «Esprit des lois» an die Seite gestellt hat. Auch noch andere
staatspolitische und staatsphilosophische Schriften stammen aus seiner Feder. Als
Mitglied der gesetzgebenden Versammlung übernahm er 1849 das Portefeuille des

Auswärtigen. Später erwies er sich als einer der letzten Verteidiger des
parlamentarischen Regimes. Das sind einige biographische Notizen, wie sie in jedem
Sammelwerk zu finden sind.

Wer in Tocquevilles Werken, namentlich in den vielen Briefen, blättert,
liest u. a. die inhaltsschweren Sätze: «Es gibt heute auf der Erde zwei große
Völker, die zwar von verschiedenen Punkten ausgegangen sind, sich aber dem
gleichen Ziele entgegenbewegen: Das sind die Russen und die Nordamerikaner.
Ihr Ausgangspunkt ist verschieden; die Wege sind nicht die gleichen. Trotzdem
scheinen beide von einem geheimen Willen der Vorsehung bestimmt zu sein, eines
Tages die Hälfte der Welt in der Hand zu behalten.» Das schrieb 1835, also

vor 120 Jahren, der französische Soziologe und Staatsmann Tocqueville. Mit
welcher Schärfe erkannte dieser politische Denker die künftige Auswirkung, wie genau
stellte er seine Diagnose, wie aktuell ist sie heute! Bereits in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts hat er das Zeitalter der Massen- und der Überstaaten
heraufdämmern sehen, eine Zeit, in der eine ungeheuer mächtige Zentralgewalt sich
über die Menschen erhebt. Es bezeichnet die ganze Großartigkeit seiner
Prophétie, daß sie nach mehr als 100 Jahren eine exakte Beschreibung der
gegenwärtigen Wirklichkeit geworden ist.

Die Literatur über Tocqueville, seine Ideen, ist selten groß. Jacob Burck-

376



Hardt, Werner Kaegi und viele andere in unserem Lande haben sich seiner Werke
in vielfältiger Weise angenommen. Durch Burckhardt wurde das Tocquevillesche
Lehrgut eigentlich erst lebendiger Besitz unserer Gegenwart, deren
Aufnahmebereitschaft durch die gewaltige Krise zweier Weltkriege vorbereitet wurde. In
der deutschen Staatswissenschaftsliteratur haben Robert von Moll und I. C.

Bluntschli das Verdienst, auf Tocquevilles Verdienst gebührend hingewiesen zu
haben. In Molls Werk «Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften» wird
Tocqueville zu den ersten unter den Staatsgelehrten gerechnet. Ähnlich klingt
es bei Bluntschli. Dilthey, der deutsche Wissenschafter, bezeichnet Tocqueville
als den größten Analytiker der politischen Welt seit Aristoteles und Machiavelli.
Tocqueville stand zeit seines Lebens unabhängig zwischen den Parteien. Er
bekannte von sich selbst. «Demokrat aus Verstand, Aristokrat aus Instinkt» zu
sein, und eines seiner Hauptanliegen war die Verschmelzung von Freiheit und
Ordnung. '

Neuestens erschien in der Deutschen Verlagsanstalt Stuttgart ein Werk von
J. P. Mayer: Alexis de Tocqueville, Prophet des Massenzeitalters, mit reicher
Verarbeitung auch in psychologischer und biographischer Richtung. Die Einführung

in Leben und Werk des großen Staatsdenkers erscheint zeitlich besonders
günstig. Der Verfasser war ehemals Dozent für englisches Staatsrecht und
vergleichende politische Soziologie an der Universität London und leitet jetzt die
neue französische Gesamtausgabe der Werke Tocquevilles. Seine Aktivlegitimation
dürfte deshalb besonders gegeben sein. Was uns zur vorliegenden Betrachtung
veranlaßte, ist die Tatsache und der Geist, wie Alexis von Tocqueville und sein
neuester Interpret J. P. Mayer als einen der Wege zur Begegnung der Gefahren
des Massenzeitalters, die dezentralisierte Verwaltung, die Pflege und Vertiefung
der politischen Gemeindefreiheit und der politischen Gemeindeautonomie
dominierend in den Vordergrund gestellt haben; wie beide den übertriebenen Zentralismus

und dessen Geist, von dazumal und von heute, geißeln; wie, sie für die
Ereignisse und Einsicht der Selbständigkeit und Selbstverantwortlichkeit der politischen

Gemeinde, übrigens auch der einzelnen Menschen, werben und als Segen
für den Menschen, die politische Gemeinde und den Staat erforschen und erklären.
Man fühlt es dem Werke Mayers zur Freude und Genugtuung nach, wie dieser
die These Tocquevilles mit berechtigtem Stolz vertritt: «England ist das Land
der Dezentralisation. Man hat eine Zentralregierung, aber es gibt in der Hauptsache

keine Zentraladministration. Jede Grafschaft, jede Stadt, jede Lokalität,
jede politische Gemeinde besorgt ihre eigenen Interessen. Es ist nicht in der
Natur der Dinge, daß eine Zentralregierung über die Bedürfnisse einer großen
oder kleinen Nation wachen kann. In der Dezentralisation liegt die Hauptursache
des materiellen Fortschrittes Englands.» Anderseits geht die Größe und
nachhaltige Enttäuschung des Interpreten Mayer hervor, daß der Prophet im Vaterland

nichts gelte. Die Wirkungsgeschichte Tocquevilles bestehe in Frankreich in
einem fortgesetzten Mißverständnis. Wohl sei er bis in unsere Zeit in die Rubrik
des politischen Liberalismus eingeordnet worden, aber Frankreich habe bis zum
heutigen Tag die Nutzanwendungen der großen Ideen Tocquevilles nicht getroffen.
Die Konsequenzen seien von außen gesehen überall wahrnehmbar.

J. P. Mayer ist durch seine gründlichen Untersuchungen überzeugt, daß
Tocqueville auf Grund von Studien bei Piaton, Plutarch, Machiavelli, Rousseau,
Montesquieu und andern Staatsdenkern schon in seinen jungen Jahren von einem
ehrgeizigen Willen getrieben, seinem Lande als politischer Mensch dienen wollte.
Reichten seine Kräfte hin — diese Zweifel tauchten wie bei andern großen
Menschen immer wieder in vertrauten Briefen seiner Lehrjahre auf —, Frankreich
ein politischer Führer zu sein? Tocqueville wurde französischer Außenminister,
weil er politische Macht wollte. Die Lust zur Macht ist, wie Hobbes uns gezeigt
hat, der fundamentalste Trieb des politischen Menschen. Tocqueville war zweifel-

377



los von diesem Trieb besessen gewesen, aber dieser Machttrieb war bei ihm
gebändigt durch ein tiefes Bewußtsein vom letzten Sinn des Gemeinschaftslebens.
Die Macht zu begehren, nur um der Macht willen, war ihm ungemäß. Politik
ohne Gewissen und Verantwortung ist für Tocqueville eine unmenschliche, ja gottlose

Politik. So war Tocqueville der wohlüberlegten und weitausschauenden
Auffassung, daß Politik keineswegs nur technisches Wissen und Können verlangt, in
welcher Weise das menschliche Gemeinschaftsleben in Stadt und Gemeinde zu
regulieren und zu ordnen ist. Vielmehr müsse jede Politik die Allseitigkeit der
menschlichen Grundkräfte zu einem einheitlichen Wesen und Handeln integrieren.

Gefühle, Treue, Leidenschaften, religiöse, moralische, künstlerische und
philosophische Haltungen seien in die juristischen, administrativen, staatlichen und
gemeindlichen Institutionen der menschlichen Gesellschaft einzuschmelzen. Politik
als Wissenschaft müsse versuchen, diese komplizierte Verflechtung analytisch
aufzulösen und ihre Grundelemente klar hervortreten zu lassen.

Haben wir nicht da und dort Anlaß zu beklagen, besonders wo die
Voraussetzungen bei uns gegeben sind, diesem zweiten Gesichtspunkte, dem großen
Aspekt, dem eigentlich klassisch zu nehmenden Wort der Politik, noch viel zu
wenig Aufmerksamkeit geschenkt zu haben? Es kann sich dabei natürlich nicht
darum handeln, was man will, sondern es geht darum, was man tut.

Wie kann die moderne Massengesellschaft dem neu anrückenden Despotismus

entgehen. So stellen Tocqueville und sein Interpret die Frage. «Diejenigen
unserer Zeitgenossen, welche die Unabhängigkeit und Würde ihresgleichen schaffen
oder sichern wollen, müssen Freunde der politischen Gleichheit sein, und hievon
hängt allein der Erfolg ihres heiligen Unternehmens ab.» Mayer sagt darauf wohl
mit gutem Recht: «Ich kenne keinen modernen Politiker, der tiefer, fruchtbarer
über das Verhältnis von Theorie und Praxis in der Politik wie Tocqueville
nachgedacht hat.»

Man müßte ausführlich sein, um über Tocqueville und seine Ideen ausführlich
zu schreiben. Dazu ist hier nicht der Raum und auch nicht die Absicht. Es ist
im kurzen überhaupt nicht möglich, auf seine Probleme von Freiheit und
Demokratie, Philosophie und Politik, der Staatssoziologie, der zukünftigen
Sozialstruktur des Abendlandes und der Staats- und Gemeindeführung, eintreten zu
können.

Aber auf einen Brief an John Stuart Mill vom 5. 12. 1835 sei hingewiesen,
der die prinzipiellen Probleme einer politischen Idee berührt: «Ich kenne keinen
Freund der Demokratie, der schon gewagt hätte, so klar und deutlich den
Grundunterschied von Delegation und Repräsentation herauszuarbeiten oder der besser
die Bedeutung dieser Begriffe bestimmt hätte. Seien Sie gewiß, mein lieber Mill,
daß Sie da eine sehr bedeutsame Frage angeschnitten haben; davon bin ich fest
überzeugt. Für die Anhänger der Demokratie handelt es sich viel weniger darum,
Mittel zu finden, das Volk an die Regierung zu bringen, als solche, die es dem
Volke gestatten, die für die Regierung Fähigsten zu wählen. Ferner ihm die
Möglichkeit zu geben, auf diese eine so große Macht auszuüben, damit es ihre Taten
im ganzen leiten kann, nicht aber ihre einzelnen Handlungen oder die Mittel der
Ausführung. Das ist das Problem. Ich bin vollkommen überzeugt, daß von seiner
Lösung das Schicksal der modernen Nation abhängt.» Mayer ist beizupflichten,
wenn er sagt, Tocqueville habe das Problem formuliert, gelöst habe er es nicht.
Er konnte es von seinen Voraussetzungen her nicht lösen. Die politische Elite der
Aristokratie war dazumal in Frankreich vernichtet. Ein unheroisches und nur
der Sicherheit und dem Wohlleben zugetanes Bürgertum, in dessen Rechte und
Ansprüche immer neue Massen einrücken — ein Prozeß, der bis in unsere Tage
noch nicht zum Stillstand gekommen ist —, ein solches Bürgertum war jeder
politischen Tugend bar. Eine politische Elite, welche sich allein aus der
Bourgeoisie rekrutiere, erschien Tocqueville als contradictio in adiecto; nur in der

378



Mischung der Elemente, des ganzen Volkes, wie in England, sah er die mögliche

Basis einer politischen Elite, welcher die Führung der Staaten anvertraut
werden könnte.

Diese Formulierung des Problems gehört zweifellos auch in unserer Demokratie

zum allerwichtigsten Staats- und gemeindepolitischen Problem, das wir
immer und immer wieder durch unablässige Prüfung, Aufklärung und
hunderterlei Art staatsbürgerlicher Erziehung zu pflegen haben werden. Es muß als
Ziel gelingen, dereinst das Postulat der Freiheit mit der egalitären, modernen
Massengesellschaft zur Versöhnung zu bringen. Dabei ist es uns mehr denn je
bewußt, daß der Weg nicht der der politischen Zentralisation, der Zentralisation
der Verwaltung, sondern neben einem unabhängigen Rechtswesen, der Pressefreiheit,

der Unverletzlichkeit der Parlamente und ihrer Rechte, inbegriffen der
ausgleichenden Verwaltungsgerichtsbarkeit, die Gemeindefreiheit und politische
Gemeindeautonomie sein wird.

Blicken wir nochmals für einen Augenblick nach England. Hier ist es
wiederum der große liberale John Stuart MiU, der, fast gleichaltrig wie Tocqueville,
die Gefahren der Massennivellierung und der Tyrannei, der Majorität seinen
Zeitgenossen und der folgenden Generation zum Bewußtsein bringt. Mill hat in seiner
Selbstbiographie von dem starken Einfluß, den sein französischer Freund auf
ihn ausübte, Rechenschaft abgelegt. Noch in seinem Buch «über die Freiheit»,
das er dem sterbenden TocquevUle nach Cannes sandte, finden sich die
bemerkenswerten, klugen und weisen Sätze: «Der Wert des Staates besteht zuletzt im
Wert der Individuen, die ihn bilden; und ein Staat, der seine Menschen zu
Zwergen macht, damit sie in seinen Händen gehorsame Instrumente abgeben —
selbst wer dies für gute Zwecke tut —, wird finden, daß man keine großen
Dinge aus kleinen Menschen vollbringen kann.»

Nur diese wenigen Andeutungen aus Tocquevilles Werken und aus dem Werke
Mayers zeigen, wie tief, mannigfaltig und ernst TocquevUle politische Mahnungen
dem abendländischen Staatsdenken, sicher auch der heutigen Zeit, gegeben hat.
Freilich fand die Stimme^dieses einfachen Mahners geringen Widerhall, weil das
Massenzeitalter den subtilen Analysen eines Geistes Tocquevillescher Prägung nicht
mehr zu folgen vermag, und weil es sich überdies in der Hochstimmung des So-
herrlich-weit-Gebrachthabens nicht beeinträchtigen lassen will. Dieses Gefühl hat
sich unter der Diktatur Napoleons III. nur noch verstärkt. «So ist die Freiheit»,
schreibt er in seinem Brief vom 7.1.1856, «für mich noch immer das höchste
Gut; sie ist für mich noch immer die reichste Quelle männlicher Tugenden und
größter Taten. Keine Sicherheit und kein Wohlleben könnten mich von ihr
fernhalten. Ich sehe aber, wie die meisten meiner Zeitgenossen, und zwar die
ehrlichsten — denn die anderen gehen mich wenig an —, nur danach trachten, sich
so gut wie mögUch einem andern Regime anzupassen. Was mich jedoch am meisten
verwirrt und erschreckt, ist die Tatsache, daß sie aus der Bereitschaft zur Sklaverei

ein Grundelement der Tugend machen wollen. Selbst wenn ich es wollte,
könnte ich nicht so denken und fühlen wie sie. Meine ganze Natur sträubt sich
noch dagegen, mehr als mein Wille. Ein unbezwingbarer Instinkt nötigt mich, mir
in diesem Punkt treu zu bleiben.»

Unerschütterlich war Tocquevilles Glaube an das Licht menschlicher Freiheit

und menschlicher Würde. Beide sind ihm ewig wie der Glanz der Sterne.
Was er aber für die große politische Idee, die Gemeindefreiheit und

Gemeindeautonomie für heute und morgen dachte und wirkte, muß TocqueviUe
allein schon ein geistiges Denkmal errichten. Es ist ein denkwürdiges Vermächtnis,
das uns Mayer in seinen neuesten Untersuchungen über TocqueviUes Ideen in
dieser Richtung einmal mehr wieder und näher gebracht hat.

Ernst Utzinger

379


	Der Prophet des Massenzeitalters und die Gemeindefreiheit

