
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 5

Artikel: Die Handschriftenfunde vom Toten Meer und die Anfänge des
Christentums

Autor: Dinkler, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HANDSCHRIFTENFUNDE VOM TOTEN MEER
UND DIE ANFÄNGE DES CHRISTENTUMS

VON ERICH DINKLER

Wenn der christliche Kirchenvater und Apologet Tertullian einst
bemerkte: «Das Christentum ist erwachsen unter dem Schutze
der jüdischen Religion», so trifft diese historische Beurteilung nicht
nur die politische Situation der christlichen Kirche innerhalb des
Römischen Reiches, sondern weist ebenso hin auf die theologischen
Zusammenhänge, wie sie jetzt durch die Lederrollen und
-fragmente, die am Toten Meer gefunden wurden, in neuer Perspektive
erscheinen1). Der Religionshistoriker und der Theologe müssen heute
manches neu sehen und historisch neu einordnen, um die Quellen des
Christentums — und damit der westlichen Kultur! — richtig in
Ansatz zu bringen. Während einerseits die monumentalen Quellen
der jüdischen Archäologie heute erstmalig veröffentlicht werden und
ein imposantes Zeugnis einer bisher nicht ausreichend gewürdigten
jüdischen Symbolkunst vorlegen 2), geben anderseits die literarischen
Funde vom Toten Meer einen neuen Einblick in die Beziehungen
zwischen Spätjudentum und Frühchristentum. Grundsätzlich darf
gleich zu Beginn gesagt werden: Die Arbeit am Neuen Testament
und an der Geschichte des Urchristentums muß angesichts der Funde
unter neuen Gesichtspunkten, neuen Fragestellungen, vorangetrieben
werden. Generelle Urteile sind jedoch solange voreilig, als nicht das

gesamte und sehr reiche Fundmaterial an biblischen und außerbiblischen

Texten und Fragmenten vorliegt. Und leider dauert es noch
einige Zeit bis dahin, da offenbar noch etliches an Handschriften
im Besitz der Beduinen sich befindet und zur Steigerung des
Kaufwertes zurückgehalten wird.

Die Predigt Jesu und die Theologie des Paulus im Lichte der
Qumrän-Texte

Vergleicht man das Wirken des Lehrers der Gerechtigkeit, wie
es in den Qumrän-Texten erscheint, mit dem Jesu von Nazareth, so
fallen zunächst die Unterschiede auf: Jener scheint die schriftliche
Textauslegung zu üben, nichts ist über eine Predigttätigkeit gesagt,
keine Mission wird geübt; im Gegenteil, Abschließung von allen
Nichtangehörigen des neuen Bundes, und sogar Haß gegen alle Feinde
wird gefordert. Dieser tritt auf als Prediger, in kurzen, einprägsamen

Worten redend, wobei die so typische Gleichnisrede neben
die Kurzworte tritt, und radikale Liebe, die Feindesliebe ein-

358



schließend, gefordert wird. Jesu ganzes Leben ist ein Wirken gerade
an denen, die sich verloren und verstoßen fühlen, darum Suche
nach dem Menschen, missionarische Offenheit, nicht Abgrenzung.
Auch der in der Sekte zu findende asketische Zug, in einem
Buchstabenlegalismus wurzelnd, fehlt bei Jesus völlig — nannte man ihn
doch sogar «einen Fresser und Säufer» (Matthäus 11,19). Auf der
andern Seite freilich darf nicht übersehen werden, daß in einem
wesentlichen Punkt Gemeinsamkeiten vorliegen: Aus der Nähe des
Endes und Gerichts wird sofort die Notwendigkeit der Umkehr
gefolgert, wobei mit Umkehr, bzw. Buße, die radikale Rückkehr zum
Gesetz und das Tun der Gebote verstanden ist. Aber wie ist dies
Tun des Gesetzes verstanden? Wie die Radikalisierung?

In der Sekte haben wir eine in Einzelheiten gehende, oft phari-
säistisch anmutende moralistische Technik des Religiösen, wobei
Radikalisierung des Gesetzes das Aufnehmen aller Einzelgebote
meint, auch und besonders der Ritualgesetzlichkeit — freilich nicht
des Opferkultes. In der Predigt Jesu dagegen ist der Rückgriff auf
den Sinn des Gesetzes, auf die Intention aller Gebote, offenbar und
damit die schärfste Herausstellung des alles beherrschenden
Liebesgebotes, von dem aus sogar das Formalgesetz kritisiert und abgelehnt

werden kann. Die Selbstpreisgabe an Gott und den Nächsten
ist letzte Konkretisierung der Liebe — nicht die Behauptung der
Mitgliedschaft in der Sektengemeinde durch ständige Kontrolle der
Daseinsführung im Hinblick auf Gesetzesparagraphen. Ja, man darf
noch einen Schritt weiter gehen und sagen: In der Qumrängemeinde
ist die Gesetzesethik das Entscheidende und ist die Eschatologie letzten

Endes weniger Basis als Rahmen.
In einem Punkte freilich scheint das zuletzt gegebene Urteil

in Frage gestellt zu werden: dort nämlich, wo wir in der «Sektenrolle»

vom Preisgeben des Besitzes hören, vom Armutsideal, ja
von einer Gütergemeinschaft, wie sie im Neuen Testament in der
Apostelgeschichte 2, 44 f. und 4, 32 für die Jerusalemer Urkirche
bezeugt wird — aber weder außerhalb der jerusalemischen Christen
bekannt noch mit der übertriebenen Wendung «Kommunismus»
sachgemäß bezeichnet ist. Da in der Jerusalemer Urgemeinde
bislang dieser soziologische Zug entscheidend mit der Hoffnung auf
die unmittelbare Nähe der 2. Ankunft des Messias in Zusammenhang

gebracht wurde, fragt es sich, ob nicht die gleichen Motivationen

bei den essenischen Qumrän-Mitgliedern maßgebend waren.
Dafür spricht die beiden phänomenologisch gemeinsame Eschatologie.

Dagegen steht die Struktur der Eschatologie und die in
ihr gegebene Naherwartung. In der christlichen Urgemeinde wartete

man Sonntag für Sonntag bei der Feier des Herrenmahles
auf die Rückkehr Christi zum Gericht und zur Scheidung der

359



Menschheit, ja auf einen neuen Kosmos jenseits der Zeitlichkeit.
In der Sekte wartete man auf Gottes Gericht über die Feinde, nicht
aber auf eine neue Welt. Hier blieb die jüdische Hoffnung auf ein
innerweltliches Paradies lebendig — bei den Christen liegt eine
Hoffnung auf Weltkatastrophe und Aufhebung der Welten vor.
Ausrichtung des Lebens auf Zukunft und entsprechende Gestaltung
der Gegenwart sind also in der Sekte und in Jesu Verkündigung
gemeinsam, aber die Motive des «Warum» und auch die Weise des
«Wie» sind verschieden.

Aber: Ist es ein Zufall, daß im Habakuk-Kommentar die
Mitglieder des Neuen Bundes: Ebionim — «die Armen» —genannt werden

und bald nach Christi Kreuzigung die Christen der Urgemeinde
sich «die Armen» nannten? Daß ferner bald nach dem Fall Jerusalems

(70 n.Chr.) eine juden-christliche Sekte «Ebioniten» genannt
wurde? Zeigt sich nicht in dieser gleichbleibenden Bezeichnung eine
evtl. auch institutionelle Kontinuität?

Man hat aus der Bejahung dieser Frage die Folgerung zu ziehen
versucht, daß alle Qumrän-Handschriften diesen juden-christlichen
Ebioniten entstammen, daß der «Lehrer der Gerechtigkeit» ein Deckname

für Jesus von Nazareth, und der «gottlose Priester» der Apostel
Paulus sei, daß hier also Judenchristen der 2. Hälfte des 1. Jh. n. Chr.
mit Pseudonymen arbeiten3). Diese Identifizierung, die nicht in den
Texten begründet werden kann, ist inzwischen durch die archäologischen

Funde widerlegt.
Nimmt man vergleichend die Briefe des Apostels Paulus in

den Blick, so ist hier vor allem die in Sprache und theologischen
Konzeptionen sich manifestierende Verwandtschaft mit der Qum-
rän-Sekte oft erregend. Findet sich doch z. B. in ihr deutlich
ausgesprochen — was Römer 1,17 klassisch formuliert als Hauptthema
des Römerbriefes angesehen werden muß —, daß nämlich
unsere «eigene Rechtfertigung Gott zusteht... und Er durch Seine
Gerechtigkeit unsere Sünden tilgen wird» (Sektenrolle XI: 2 f.).
Das aber heißt: der alttestamentlich-jüdische Gedanke, daß der
Mensch sich selbst sein Heil durch Gesetzestaten erwirken, daß er
seine eigene Zukunft bauen könne, ist bereits im Spätjudentum
preisgegeben! Der Mensch gesteht ein, daß Erlösung (d.h. Gerechtigkeit
und Rechtfertigung) nur von außen, von oben, eben von Gott kommen

könne. Gewiß ist dieses «von außen» nicht wie bei Paulus durch
Jesus Christus vermittelt — aber es ist prinzipiell nicht mehr eine
Frage menschlicher Individualität und ethischer Aktivität, sondern
«Gnade»! Eine Rechtfertigungs- und Gnadentheologie — ohne
Bezug auf Christus — wird also sichtbar. Und doch : sobald man dies

gesagt hat, muß man einschränken. Denn dieser wichtige Ansatz ist
nicht durchgeführt, er bleibt ohne Kraft und Dominanz und wird

360



deshalb abgeschwächt durch eine wieder durchbrechende Gesetzlichkeit,

die, in der Erfüllung des Nomos, Bewährung in der Mitgliedschaft

im Bunde sucht.
Interessant ist, wie der Gnadenlehre auch eine Form von

Prädestinationstheologie zur Seite steht. Man liest in der Sektenrolle
z. B.:

«Denn kein Mensch bestimmt seinen eigenen Weg,
Und kein Mensch lenkt seinen eigenen Schritt,
Sondern Gott gehört die Rechtfertigung.
Und aus seinem Rat kommt der vollkommene Wandel.
Auf Grund seiner Erkenntnis ist alles entstanden,
Und alles was ist, richtete er in seinem Plane aus;
Und ohne ihn kann nichts geschehen» (XI: 10 f.).

Hier ist die Schöpfung als Akt göttlicher Erkenntnis verstanden.
Gottes Erkenntnis ist zugleich Gottes Tat, und diese Taten entsprechen

seinem Plan, einem Geschichts- und Heilsplan. Das hebräische
Wort für «Plan», das hier gebraucht ist, schwankt begrifflich
zwischen Gedanke, Einsicht, Plan und Ratschluß und darf vermutlich
mit dem gleichen Begriff in Rom. 8,28 zusammengestellt werden:
«Wir wissen, daß Gott denen, die ihn lieben, in allen Dingen zum
Guten hilft, denen, die nach seinem Ratschluß berufen sind.» Wir
haben hier begriffliche und theologische Analogien, die ohne Zweifel
auf eine — wie auch immer gebrochene — Konzeption von
Determinismus hinauslaufen: in der Sektenrolle wie bei Paulus.

Dann aber differenziert sich das Problem: Bei Paulus (Römerbrief

8,28—12, 2) ist die individuelle Verantwortlichkeit und ethische
Verpflichtung sehr deutlich in den Gedankenkreis der Prädestination
einbezogen. Gerade im Glauben des Einzelmenschen treffen Gottes
Bestimmung und Erwählung einerseits und des Menschen
Glaubensantwort und ethische Verantwortung anderseits zusammen. In
der Sekten rolle indes antwortet der Mensch durch das Tun des
Gesetzes und die Selbstaufgabe, die sich in der Unterwerfung gegenüber

den Regeln der Sekte und den Vorschriften des Moses-Gesetzes
ausdrückt. So sehr dies zunächst Variationen ein und desselben
Themas zu sein scheinen, so ist doch die innere Spannung offensichtlich:

Bei Paulus ist der Mensch als ganzer von Gottes Erwählung
getroffen: sein Herz, sein Wille, sein Glaube sind der antwortende
Sprung der neuen Existenz; und das Tun, die Selbstpreisgabe, Liebe
und Vergebung, sind Ausdruck dieses Glaubens. In der Sektenrolle
ist im Zusammenhang der Prädestination vom Glauben, von Liebe
und Vergebung, keine Rede. Hier geht es um die Erfüllung von
Vorschriften, und die Taten, die der Mensch herausstellt, sind
Ausdruck und Bewährung und nahezu eine Garantie des Erwähltseins.

361



Bei Paulus ist die tiefgreifende Paradoxic von Prädestination
und persönlicher Verantwortlichkeit empfunden und begrifflich
formuliert — man denke nur an seinen klassischen Vers in Phil. 2,12 :

«Schaffet, daß ihr selig werdet, mit Furcht und Zittern; denn Gott
ist es, der in euch wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen,
nach seinem Wohlgefallen.» Man denke aber auch an den Übergang
des Römerbriefes von Kap. 9—11 zu Kap. 12,1.2 In der Sekten-,
rolle dagegen ist eher eine Antinomie von Erwählung und Prädestination

einerseits und Verantwortung für das Tun des Gesetzes
anderseits zu erkennen, d. h. eine Unausgeglichenheit, ein
Nicht-Gewahrwerden der inneren Dialektik. —Wir müssen hier abbrechen mit
dem Vergleich, obzwar gerade das Johannes-Evangelium und seine

Terminologie wie theologische Grundkonzeptionen aufschlußreiche
Einsichten vermitteln könnten.

Die Qumränrollen geben Strukturen der Gemeinschaft und
begriffliche Formulierungen, die sich wesentlich mit denen des
Urchristentums decken und letztere in einem neuen Horizont und in
neuer geschichtlicher Bedingtheit erscheinen lassen. Dabei ist ein
Punkt nicht zu übersehen: Im Urchristentum ist letztlich alles
tradierte Gut und jede neue Ausdrucksweise menschlichen
Selbstverständnisses auf die Person Jesu von Nazareth, besser gesagt: auf
seine Kreuzigung und Auferstehung und auf die Erwartung seiner
Rückkehr als Weltenrichter bezogen. In den Qumrän-Texten
dagegen ist zwar eine allgemein eschatologische Stimmung, auch eine
Messiaserwartung, auch sogar eine Gerichtsperspektive, zu erkennen.

Doch fehlt das am entscheidenden Punkt den «Mythos» in
«Geschichte» umsetzende und als Kerygma proklamierende «Wort»,
ein Wort, das sich an einer historischen Person entzündet hat.

Aber, so wird man fragen, hat nicht die früher zitierte Stelle
des Habakuk-Kommentars (VIII: 1—3; vgl. Text auf Seite 274)
gerade auf die «Treue» zum Lehrer der Gerechtigkeit als einen der
Gründe zur Rettung aus dem «Gerichtshaus» durch Gott verwiesen?
War er nicht der Beauftragte Gottes, der um die Geheimnisse wußte?
Ist hier nicht doch die eschatologische Konzeption auf eine
historische Person bezogen und somit vergeschichtlicht, d. h. : entmythologisiert

In der Tat ist dies die These von Dupont-Sommer, der — gewiß
in sehr vorsichtiger Formulierung! — die Qumrän-Gemeinde als
Prototyp der urchristlichen Gemeinde sieht und die Rolle des Lehrers

der Gerechtigkeit als Vorläufer des evangelischen Menschensohnes

und Christus, also des Urbildes von Jesus von Nazareth, erkennen
möchte 4). Indes entbehrt dieser gewiß faszinierende Vergleich der
philologischen und historischen Basis. Der Lehrer der Gerechtigkeit
ist zwar eine prophetische Persönlichkeit, aber seine Stellung in der

362



Gemeinde ist eher die eines theologischen Führers als die eines Heils-
Mittlers. Das Ereignis fehlt; die für das Urchristentum so entscheidende

Kategorie der Begegnung fehlt; man steht immer noch im
Banne des Legalismus; der Lehrer ist Interpretator, aber nirgends
Inaugurator, Führer und nicht Stifter, Leiter und nicht Mittler!

Im Blick auf die Qumrän-Texte müssen wir zusammenfassend

sagen: Hier zeigt sich eine Quelle, aus der das Urchristentum in
seinem Selbstverständnis bewußt oder unbewußt gezehrt hat,
vielleicht sogar eine wesentliche Quelle. Nicht aber kann man sagen,
daß die Christusgemeinde eine evtl. nur christianisierte Kopie der
Qumrän-Gemeinde sei und das «Neue» durch die Gemeinde des
«Neuen Bundes» sich als «alt» erweise. Auch kann man nicht mit
Ernest Renan sagen, daß das Urchristentum eine essenische Bewegung

sei, die erfolgreich sich durchsetzte 5).

Das Urchristentum und die Religionsgeschichte im Lichte der

Qumrän-Funde

Eine abschließende Bemerkung ist notwendig im Blick auf die
neuen religionsgeschichtlichen Perspektiven, die unsere Funde
eröffnen. Die entscheidende Frage der gegenwärtigen Arbeit am Neuen
Testament, und damit an der Geschichte des Urchristentums, geht
darum, ob die ersten christlichen Quellen im Zusammenhang einer
vorchristlichen Gnosis als einer synkretistisch hellenistischen und
auch jüdischen Religiosität oder im alleinigen Zusammenhang mit
dem Alten Testament und demRabbinismus zu verstehen sind. Hatte
man vor 30—50 Jahren die Spaltung der Neutestamentier in
«Hellenisten» und «Rabbinisten», so ist heute der Schnitt eher «quer
hindurch» zu erkennen, nämlich: ob es eine vorchristliche Gnosis
(hellenistisch und jüdisch) gibt, oder ob dieses Phänomen ein Phantom

der Gelehrten sei. Hier nun schlagen die neuen Handschriftenfunde

in eine offene Diskussion blitzartig ein!
«Gnosis» war früher ein Terminus, der dem 2. nachchristlichen

Jahrhundert vorbehalten war, nämlich für die als häretische Bewegung

verurteilte Geisteswelt, die durch Marcion und Valentinus
(neuerschlossen durch den bereits früher erwähnten Jung-Codex;
vgl. S. 268) charakterisiert ist. Ihre Ahnen sah man seit 50 Jahren
jedoch schon in vorchristlicher Zeit: in den Grundschriften der unter
«Hermes Trismegistos» laufenden Literatur, in den ersten Schichten
der «Mandäischen» Schriften, in den «Oden Salomos», in dem
bereits früher erwähnten Damaskus-Fragment und in anderer
Literatur, nicht zuletzt auch in Philos Werken. Oft hat man — bis zum

363



heutigen Tage — die Historizität dieses Phänomens einer vorchristlichen

Gnosis angezweifelt und damit die Voraussetzungen einer
religionsgeschichtlichen und gegenwartsbezogenen Auslegung
frühchristlicher Schriften durch führende Neutestamentier (z. B. R.

Bultmann, O. Cullmann, Bo Reicke, E. Schweitzer, H. Conzelmann etc.)
in Frage zu stellen versucht. Was nun sagen die neuen Handschriftenfunde

von Qumrän zu dieser Kontroverse?
Die Geschichte des Urchristentums, also der christlichen

Gemeinde nach Karfreitag und Ostern (historisch gesehen vermutlich im
Jahre 29 oder 32 n. Chr.) bis zum Ende des 1. Jahrhunderts, die sich
in der Literatur des Neuen Testaments spiegelt, ist ohne Zweifel
mitbedingt, und im Selbstverständnis vorgeformt, von der spätjüdischen
Religiosität, wie sie sich in den Qumrän-Texten manifestiert. Wenn
in den letzteren das Wort «Erkenntnis», bzw. «Wissen», griech. «Gnosis»,

hebr. «da cath» so oft erscheint, ja einer der Zentralbegriffe
ist, so weckt dies unser besonderes Interesse. Dabei ist bemerkenswert,

daß der Begriff auf Gott und auch auf die Menschen — die
zur Sekte gehörigen! — bezogen wird und somit als Abbild Gottes
im Menschen erscheint. Nimmt man hinzu den offenbaren Dualismus
— kosmologisch und anthropologisch —, der das ganze bisher
bekannte Schrifttum durchzieht, ferner die religiöse Einsicht, daß die
Erlösung «von außen» kommen muß, daß der Mensch letztlich durch
seinen Ursprung (in der Quelle des Lichts oder der Quelle der
Finsternis) bestimmt ist, so haben wir ohne Zweifel Grundelemente
der Gnosis vor uns. Es ist nicht überspitzt, zusammen mit dem Wiener

Forscher K. Schubert zu sagen: In der Sektenrolle von Qumrän
«liegt der älteste derzeit bekannte gnostische Text vor», wobei
Schubert die Entstehung des Textes in die 1. Hälfte des 2. Jahrhunderts

v. Chr. datiert.
Es ist in der Tat richtig: eine vorchristliche Gnosis, also ein

synkretistisches Phänomen, das Griechisches und Orientalisches
verbindet, ja eine vorchristlich-jüdische Gnosis, nämlich eine Verbindung

von Griechischem und Orientalischem und Alttestamentlichem,
ist durch die Qumrän-Funde jetzt nachweisbar! Dieser Konsequenz
kann man nur entgehen, wenn man den Begriff «Gnosis» einseitig
am Phänomen der valentinianischen und marcionitischen Gnosis des
2. nachchristlichen Jh. orientiert und auf Grund der etwa fehlenden
Einzelzüge die Gemeinsamkeit bestreitet, dabei aber die gemeinsamen
Grundzüge relativiert6). Zu solcher Operation an der Begrifflichkeit

fehlt es an stichhaltigen Gründen.
Wesentlich ist aber nicht das Epiteton, sondern das Festhalten

am Grundbegriff und an der Einsicht in die gleichbleibenden
Verständnisse vom Kosmos und vom Menschen in beiden historischen
Geistesgruppen vor und nach Christus, die eben als entsprechende

364



Systeme menschlichen Selbst- und Weltverständnisses durch die
letzten Funde — die von Qumrän und die von Nag Hammadi (Jung-
Codex) — bestätigt und sogar erhärtet wurden! Dies darf bis jetzt
gesagt werden, obgleich auch hier Vorsicht geboten ist, weil eben
noch nicht alles Fundmaterial vorliegt und dann viel Einzelarbeit
erforderlich ist, ehe «Endgültiges» dem Vorläufigen zur Seite oder
entgegengestellt werden kann.

Jedoch ist mit diesem Ergebnis, daß eine vorchristliche Gnosis in
den Qumrän-Texten vorliegt, erst das weitere und weitgreifende re
religionsgeschichtliche Problem aufgeworfen: Von woher nährt sich
diese Gnosis, die in vor- und nachchristlicher Zeit anscheinend «quer»
durch die östliche Welt des Mittelmeerraumes sich erstreckt? Ist sie

nur vergleichbar dem gegenwärtigen Existenzialismus, der als Geisteshaltung

oder hermeneutisches Prinzip «christlich» — protestantisch
und katholisch — oder «jüdisch» und auch «neutral» oder bewußt
«atheistisch» erscheint und dennoch eine gemeinsame Ausgangsposition

in Frage und Methode nicht verleugnen kann? Ist diese
Gnosis nur eine geistesgeschichtlich bestimmbare Philosophie oder
Mythologie oder kerygmatische Theologie, die in kontinuierlicher
Hauptthematik bei sehr variabler Nebenthematik — sakral und profan,

esoterisch und exoterisch — historisch sich präsentiert? Ist sie

nur die je und je auf übernommenen Fehlern aufgebaute Konstruktion
moderner Gnostiker? Oder liegt hier ein philologisch und

philosophisch und demgemäß historisch definierbares Phänomen der
Antike und Spätantike vor, gegen das die christliche Urgemeinde
und ihre theologischen Selbstäußerungen im Neuen Testament sich
behauptet haben, freilich in teils polemischer, teils sympathischer
Verwendung von Begriffen und Konzeptionen? Haben wir in der Qum-
rän-Literatur wirklich die Einbruchsteile der iranischen Religion
ins Spätjudentum vor uns, oder handelt es sich um stoische Einflüsse,
die im 2. Jh. vor Christus das Judentum trafen und in einem Buch
wie Jesus Sirach vorgestaltet nun in den Handschriften vom Toten
Meer zum vollen Tönen gelangen? — Persien, Hellas und Palästina:
Diese drei geographischen und geistigen Räume sind plötzlich im
Brennpunkt des wissenschaftlichen Interesses. Sie erscheinen im

*) Vgl. den Beitrag des Verfassers im vorigen Heft der Schweizer Monatshefte,

Seiten 268—278. 2) Vgl. das bisher in 4 Bänden publizierte Werk von E. R.

Goodenongh, Jewish Symbols in the Creco-Roman Period, Pantheon Books, New
York 1953 ff., und meinen Beitrag in: Theolog. Rundschau 21 (1953), Heft 4.

3) Eine vom Cambridge-Forscher J. L. Teicher in The Journal of Jewish Studies II,
1951, bis V, 1954, vielfach vertretene These. 4) A. Dupont-Sommer, Nouveaux Aperçus

sur les Manuscrits de la Mer Morte, 1953. 5) E. Renan, Histoire du Peuple
d'Israel, V, 70, verschiedentlich von Dupont-Sommer zitiert. 6) Eine ausführliche
Diskussion ist jetzt bei M. Burrows, The Dead Sea Scrolls, pp. 252 ff., zu finden.

365



Zusammenklang als «Nährboden» abendländischen Christentums und
auch abendländischer Philosophie.

Wir wollten in diesem Aufsatz mehr zur Aufmerksamkeit auf
die Qumrän-Texte und ihre Erforschung aufrufen und dabei mehr
die neuen Fragen und weitreichenden Perspektiven herausstellen,
als daß wir festgelegte Formeln als Ergebnisse anbieten könnten.
«Ergebnisse» gibt es nur dort, wo keine eigene Infragestellung durch
die bewegte Geschichte uns zu treffen vermag. Die Qumrän-Funde
haben ihren größten Wert nicht so sehr in der Bestätigung einer
vorchristlichen Gnosis, als in der Infragestellung unserer Sicherheit im
Blick auf die einsehbare Vergangenheit unserer westlichen christlichen

Kultur.

DER BILDHAUER ALBERTO GIACOMETTI

VON MAX HUGGLER

Die Kunst des 20. Jahrhunderts hat Erfindungen um Erfindungen

hervorgebracht und darin mit dem modernen Leben, mit den
Vorgängen auf wissenschaftlich technischem und zivilisatorischem
Gebiet Schritt gehalten. Dem aufmerksamen Beobachter kann jedoch
nicht entgehen, daß die Bildhauerei an dieser großartigen Bewegung
nicht im gleichen Maß wie die Malerei teilhatte. Mit einzelnen
Neuerungen folgte sie mehr mühsam und fragmentarisch und fand
offensichtlich bei der Schwesterkunst ihre wichtigsten Impulse. Der
Anteil der Maler selber — Picasso, Braque, Matisse, Gris — an der
neuen Bildhauerei ist denn ebenso Tatsache wie die Legierungen,
die in andern Fällen aus den beiden herkömmlich getrennten
Schaffensweisen sich bildeten, wofür man an Arp, Schwitters oder die
Drahtplastik Walter Bodmers erinnern kann. Wohl fehlt es nicht
an bedeutsamen Leistungen, die aus dem Kubismus hervorgingen
und damit sich in diesen umfassenden Stil der Zeit einordnen: Gonzales

so gut wie Picasso haben ein großartiges Werk aufgestellt,
das der Malerei würdig zur Seite steht. Aber die Frage bleibt auch
vor diesen Arbeiten bestehen, wieweit sie bildhauerisch von den
Besonderheiten des räumlich plastischen Sehens, dem nur ihnen eigenen
Anliegen der Skulptur bestimmt seien. Und in diesem Sinn läßt sich
denn auch das Wort des Malers Chagall verstehen, der angesichts
der Figuren des Nationalmuseums in Athen meinte, nach diesen Werken

sei für die Bildhauerei nichts mehr zu tun übrig geblieben: in

366


	Die Handschriftenfunde vom Toten Meer und die Anfänge des Christentums

