
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 5

Artikel: Die letzten Schriften Croces

Autor: Antoni, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LETZTEN SCHRIFTEN CROCES

VON CARLO ANTONI

Im Vorwort, das Benedetto Croce 1948 zu den zwei Bänden der
Nuove pagine sparse (Neue lose Blätter) schrieb, die wie die
vorhergehenden drei Bände der Pagine sparse beim Verleger Ricciardi
erschienen, erklärte der greise Philosoph, er habe die hier vorliegenden

Schriften außerhalb der von Laterza herausgegebenen Ausgabe
seiner Werke halten wollen, nicht weil er sie ablehne, aber wegen
eines «gewissen ihm eigenen Ordnungssinnes für Bibliotheken, der
ihn in die vordere Reihe der Bücherbretter gerne die wichtigeren
Schriften stellen lasse und dahinter diejenigen, die einen Platz an
zweiter Stelle zu verdienen scheinen». Laterza, seinem Hauptverleger,

gab er, kurz gesagt, die «Werke», und dem guten Ricciardi,
einem alten Hausfreund und Verleger eher zweiter Ordnung, die
verschiedenen zerstreuten Schriften, Gelegenheitsarbeiten,
Merkwürdigkeiten, Anekdoten, kleinen Polemiken und Produkte
spielerischer Gelehrsamkeit.

Nun sind zwei Bände Terze pagine sparse (Dritte Reihe loser
Blätter) erschienen, welche die Schriften der vier letzten Lebensjahre

des Philosophen enthalten; aber sie sind nicht bei Ricciardi,
sondern in der Ausgabe seiner Werke bei Laterza herausgekommen.
Da Croce ganz genaue Anordnungen in bezug auf den Druck seiner
Schriften hinterlassen und diese Blätter selbst im einzelnen gesammelt

und geordnet hat, so ist offensichtlich, daß ihre Aufnahme in
die offizielle Reihe seiner Werke, ihre Rangerhöhung, auf seine
Anordnung hin geschehen ist. Der greise Denker muß diese aus einer
zufälligen Lektüre eines Buches, aus einer Erinnerung oder aus einer
kleinen polemischen Erwiderung entstandenen Randglossen,
Fußnoten und Notizen mit andern Augen angesehen haben. Er wurde
sich offensichtlich bewußt, daß sie Bemerkungen, Feststellungen
und Urteile enthielten, die man nicht als nebensächlich ansehen
konnte. Man konnte sie auch nicht an den zweiten Platz stellen,
weil sie «Gelegenheitserzeugnisse» waren; denn er hatte sich seinerzeit

die Auffassung Goethes zu eigen gemacht, daß jedes Gedicht
ein Gelegenheitsgedicht sei, und sie auf jedes echte Erzeugnis
unseres Geistes und vor allem auf unser Denken bezogen.

Aber es steht auch außer allem Zweifel, daß ihre Aufnahme
in die Gesamtausgabe seiner Werke durch die Tatsache bedingt war,
daß diese letzten Seiten aus den Jahren unmittelbar vor seinem Tode,
als er die Kraft für umfassende Arbeiten nicht mehr hatte, kein

345



Erzeugnis vergnüglicher Mußestunden oder ihn nur am Rande
berührender Interessen waren, sondern die einzige Äußerung seines
noch immer frischen, wachsamen und kämpferischen Geistes. Hier
finden sich seine reifsten Gedanken, die letzten Korrekturen seiner
eigenen Urteile, die letzte Stellungnahme, die letzten polemischen
Auseinandersetzungen. Croce hat im Alter den schweren Verfall
seiner körperlichen, nicht aber seiner geistigen Kräfte erfahren, und
er ist wie einer der Helden seines Tasso gestorben, bis zum letzten
Augenblicke kämpfend. An Tasso erinnert auch der Schleier von
Melancholie, der auf diesen angesichts des nahen Todes geschriebenen

Seiten liegt. Er wollte sich vor seinem Tode nicht der Ruhe
hingeben; aber er scheute sich nicht, über ihn nachzudenken. Seine
Betrachtungen über den Tod gingen jedoch jedesmal über in eine
Bejahung und Verklärung des Lebens und der Arbeit, die Leben ist.
Doch führte ihn die Gegenwart des Todes dazu, den Akzent auf die
religiöse Bedeutung zu legen, dis man seinem eigenen Leben als
Gottesdienst geben müsse. Nie wie in diesen Seiten hat er sich mit
soviel Eindringlichkeit als Knecht des Herrn bekannt. Das bedeutet

nicht, daß er etwas von jenseits des Grabes erwartet oder erhofft
hätte, noch daß sich in seinen Äußerungen das kleinste Anzeichen
einer «Bekehrung auf dem Totenbette» oder der geringste Zweifel
an der Gültigkeit seines philosophischen Glaubens fand. Es steht
aber fest, daß jene jeder menschlichen Seele angeborene Frömmigkeit

in ihm außerordentlich stark war, daß sie sich aber ausschließlich

auf den Dienst Gottes auf dieser Erde, auf sein Werk als Denker

und Historiker und auf die Dankbarkeit für das konzentrierte,
was ihm der Schöpfer-Geist durch jenes Werk geschenkt hatte.

Dieses Glaubensbekenntnis, auf das wir immer wieder stoßen,
mußte genügen, um den Ehrenplatz zu rechtfertigen, den Croce in
seinen letzten Verfügungen diesen Seiten zuwies. Aber es müssen
auch literarische Gesichtspunkte dafür maßgebend gewesen sein.
In ihrem gewandten, trockenen und immer auf das Wesentliche
ausgehenden Stil mußte er etwas ausgesprochen Modernes, dem
Geschmack unserer Zeit Entsprechendes sehen und überzeugt sein, daß
Literarhistoriker, Kritiker und Liebhaber vollendeter Prosa hier seine
frischesten und schmackhaftesten Stücke suchen würden. Schon seit
langem hatte er für seine Arbeit als Schriftsteller statt der Abhandlung

die Form des «Essay» verwendet und auch die Gründe für seine
Vorliebe angegeben, und er war auch der vollendetste Essayist der
italienischen Literatur geworden. Aber hier tritt auch der «Essay»
der rascher hingeschriebenen «Anmerkung», ja der kurzen und
bündigen, an eine Federzeichnung eines großen Malers erinnernden
«Notiz» den Platz ab. Wer in Croce den Moralisten liebt, kann hier
eines alten Weisen würdige Gedanken über das Glück, über die innere

346



Ausgeglichenheit und über das tragische Lebensgefühl finden. Wer
sein philosophisches System liebt, stößt hier auf Ausführungen über
den Begriff der Wahrheit selbst. Wer sich endlich für sein Werk
als Geschichtsschreiber und für die Grundsätze und Methoden seiner
Geschichtsschreibung interessiert, findet hier die Erklärung dafür,
warum er in seiner Geschichte Italiens nur bis zum Jahre 1915 ging,
aber auch einen Hinweis auf die Art, wie er die Geschichte der
faschistischen Epoche erzählt hätte, «wo er gezwungen gewesen
wäre, sich als Betrachter und Forscher Menschen und Ereignissen
zuzuwenden, die er als abscheulich, abstoßend und unerträglich
empfand und die mit dem, seinem betrogenen, verratenen,
beleidigten und entehrten Vaterlande zugefügten Schaden und seiner
Schmach in engem Zusammenhang standen».

Man kann sich beim Durchlesen dieser Seiten eines Lächelns
nicht enthalten — es ist besser zu lächeln, als sich zu entrüsten —
über das, was nach seinem Tode da und dort in Italien geschrieben
worden ist. Man hat des öftern und in einem gewissen salbungsvollen
Ton gesagt, daß sein Historizismus «positiv und wirklichkeitsnah»
werden müsse, als ob er sich zwischen wirklichkeitsfremden
Abstraktionen bewegt hätte, als ob er nicht die Philosophie selbst auf
eine Methodenlehre der Geschichtsschreibung eingeschränkt hätte,
welche eine Voraussetzung unseres politischen Handelns ist. Als ob
er uns nicht gelehrt hätte, uns mit den einzelnen Sonderproblemen
abzugeben, welche die konkrete geschichtliche Situation uns jeweils
stellt, und den überlieferten Typus des reinen Philosophen, den gänzlich

über unsere Existenz als um die Probleme der Gegenwart
ringenden Menschen hinweg spekulierenden Metaphysiker zu verspotten.
Es gibt in diesen zwei Bänden keine Seite dieses greisen Denkers,
den sein hohes Alter immerhin hätte veranlassen können, die Dinge
dieser Welt mit einem desinteressierten Blick anzusehen, die sich
nicht auf irgendeinen konkreten Fall, auf eine aktuelle Frage oder
auf eine Tatsache bezieht, und es gibt kein Urteil über einen
einzelnen Gegenstand, der sich nicht zu einer allgemeinen, praktischen
Orientierung, zu einem Hinweis auf moralische und politische
Entscheidungen erhebt. Jene dummen Kritiker, die größere
Wirklichkeitsnähe, größeren Realismus und weniger Abstraktion verlangen,
versuchen, ihm, dem alten Kämpfer, ich weiß nicht was für ein
beschauliches Désintéressement, eine Flucht vor den harten Aufgaben
der geschichtlichen Wirklichkeit, vorzuwerfen. Es handelt sich um
die bekannten «sozialpolitisch interessierten» Literaten. Nun, auch
über sie und über das, was sie offen oder im geheimen in
Wirklichkeit darunter verstehen, über ihre Ideologien und über ihre
Auffassung von Kultur und Freiheit wird hier in diesen zwei Bänden
oft und lehrreich gesprochen, und es sind vielleicht die wegen ihrer

347



Lebendigkeit und wegen ihrer polemischen Eleganz am besten
geratenen Stellen.

Als einer, den in erster Linie die innere Entwicklung von Croces
Denken beschäftigt, muß ich indessen sagen, daß die Seite, bei der
ich am längsten verweilte, eine Seite mit einer einfachen «Notiz» ist,
eine seiner letzten schriftlichen Äußerungen oder vielleicht sogar
die letzte. Im Gegensatz zu allem, was er sonst geschrieben hat, ist
sie eher lakonisch, stilistisch ungleichmäßig und schwer zu verstehen.
Sie betrifft die Interpretation Vicos. Vico, sagt Croce, ist ein Vorläufer
Hegels, weil er vor ihm und selbständiger als er begriff, in welchem
Sinne Patrizier und Plebejer, die beiden Gegenspieler der ältesten
Geschichte, Träger sittlicher Kräfte waren. Vico und Hegel: das sind
die zwei großen Autoren Croces, die zwei Meister, zwischen deren
sich widersprechenden Auffassungen sich das Denken Croces bewegte
und über ein halbes Jahrhundert abmühte. Darin besteht die
Dramatik der spekulativen Bemühungen Croces, eine der tiefsten
Auseinandersetzungen, welche die Geschichte der Philosophie kennt.

Vico, der die freie Poesie vom Vernunftbegriff des Descartes
und die wilde, aber lebensvolle Leidenschaft von der Sittlichkeit
unterschied, repräsentiert die beinahe tausendjährige italienische
Überlieferung der Kunst der Unterscheidung, die besondere Fähigkeit

des italienischen Volkes, die verschiedenen Aspekte der Tätigkeit

des menschlichen Geistes zu erfassen und gegeneinander
abzugrenzen. So wurde die Religion von der Politik, das Recht von der
Sittlichkeit, die Ethik von der feinen Umgangsform, die praktische
Gewandtheit von der Tugend, die Politik von der Sittlichkeit, die
Kunst von der Religion und die Wissenschaft von der Metaphysik
unterschieden und versucht, das Daseinsrecht und die Funktion jeder
dieser Tätigkeitsformen innerhalb des menschlichen Lebens in ihrer
Gegensätzlichkeit zu den andern und in ihrer Harmonie mit ihnen
zu sehen und zu begreifen. Vico entdeckte, daß die Poesie, die ganz
Jugend, Gefühl und irrationale Phantasie ist, ihren eigenen Wert
und ihre eigene Funktion außerhalb unserer logischen Verstandestätigkeit

hat und daß die wilden Leidenschaften, tierische Sinnlichkeit,

Habsucht und Hochmut immerhin Ausdruck von Lebenskraft
und fruchtbar sind, weil sich aus ihnen bei den Menschen das
Bewußtsein von Sitte und Sittlichkeit entwickeln.

Diese in Jahrhunderten nie unterbrochene Überlieferung, die
der Geschichte der Italiener einen Zug von Einheitlichkeit und
Stetigkeit gibt, der sie von derjenigen aller andern Völker unterscheidet,
wird im Denken Croces zu einem logisch aufgebauten System. Es

ist das System der vier verschiedenen Tätigkeiten unseres Geistes:
des künstlerischen Schaffens, der logischen Erkenntnis, des Kampfes
um unsere persönlichen Interessen — das ökonomische Verhalten,

348



wie Croce sagt — und des sittlichen Handelns, die alle berechtigt
und notwendig sind und einen positiven Wert haben. Es ist ein
System, das durch seinen architektonischen Aufbau an die Kuppeln
Brunelleschis und Michelangelos erinnert, wo sich die vier Wölbungsflächen

gegenseitig stützen und eine Einheit bilden. Das Ideal ist
natürlich das des Gleichgewichts, der Proportion und der Harmonie,
wie sie die Humanisten verstanden. Die Gefahr ist die der Kasuistik,
der leichten Nachsicht und des Kompromisses. Das Problem ist das
der Abgrenzung und der Beziehung zwischen den vier Formen, das
Problem z. B., das sich uns stellt, wenn an und für sich berechtigte
egoistische oder politische Interessen mit unserm sittlichen Bewußtsein

zusammenstoßen. Hier hat Croce seine Zuflucht zum andern
seiner zwei Meister, zu Hegel, genommen. Die Beziehung zwischen
den unterschiedenen Formen mußte die von Hegel angegebene sein:
der dialektische Prozeß und Übergang, der aus dem Satz, seiner
Negation und der Überwindung des Gegensatzes zwischen beiden
besteht.

Die Dialektik Hegels kann einem einheitlich hinauf zum
Unendlichen strebenden gotischen Dome verglichen werden. Hier gibt
es keine unterschiedenen Formen, sondern nur Stufen einer einzigen
Aufwärtsentwicklung. Ja, man kann sagen, daß Hegels Dialektik
den Zweck verfolgt, das statische Element der Einteilung unserer
geistigen Fähigkeiten zum Verschwinden zu bringen, d. h. aus den
verschiedenen Formen des menschlichen Geistes ebenso viele Etappen
eines Entwicklungs- und Überwindungsprozesses zu machen.

Croce hatte sich mit der dialektischen Logik Hegels in einem
berühmten Essay vom Jahre 1906 eingehend beschäftigt, indem er
von ihr übernahm, was er brauchen konnte, und sich des Restes

entledigte. Daraus entstand das, was man die «Dialektik der unter
sich verschiedenen Geistesformen» nannte. Aber die Schwierigkeit,
die Dialektik auf ein System verschiedener unveränderlicher Formen
anzuwenden, machte sich fühlbar und mußte den strengen Denker
während Jahrzehnten beunruhigen. In einem gewissen Augenblick
tauchten auch von Seiten seiner Anhänger Zweifel am vollen Erfolg
der Verbindung der Hegeischen Dialektik mit seiner Philosophie auf.
Einer seiner Anhänger machte ihn darauf aufmerksam, daß er ein
«klassischer» Denker sei, der dem alten logischen Prinzip der Identität

folge und nicht dem Hegeischen Prinzip des Widerspruchs; denn
Unterscheiden und Identifizieren seien ihrem Wesen nach dasselbe.
Croce hatte sich gut der Angriffe der von andern philosophischen
Voraussetzungen ausgehenden Kritiker zu erwehren gewußt; aber
diesen, auf dem Boden seiner eigenen Philosophie stehenden Gegner

konnte er nicht widerlegen. Und es kam der Augenblick der
Krise. Er erzählt, daß er nach einer schlaflosen Nacht — er war

349



damals zweiundachzig Jahre alt — eine Novelle schrieb, die einzige
in seinem langen Schriftstellerdasein, in der er sich einen Besuch
bei Hegel in der frei erfundenen Gestalt eines jungen Napolitaners
ausdachte, um ihm die Gründe seiner Bewunderung für ihn und auch
seine Einwände darzulegen. Die Novelle wird dramatisch, wo sie dazu
übergeht, den Geisteszustand des alten Hegel zu beschreiben, der
nicht imstande ist, die Einwände zu widerlegen, aber auch nicht auf
sein System verzichten kann. Er fühlt nicht mehr die Kraft in sich,
noch hat er Zeit, um es neu aufzubauen. Er kann aber anderseits
auch nicht weiterfahren, sein Leben auf etwas zu gründen, das er
nun als Irrtum erkannt zu haben glaubt. Dieser Schlußteil der
Novelle hat ganz den Ton eigener persönlicher Erfahrung und selbst-
erlebter Problematik.

In den vier Jahren, die der Niederschrift der Novelle folgten,
begann Croce von neuem über Hegels Dialektik und über die Art,
wie er sie in sein eigenes System aufgenommen hatte, nachzudenken.
Daraus entstanden seine Indagini su Hegel (Hegelstudien), sein
letztes zu seinen Lebzeiten erschienenes Buch. Und hier warf er nach
vielen Überlegungen und fast mit einer gewissen Scheu eine Frage
auf, in deren Beantwortung er ganz eigene Wege ging: Was war
die Dialektik, diese große Entdeckung Hegels? Die Dialektik,
antwortete der alte Denker, war nicht, wie Hegel glaubte, eine ins Gebiet
der Logik gehörende Entdeckung, sondern ein hohes ethisches Prinzip.

Mit einer außerordentlich kühnen Interpretation, die sich durch
den Wortlaut von Hegels eigenen Schriften nicht recht stützen ließ,
und die nicht nur im Gegensatz zur überlieferten Hegelerklärung,
sondern auch zu der Auffassung stand, die er, Croce, selbst ein
halbes Jahrhundert lang vertreten hatte, schrieb er Hegel die
Entdeckung der Dramatik des menschlichen Daseins zu, nach der sich
das Leben des Menschen immer wieder von seiner niedrigen, in
Bedürfnissen, Begierden und Leidenschaften zum Ausdruck
kommenden «Vitalität» zu hohem sittlichem Bewußtsein erhebt, um
immer wieder zurückzufallen. Seit einigen Jahren hatte die «Vitalität»

in Croces System der vier Grundformen des Geistes den Platz
des ökonomischen Verhaltens eingenommen.

Es ist hier nicht der Ort, die Berechtigung dieser Auffassung
des Wesens der Dialektik zu diskutieren. Hier soll nur festgehalten
werden, daß mit jener Interpretation Hegel und seine ganze
Dialektik gewaltsam ins System der klar unterschiedenen Funktionen
des Geistes hineingetragen wurde. Croce hoffte, seine Schwierigkeiten

dadurch zu überwinden, daß er den deutschen Philosophen
in die italienische Überlieferung der Unterscheidung der Funktionen
einfügte und mit ihr verband. In Wirklichkeit hatte er damit die
Dialektik aufgegeben.

350



Hier, in dieser am Tage vor seinem Tode diktierten Notiz, fand
Croces Ringen um Erkenntnis seinen Abschluß: Hegel hatte nichts
anders gesagt, als was Vico schon vor ihm und mit größerer
Originalität ausgesprochen hatte. So schloß Benedetto Croces Ringen
um philosophische Erkenntnis mit einer vollständigen Rückkehr zu
Vico und zur italienischen Überlieferung eindeutiger Unterscheidung
der Funktionen, die er hier jedoch nicht in Goethescher Harmonie,
sondern in tragischer und unlösbarer Entzweiung im Innern unserer
Seele sah.

NEUES LEBEN IN LUKANIEN

VON CARL LUDWIG

Lukanien wird von Italienreisenden nur selten besucht. In
weiteren Kreisen bekannt geworden ist dieser Teil Süditaliens — früher
la Basilicata genannt — erst durch das im Jahre 1945 erschienene
Buch von Carlo Levi, «Cristo si è fermato a Eboli».

Inzwischen haben sich die Lebensbedingungen im ganzen
italienischen Mezzogiorno und damit auch in Lukanien dadurch
wesentlich gebessert, daß es gelungen ist, der Malaria Herr zu werden,
von der früher das Land in furchtbarer Weise heimgesucht worden
war. Trotzdem gehören die Provinzen Potenza und Matera nach wie
vor zu den schlimmsten Notgebieten Süditaliens.

Lukanien umfaßt ein Gebiet von fast 10 000 km2, also etwa den
vierten Teil des Flächeninhaltes der Schweiz. Die westlichen Teile
sind gebirgig und von tiefen Schluchten durchzogen; der von Paestum
aus sichtbare Monte Alburno erreicht eine Höhe von 1742 m. Potenza
selbst liegt fast 900 m über Meer. Nördlicb und nordöstlich breiten
sich Hochplateaus aus, und an die Hügellandschaft von Matera
schließt sich im Süden die weite metapontinische Ebene an.

Der Großteil der Bevölkerung wohnt in Städten und stadtähnlichen

kleinen Ortschaften. Das offeneLand ist nur sehr dünn besiedelt.
75o/o der Bevölkerung leben von der Landwirtschaft, aber nur
wenige verfügen über eigenes Land, und wo das zutrifft, handelt es
sich in der Regel um vielfach zerstückelten Kleinstbesitz. Die
Haupterwerbsquellen bilden deshalb Pacht und Taglohnarbeit. Der Ertrag,

351


	Die letzten Schriften Croces

