
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 5

Artikel: Langeweile als Sozialphänomen

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. Jahr August 1956 Heft 5

LANGEWEILE ALS SOZIALPHÄNOMEN

VON WILHELM RÖPKE

Die Vortragsreihe über Massengesellschaft und Demokratie, die
dankenswerterweise während des Sommersemesters dieses Jahres von
der Volkswirtschaftlichen Abteilung des Schweizerischen Instituts
für Auslandsforschung veranstaltet worden ist und an der ich selber
durch den Eröffnungsvortrag teilgenommen habe, hat unter anderem
ein ernstes und schweres Problem deutlich werden lassen, das der
Lösung harrt1). Sie hat nämlich wieder einmal gezeigt, daß das,
was für die meisten von uns das eigentliche Thema unserer Zeit ist
und sie in unseren Augen zu einer der schwersten Krisenperioden der
Weltgeschichte macht, anderen durchaus nicht in diesem Lichte
erscheint. Sind uns Massengesellschaft und die Technisierung unserer
Welt, mit der sie vielfältig verbunden ist, Symptome und Quellen
einer schweren Erkrankung der Gesellschaft und einer verhängnisvollen

Änderung der geistig-moralischen Existenzbedingungen des

einzelnen, und vertreten wir die Meinung, daß hier die eigentlichen
Ursachen des Freiheit und Persönlichkeit bedrohenden Kollektivismus

und Totalitarismus zu suchen sind, so kann man immer damit
rechnen, daß einer auftritt, der diese Diagnose im Namen des
Fortschritts und der Freiheit bestreitet.

Es wäre durchaus falsch, eine solche Meinung als eine «amerika-

1) Die erwähnte Vortragsreihe erscheint unter dem Titel «Masse und
Demokratie» im Januar 1957 im Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich und Stuttgart.

329



nische» der «europäischen» entgegenzusetzen. Zwar ist es unbestreitbar,

daß die amerikanischen Denk- und Lebensformen in manchen
Hinsichten die dem Kritiker der Massengesellschaft und der Technisierung

bedenklich erscheinenden Dinge in besonderer Reinheit
zeigen und daher den zur bedingungslosen Apologie entschlossenen
Amerikaner leicht zum Optimismus und sozialen Rationalismus
verführen. Aber erstens braucht man nur Namen wie W. Lippmann,
Santayana oder Russell Kirk mitsamt seinem «Neo-Konservatismus»

zu nennen, um begreiflich zu machen, wie stark gerade das
Bedenkliche, ja Alarmierende jener Denk- und Lebensformen die
Kritik der besten Amerikaner selber wachruft und moralisch-religiöse

Reserven mobilisiert, die man manchen selbstzufriedenen
Europäern wünschen möchte, und zum anderen fehlt es ja umgekehrt
in Europa keineswegs an solchen, die sich gleich den Apologeten des
Amerikanismus und dessen, was sie «amerikanische Freiheit» nennen,
mit beneidenswertem Optimismus unserer Kritik der Massengesell-
schaft, der Technisierung und der Technolatrie verschließen.

Gottlob handelt es sich hier also nicht um einen Gegensatz
zwischen «europäischer» und «amerikanischer» Mentalität. Es ist der
Konflikt zweier Sozialphilosophien, die weder an Nationen und
Kontinente noch an Gesellschaftsklassen gebunden sind, dafür aber in
so tiefe Schichten hinabreichen, daß sie schließlich vom religiösen
Grundwasser berührt werden und aufs neue das berühmte Wort des
Kardinals Manning bewahrheiten, daß «all human differences are
ultimately religious ones». Auf alle Fälle ist es klar, daß dem Konflikt

nicht ein starker politischer Akzent fehlt. Er wird dann deutlich,

wenn die ganze Kritik der Massengesellschaft als «reaktionär»
abgetan wird, worin sich, wie so oft, Progressive und Kommunisten
begegnen. Für das «Lexikon der deutschen Ostzone» (Leipzig 1955)
ist «Masse» nichts anderes als «die Klasse der Werktätigen in ihrer
Gesamtheit» und Ortega y Gasset ein «extrem reaktionärer und
individualistischer Philosoph».

Auf den ersten Blick sieht es also so aus, als sei es schwer,
Brücken der Verständigung oder auch nur der fruchtbaren Diskussion

zu entdecken. Wenn man Menschen meiner Art als «Romantiker»
bezeichnet, so ist damit so wenig gewonnen, wie wenn ich die
anderen als vital oder soziologisch blinde Optimisten oder als
Sozialrationalisten bezeichnen würde.

Wie kommen wir über diesen Stand des gegenseitigen Nicht-
verstehens hinaus? Gibt es eine Möglichkeit, den festen Grund
objektiv anzuerkennender Argumente zugunsten von uns Kritikern zu
gewinnen

Ich glaube, daß diese Möglichkeit besteht, und weise zunächst
darauf hin, daß es einen bestimmten Typus von Optimisten gibt,

330



von denen sich mit Fug sagen läßt, daß sie als Blinde von der Farbe
sprechen. Als Menschen, die der Großstadt und der Industriewelt
entsprossen, geht ihnen die Erfahrung von Menschen ab, die auf
dem Lande geboren und aufgewachsen sind und mit der Muttermilch

in sich eingesogen haben, was Dorfgemeinschaft und Naturnähe

— kurz das Gegenteil einer «gemachten» Gesellschaft —
bedeuten. Zwischen ihnen und uns, die das Glück dieser Erfahrung
genossen haben, besteht eine Asymmetrie, die sie ärmer als wir an
Kenntnis der Dinge macht, die hier zu vergleichen sind und uns
einen wirklichen Maßstab liefern. Wir, die wir vom Lande kommen

oder doch noch mit dem Landleben innig verbunden geblieben
sind — was sich sicherlich von einem für westliche Nationen
ungewöhnlich großen Prozentsatz der Schweizer sagen läßt —, wir, die
dann das Leben selber zu Städtern gemacht hat, wir kennen beide
Lebenskreise, während den anderen nur der städtisch-industrielle
vertraut ist. Mehr noch: während es schwer sein wird, einen vom
Lande stammenden Großstädter zu finden, der sich zum
großstädtisch-industriellen Fortschrittsoptimismus und seiner Wurzellosig-
keit als einem Ideal bekehrt hätte, ist die Zahl der in die Stadt und
in die Industrielandschaft Geborenen Legion, welche sich über den
dafür zu zahlenden Preis des Verlustes an Gemeinschaft und Naturnähe

nicht im unklaren sind.
Es dürfte sich lohnen, über diesen unbestreitbaren Tatbestand

ein wenig nachzudenken, um zu erkennen, auf welcher Seite sich
die größere Blindheit und Erlebnisarmut finden. Aber leider gehört
dazu auch ein anderer Tatbestand, der den Pessimismus der Kritiker

der industriellen Massengesellschaft nur noch verstärken kann:
je mehr der verstädterte Industriemensch zum vorherrschenden
Typus wird, um so größer wird die Wahrscheinlichkeit, daß
Verstädterung, Vermassung und die Schaufelbagger der fortschreitenden
Technisierung des Lebens und der Landschaft von Intellektuellen,
die diesem selben Milieu entsprossen sind, mit ironisch-arroganter
Behandlung der anderen, die es besser wissen, als Posten des
Fortschritts und der Freiheit gebucht werden. Es ist also durchaus mit
der tristen Möglichkeit zu rechnen, daß es immer schwerer wird,
eine Stimme, wie sie aus diesen Zeilen spricht, überhaupt noch
vernehmlich zu machen, aber gewiß nicht deshalb, weil es mit uns
so erfreulich aufwärts ginge, sondern weil die Erkrankung so weit
fortschreiten könnte, daß sogar die Maßstäbe des Gesunden verloren
gehen, — ohne daß die Menschen sich deshalb glücklicher und
gesunder fühlen würden. Wenn es in allen diesen Hinsichten in einem
Lande wie der Schweiz im Durchschnitt noch immer besser steht,
so hängt das gewiß damit zusammen, daß hier eben der Prozentsatz

der auf dem Lande Aufgewachsenen oder doch mit ihm mehr

331



als bloß touristisch Verbundenen noch immer ungewöhnlich hoch
ist 2).

Ohne daß die Menschen sich deshalb glücklicher und gesunder
fühlen würden — so sagte ich soeben, und damit komme ich zum
entscheidenden Punkt: unsere kritische Haltung zur Massengesellschaft

und zur Technolatrie ist deshalb der unkritischen überlegen,
weil diese zu unleugbaren Folgen negativer Art führen. Die unkritische

Haltung enthüllt sich als unzulängliche Anthropologie, weil
sie nicht fragt, wie es dem Menschen unter den gepriesenen
Umständen geht, und weil sie nicht begreift, wo und wie ihn der Schuh
drückt, trotz gekachelten Badezimmern, Asphaltstraßen und
Fernsehapparaten. Die deutlichste Antwort geben darauf die Ärzte, diesseits

und jenseits des Atlantischen Ozeans. «Nur absolut kurzsichtigen

Fortschrittsaposteln ist es erlaubt, zu leugnen, daß unsere
technische Kunst-Weit eine tödliche Bedrohung für den Menschen zu
werden droht, daß diese Welt darangeht, die seelische und körperliche

Konstitution des Menschen im Kern zu verändern, weil der
Mensch wesentliche, unveräußerliche Elemente seiner Menschlichkeit

an diese Welt abgegeben hat, um das autonom gewordene
Funktionieren dieser Maschinenwelt im Gang zu halten, weil er die
Technik und ihre Apparaturen personifiziert und sich selbst damit
entpersönlicht», so lautet aus diesem Kreise eine besonders
eindringliche Stimme3). Herztod und «Managerkrankheit» — von der
«angina temporis» zur «angina pectoris» — sind Worte, die das Feld
genügend markieren, das hier abzuschreiten ist, wenn wir verstehen
wollen, warum ehrliche Selbstbesinnung deshalb not tut, weil
Massengesellschaft und industriell-städtische Zivilisation uns zu
Lebensbedingungen zu verurteilen drohen, die einfach nicht länger

2) Hierher gehört eine schöne Äußerung von Josef Hofmiller: «Es ist kein
Zufall, daß die Schweizer so schöne Kindergeschichten schreiben: sie sind keine
Großstädter. Ein Kind in der Großstadt weiß überhaupt nicht, was das heißt:
Kind sein. Kind sein heißt auf Wiesen spielen zwischen Gräsern und Bäumen,
Vögeln und Schmetterlingen, mit einem unendlich ausgespannten blauen Himmel,
in einer großen Stille, in der das Krähen des Nachbarhahns ein Ereignis ist, das
Läuten zum Englischen Gruß, das Knarren einer Radachse. Kind sein heißt
die Jahreszeiten miterleben, den ersten Schnee, den ersten Huflattich, das erste
Barfußlaufen, Kirschenblust und Kirschenernte, den Duft des blühenden Getreides

und des trockenen Grases, das Kitzeln der Stoppeln an den nackten Sohlen,
das frühe Anzünden der Lampe. Das andere ist Surrogat, ärmlich, eng muffig,
eine Erwachsenenexistenz en miniature» (Form ist alles, Aphorismen zu Literatur

und Kunst, München 1955, S. 71). «Kinder, spielt mit den Müllkästen!»,
wie es in der grausigen Karikatur Heinrich Zilles auf den Berliner Hinterhof heißt.

3) Joachim Bodamer, Gesundheit und technische Welt, Stuttgart 1955, S.

203, eine Schrift, die unseren Unentwegten sehr ans Herz zu legen ist. Im selben
Sinne ein anderer Arzt: R. Demolì, Prometheus in Ketten — Für oder gegen die
Natur, 1954.

332



«à la taille de l'homme» sind. Hier hilft kein «Freiheitsbegriff»,
kein Sozialeudämonismus und kein Bannstrahl gegen «Reaktionäre»
und «Romantiker».

Die Menschen reagieren darauf, indem sie sich dumpf
unbehaglich, wenn nicht unglücklich fühlen. Vereinzelung, Leere und
Gemeinschaftsverlust führen zu einem Minus an elementaren
Glücksbedingungen normalen Menschentums. Das alles ist heute bekannt
genug. Was aber bisher nur von wenigen gesehen worden ist, ist
dies, daß alle diese Dinge — im Verein mit anderen noch nicht
genannten — etwas hervorbringen, was die Feinfühligen schon seit
langem als den eigentlichen Fluch unserer Zeit erkannt haben: die
Langeweile als Produkt der heutigen Industrie- und Massengesellschaft,

möge sie nun marktwirtschaftlich oder sozialistisch organisiert

sein.
Von der Langeweile läßt Bernanos seinen Landpfarrer im

Anfang seines «Journal d'un curé de campagne» als dem feinen Staub
sprechen, der sich in unserer Zeit auf alles legt und gegen den sich
die Menschen mit all ihrer aufgeregten Geschäftigkeit zu wehren
suchen. Von ihr hat schon vor drei Jahrzehnten T. S. Eliot in einem
Essay gehandelt, und sie ist ein bevorzugtes Thema der Satire von
E. Waugh. Um so auffallender ist es, daß das Thema der Langeweile

als Sozialphänomen, das an Wichtigkeit dem Thema der
«Vereinzelung» als Folge der Massengesellschaft ebenbürtig ist, bisher
von den Soziologen vernachlässigt worden ist. Außer einem
ausgezeichneten Kapitel in dem Buch des amerikanischen Sozialphilosophen

Russell Kirk «A Program for Conservatives» (Chicago 1954)
ist mir keine eindringende wissenschaftliche Behandlung des
Problems bekanntgeworden.

Da dieser Aufsatz die Lücke nicht ausfüllen, sondern bestenfalls
nur das Problem und seine Wichtigkeit deutlich machen kann, so
muß ich mich mit einigen wenigen Hinweisen begnügen. Als Motto
tut dabei die nachstehende Bemerkung gute Dienste, die der Ethnologe

W. H. R.Rivers in seinen «Essays on the Depopulation of
Melanesia» zu machen weiß: «Die Eingeborenen dieses unglücklichen
Archipels sterben vor allem deshalb aus, weil die ihnen aufgezwungene

Zivilisation' sie jedes Interesses am Leben beraubt hat. Sie
sterben an purer Langeweile. Wenn erst jedes Theater durch hundert

Kinos ersetzt ist, jedes Musikinstrument durch hundert
Grammophone, jedes Pferd durch hundert billige Automobile, und wenn
die Fortschritte der Elektrizität es jedem Kind ermöglicht haben,
vor dem Einschlafen seine Märchen aus einem Lautsprecher zu hören,
wenn die Anwendung der Wissenschaften alles Erdenkliche mit den
Rohstoffen der Erde angestellt hat, um das Leben so angenehm
wie möglich zu machen, dann sollten wir uns nicht wundern, wenn

333



die Bevölkerung der gesamten zivilisierten Welt dem Schicksal der
Melanesier folgen sollte*).»

Diese temperamentvolle Äußerung wird auch dem, der sie nicht
wörtlich nimmt, die allgemeine Richtung weisen, in der die
Ursachen der Langeweile als Sozialphänomen zu suchen sind, Ursachen
von im einzelnen sehr subtiler Art. Für eine erste Annäherung wird
es ausreichen, wenn wir auf folgende Ursachengruppen hinweisen.

Zum ersten leuchtet es ein, daß die der modernen Massengesellschaft

eigenen Erscheinungen des Gemeinschaftsverlustes, des
Schwundes an Mannigfaltigkeit und Spontaneität, der Leere und der
«Vereinzelung» Langeweile als — natürlich oft krampfhaft
versteckte — Massenreaktion hervorzurufen geeignet sind.

Zum zweiten ist der das Leben verödenden Wirkung des Utili-
tarismus, Ökonomismus und Materialismus zu gedenken. «Eine
Gesellschaft, die den materiellen Genuß zum Mittelpunkt aller Dinge
macht, wird zugleich ungeheuer produktiv und ungeheuer steril, satt
und hungrig, geschäftig und unermeßlich gelangweilt sein5).»

Zum dritten sind die Folgen des die Antriebe lähmenden,
einebnenden und die Freude an der erfolgreichen Selbstbehauptung
zerstörenden Wohlfahrtsstaates zu nennen. «Ich fürchte», so hat vor
kurzem der amerikanische Nestor der heutigen Kunsthistoriker,
Bernard Berenson, an seinem 90. Geburtstage erklärt, «die
Atombombe nicht. Wenn unsere Kultur bedroht ist, so viel eher durch die
Langeweile, die sich aus dem totalitären Wohlfahrtsstaat und aus
der Verdrängung des individuellen Betätigungsdranges und der Lust
zu Wagnissen ergibt6).» Dazu gehört, daß die Schweden, einst für
ihre sprühende Lebenslust bekannt, heute im Paradies des
Wohlfahrtsstaates sich durch ungewöhnlich hohe Selbstmord- und
Abtreibungsziffern auszeichnen7).

Zum vierten ist die geradezu unheimliche Kraft zu erwähnen,
mit der unsere moderne Industrie-, Stadt- und Massenzivilisation
Schönheit, Würde, Harmonie und Poesie zu zerstören weiß, so sehr,
daß der Amerikaner R. Borsodi sie in seinem so betitelten Buch als
«The Ugly Civilization» hat bezeichnen können. Die moderne Beton-,
Benzin- und Reklamewelt ist aus Gründen, die eingehende
Untersuchung erfordern, geeignet, uns gewisser unentbehrlicher seelischer

4) Zitiert nach Kirk, a. a. O., S. 104. Da wir gerade bei «Eingeborenen» sind:
ahnen unsere Antiromantiker, welche Rolle in der verhängnisvollen Entfremdung
der farbigen Völker vom Westen ihre Abneigung gegen das spielt, was sie den
westlichen «Materialismus» nennen?

5) Colm Brogan, The Democrat at the Supper Table, London o. J., S. 171.

6) New York Times vom 27. Juni 1955.

') Man vergleiche dazu, was Kirk (a. a. O., S. 304) über Erfahrungen mit
schwedischen Ferienkindern zu berichten weiß, sowie einen Bericht der
Schweizerischen Politischen Korrespondenz vom 7. Juni 1956.

334



Vitamine zu berauben, der «unbought graces of life», wie sie
Edmund Burke genannt hat, — im Namen eines technisch-sozialen
Rationalismus, dem alles Gewordene, Ungeplante, Wildwachsende,
Kunterbunte, nicht nach meßbaren Wirkungen Fragende im Wege
steht.

Wie lange wird die Landschaft und der Kern unserer Städte
diesem Reiffrost standhalten? Wie stark ist der Widerstand gegen
die unserer Zeit würdige Idee einer synthetischen Reißbrettstadt?
Wie lange werden die deutschen Autobahnen gegen den Druck der
Reklameinteressenten geschützt werden können? Das Land unserer
Reisesehnsucht — Italia Diis sacra — hat sich heroischerweise zu
dem Experimentalbeweis hergegeben, daß es bei einiger Anstrengung

möglich ist, selbst eines der schönsten Länder unaussprechlich
häßlich zu machen, soweit die Reklameorgien und die Öde der
Industrievorstädte reichen. Man seh s doch auch, welche Feste unsere
Zeit erfindet und was sie aus den alten, schönen Festen macht! Im
«Muttertag» wird die unantastbarste menschliche Beziehung zum
Mittel der Umsatzsteigerung gemacht. Der «Vatertag» ist unver-
meidlicherweise gefolgt, ohne daß wir sicher sind, die Liste solcher
Erfindungen erschöpft zu haben, und wenn wir nicht glücklicherweise

genau das Gegenteil wüßten, würden wir nach den heutigen
Formen des Weihnachtsfestes vermuten, daß auch diese Peitsche
des Kommerzkreisels der modernen Werbetechnik entstammt. Wie
kann man sich da wundern, daß die Welt immer langweiliger wird!

Romantik? Ganz gewiß, wenn man darunter den Widerstand
gegen die Zerstörung von Würde und Poesie, der «unbought graces
of life», versteht, und zu diesem Widerstand sollten wir uns
rückhaltlos bekennen, ohne uns durch unweise Neunmalkluge einschüchtern

zu lassen. Sie ändern nichts an einigen ganz elementaren
Tatbeständen, auf die es keine Erwiderung gibt. Kann man leugnen, daß

man, wie sich der Amerikaner Lippmann einmal ausgedrückt hat,
sein Herz zwar an das geißblattberankte Häuschen seiner Jugend
hängen, aber nicht Heimweh nach einer neon-beleuchteten Tankstelle

haben kann? Will man bestreiten, daß, wer Weihnachtskarten
vertreiben will, die, wie sentimental auch immer, zum Gemüt sprechen

sollen, uns verträumte Städtchen mit lustigen Pferdeschlitten
vorführt, aber keine Autos und Tankstellen einer von Reklame
flimmernden Betonwürfelstadt? Und kann man sich auf dem bekannten
Bilde Segantinis «Pflügen im Oberhalbstein» im Vordergrunde statt
der Pferde einen Traktor vorstellen? Will man nicht lieber über
solche und andere Dinge nachdenken, statt sie hochmütig zu
belächeln?

Kein Zweifel: was in den Menschen unserer Zeit rumort, ohne
daß sie sich immer recht darüber klar wären, ist die Langeweile

335



einer entzauberten, entleerten, der Sprungfedern beraubten Welt.
Die Langeweile vielleicht noch mehr als die Angst, und es wäre sogar
zu fragen, ob die Angst und die Philosophie der Angst nicht eher
ein Produkt der Langeweile sein könnten. Hinter der Fassade der
modernen Welt steht neben dem faustischen Gespenst der Sorge ein
anderes, das dem alten Faust erspart geblieben war: die graue Langeweile,

und wenn man das erst einmal erkannt hat, zerbröckeln ganze
Philosophien des Modernismus und Progressismus wie mürber
Zunder. Ist es nicht die Langewieile, die uns wie unerlöste Seelen
umhertreibt und uns nach allem greifen läßt, was sich als Füllmaterial

in das große Loch unseres Lebens stopfen läßt?
Noch einmal kehren wir zu Burke und den «unbought graces of

life» zurück. Der Ausdruck findet sich an einer berühmten Stelle
seiner «Reflections on the Revolution in France», dort, wo wir den
anderen Satz lesen: «But the age of chivalry is gone. That of so-
phisters, ©economists and calculators has succeded.» Wollen wir
Burke nicht beweisen, daß er den Ökonomisten unrecht getan hat?
Wollen wir nicht gehörige Distanz nehmen von den Sophisten und
Kalkulatoren? Was nützt aller materieller Wohlstand, wenn wir die
Welt gleichzeitig immer häßlicher, lärmender, gemeiner und
langweiliger machen und die Menschen den moralisch-geistigen Grund
ihrer Existenz verlieren? Der Mensch lebt eben nicht von Radios,
Autos und Kühlschränken, sondern von der ganzen unkäuflichen Welt
jenseits des Marktes und der Umsatzziffern, von Würde, Schönheit,
Poesie, Anmut, Ritterlichkeit, vom Unberechnenden, über den Tag
und seine Zwecke Hinausweisenden, von Gemeinschaft, Lebensbuntheit,

Freiheit und Selbstentfaltung. Umstände, die ihm das verwehren

oder erschweren, lassen keine leichtherzige Rechtfertigung zu.

336


	Langeweile als Sozialphänomen

