
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion : Dr. F. Rieter

Geschichte und Kultur des Zweistromlandes

Hatte in der um die Mitte des vorigen

Jahrhunderts einsetzenden ersten
Periode der Ausgrabungen im
Zweistromland für England das biblische
Interesse eine Hauptrolle gespielt und
zu einem guten Teil die nötigen Gelder

beschafft, so drang in Deutschland,

das sich erst viel später an den
Ausgrabungen zu beteiligen begann, die
Wiedererschließung des alten Morgenlandes

in den Fachkreisen selber nur
langsam gegen starke Widerstände
durch, und außerhalb derselben blieb
sie überhaupt fast unbeachtet. Erst kurz
nach der Jahrhundertwende brachten
die im Schoß der frisch gegründeten
«Deutschen Orient-Gesellschaft» gehaltenen

Vorträge des Assyriologen Friedrich

Delitzsch über «Babel und Bibel»
sie hier ganz unvermittelt und unsanft,
auch inhaltlich nicht in allem glücklich

zum Bewußtsein. An orientierender
Literatur fehlte es seitdem nicht: aber
sie kam schwer von jenen Fragestellungen

los, wurde auch durch die
raschen Fortschritte der Forschung überholt

und blieb so abgesehen vielleicht
von E. Chieras «Sie schrieben auf Ton»
(1938) ohne stärkere Wirkung. Um weitere

Kreise dafür zu interessieren,
brauchte es schon Cerams «Götter, Gräber

und Gelehrte», diesen «archäologischen

Roman», der spannend und zügig,
doch leider ohne fachmännische
Vertrautheit und Zuverlässigkeit unter
anderem auch die Wiederentdeckung der
Welt am Euphrat und Tigris erzählte.

Um so mehr begrüßt man da das in
der Reihe «Große Kulturen der Frühzeit»

erschienene Buch von Hartmui
Schmökel t). Entgegen allem, was der
Titel erwarten läßt, handelt es gar nicht
bloß von Ur, Assur und Babylon. In
zwölf Kapiteln führt der Verfasser Kultur

und Geschichte des gesamten
Zweistromlandes vom Anfang des dritten

Jahrtausends bis in den Beginn der
Perserzeit vor. Die genannten Städte sind
nur die Vertreter dreier wichtiger und
besonders gut bekannter Perioden: der
sumerisch-neusumerischen Zeit, des
assyrischen und des neubabylonischen
Reiches. Die Darstellung ist belebt
durch die enge Verbindung mit dem
prächtigen Bildermaterial sowie durch
zahlreiche Texteinlagen, die poetischen
in ansprechend aufgelockerter Form.
Und in beidem findet man neben dem
unvermeidlich Bekannten auch mancherlei
Neues und Neuestes: so aus Uruk ein
Bild der Reste der einstigen
Stadtmauer, die im Gilgameschepos besungen
wird und ein früher Vorläufer des
berühmten doppelten Mauerzuges von
Babylon ist; oder aus Nippur ein erst 1954

gefundener «Hiobtext», in dem ein ins
Unglück geratener Frommer den Gott
durch sein demütiges Bitten schließlich
zu rühren vermag. Der ersten Hälfte
des Buches läuft übrigens die Darstellung

parallel, die Schmökel in einem
Urban-Bändchen gegeben hat: «Das
Land Sumer» (Stuttgart 1955); da er
in Bild und Wort bald hier und bald
dort mehr bietet, lohnt es sich, beide
Bücher zu lesen.

Ist so Schmökels Darstellung unstreitig
das Beste, was es heute auf diesem

Gebiete gibt, so schließt das doch
gelegentliche Wünsche nicht aus. Bei der
Schilderung Babylons in neubabylonischer

Zeit mag man z. B. bedauern, daß
er nicht mehr auf die berühmte
Erlebnisschilderung Herodots mit ihren
Problemen eingebt. Spiegelt sie doch den
Eindruck wieder den die Stadt noch
hundert Jahre später, bereits ziemlich
angeschlagen, auf die staunenden Augen

des Griechen gemacht hat; und
zugleich gibt sie interessanten Einblick in
eine volkstümlich sagenhafte Umbie-
gung der Ereignisse beim Fall der

317



Stadt. — Wenn aber in der Darstellung

der Religion der Vegetationsgott
Tammuz zusammen mit der Göttin
Inanna oder Istar stark in den
Vordergrund gerückt ist, so folgt Schmökel
da dem Archäologen A. Moortgat, der
in einem bedeutsamen, freilich auch
heftig umstrittenen Buch «Tammuz, der
Unsterblichkeitsglaube in der
altorientalischen Bildkunst» (1949), vom
Bildmaterial aus einen zunächst an Tammuz

haftenden, in semitischer Zeit dann
auch auf andere Götter übertragenen
Auferstehungsglauben nachzuweisen
und in seiner Geschichte aufzuzeigen
bemüht ist. Moortgats Deutung der
Siegelbilder, des Befundes bei den
Königsgräbern von Ur u. a. wird von der
Gegenseite angefochten, und die Texte
jedenfalls lassen von einer solchen
zentralen Stellung des Tammuz kaum
etwas erkennen, verraten vielmehr völ¬

lige Hoffnungslosigkeit angesichts des
Todes. Allein es geht hier eben, wie
H. Potratz in einem interessanten Aufsatz

«Das Kunstwerk und seine
Interpretation» (Orientalistische Literaturzeitung

1955, Sp. 341 ff.) dartut, um
die Frage nach Recht und Möglichkeit
einer selbständigen Deutung eines
Bildermaterials, das hier ohnehin weit
über alle schriftliche Überlieferung
zurückführt. Grundsätzlich ist~ Moortgat
somit wohl im Recht, was aber natürlich

nicht besagen will, daß seine Deutung

auch im einzelnen immer das Richtige

treffe.
Walter Baumgartner

Hartmut Schmökel: Ur, Assur
und Babylon. Drei Jahrtausende im
Zweistromland. Fretz & Wasmuth Verlag,

Zürich 1955. 118 Tafeln, 1 Karte.

Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte

Historische Abhandlungen, deren
Anspruch dahin geht, irgendeinen Aspekt
verflossenen Lebens einzufangen, lassen
sich infolge der Verschiedenheit ihres
Stoffes kaum auf einen gemeinsamen
Nenner bringen. Und dennoch verbindet

schließlich die eine Frage nach
dem Sinn der Geschichte und demjenigen

der Geschichtsschreibung alle
Bemühungen dieser Richtung. So ist es
bedeutsam, daß gerade Werner Näf,
der verdiente Herausgeber der Schweizer

Beiträge zur Allgemeinen Geschichte,
im Band XlII derselben darauf Antwort
gibt: Er stellt zunächst den Sinn der
Geschichte in der einfachen Tatsache
des freilich nicht kausalen Zusammenhangs

zwischen Vergangenheit und
Gegenwart fest und erfaßt die Verbindung

zwischen den historischen Ereignissen

als Ausdruck des unablässig
schaffenden und umschaffenden Lebens.
Auf eine teleologische Geschichtsauffassung

verzichtet er zum vorneherein, da
religiöser oder aufklärerischer Glaube
niemals ohne Anfechtung sein können.
Die historische Wissenschaft darf auch
nicht fragen, warum die Ereignisse so
gekommen sind. Sie ergründet
vielmehr, was und wie es gewesen ist und
gelangt damit zur Darstellung einer
Fülle von Lebenssituationen, in die der

Mensch, nicht unabhängig zwar, aber
immer mit der Möglichkeit der Wahl,
hineingestellt ist. Und so kann Näf zu
seinem Hauptgedanken ausholen: Der
Mensch wird in der Geschichte immer
wieder zu Entscheidungen aufgerufen.
Entscheiden müssen aber ist nicht
äußerlich auferlegter Zwang, sondern
elementarer Trieb des Lebens. Der Sinn
der Geschichte liegt deshalb in der
Möglichkeit, die menschliche Persönlichkeit

zu entfalten. Die Geschichtsschreibung

endlich macht den
Menschen durch die Ergründung der
geschichtlichen Erscheinungen sich seiner
selbst ganz bewußt. Hierin birgt sich,
trotz dem Verzicht auf jeden Pragmatismus,

ein eminent pädagogischer Zug:
Aus der Klärung großer Menschheitsfragen

soll eine charaktervolle und
klare Einstellung zu den Realitäten des
Lebens und eine Zielsetzung erwachsen,
die des Einsatzes der Kräfte würdig ist.

So lassen sich denn auch die drei
letzten Bände der «Schweizer Beiträge»
als Teil der hier von der Geschichtsschreibung

geforderten umfassenden
Anthropologie auffassen i). In Band XI
fesselt die Studie Gerold Walsers über
Cäsars Entdeckung der Germanen. Die
Tendenz des Feldherrn, seine eigene
Leistung herauszustreichen, wird ja

318



bereits bei einfacher kritischer Lektüre
seines Buches ersichtlich. Walser
arbeitet nun ihre Hintergründe heraus
und gelangt weiter zu der Feststellung,
daß Cäsars Behauptung, am Ufer des
Rheins auf eine neue, von den Kelten
völlig verschiedene Nation gestoßen zu
sein, nicht zutrifft. Die zeitgenössische
Kritik, die sich schon damals gegen
den neu aufgestellten Germanenbegriff
wandte, scheint gemäß neuer Forschung
klarer gesehen zu haben als die spätere
Wissenschaft, die das Bild der Rheingrenze

vorbehaltlos übernahm.
In Fragen der Reformationsgeschichte

führen uns Abhandlungen von C. Bono-
rand über Vadian und die immer wieder

umstrittenen Täufer und von Oth-
mar Fries über Luthers Schrift
Ordnung eines gemeinen Kastens (1523).
Letztere zeigt, wie der Reformator mit
bewundernswertem Blick für die Realität

versuchte, seine Glaubenslehren im
praktischen Leben fruchtbar zu machen.
Hier ging es ihm um die ordnungsgemäße

Überführung kirchlichen Gutes in
den Besitz der Allgemeinheit und dessen
Auswertung für soziale Zwecke. Seine
neue evangelische Rechtsanschauung
erlitt jedoch bald einen Rückfall in das
bestehende mittelalterliche Recht und
seine Institutionen.

Die eingehende Beschäftigung Werner

Näfs mit den Frühformen des
modernen Staates läßt nun einen weiteren
Schritt ins 18. Jahrhundert zu, in dem
es zu einem eigentlichen Durchbruch
des Verfassungsgedankens kam. Dem
alten Dualismus zwischen Landesherr
und Ständen war der Absolutismus
gefolgt, der das zweiseitige Rechtsverhältnis

aufhob. Ein neues staatsrechtliches
Denken veranlaßte das aufsteigende
moderne Bürgertum, diese Lücke wieder

zu schließen. Sein Anspruch, das
ganze Volk zu vertreten, führte neuerdings

zur Idee des Gemeinschaftsstaates,
in dessen Souveränität schließlich

auch die Monarchie einbezogen wurde.
In Band XII legt uns Ernst Walder

als bemerkenswertes Ergebnis seiner
Untersuchung des politischen Gehalts
der Zwölf Artikel der deutschen
Bauernschaft von 1525 dar, daß es sich
beim Bauernaufstand weniger um eine
religiöse Erhebung, sondern vor allem
um die Fortsetzung des langdauernden
Kampfes für Genossenschaftsrechte
handelte. Die Dorfgemeinschaft
erstrebte die Autonomie und zielte auf

Lockerung der herrschaftlichen
Bindungen hin. Gegenüber diesem politischen

Begehren trat das religiöse in den
Hintergrund. Die Niederlage der Bauern

beeinträchtigte also nicht nur ihre
freie Religionsübung; sie unterband
vielmehr und mit schweren Folgen die
Entwicklung eines freien Gemeindelebens.

Eingehend untersucht Ernst Meyer,
als Dozent für alte Geschichte an der
Universität Zürich gleichsam ein Nachfolger

Theodor Mommsens, dessen Wirken

in der Limmatstadt. Der große
Gelehrte lebte von 1852—1854 in der
Schweiz, ohne sich je ganz mit seiner
neuen Umgebung abzufinden, was sich
in seinen teilweise recht scharfen und
gehässigen Urteilen äußert 2). Als
Emigrant und in steter Hoffnung, wieder
nach Deutschland zurückkehren zu können,

wurde es ihm schwer, sich in den

erzwungenen Aufenthalt zu fügen.
Erstaunlich bleibt aber gerade deswegen
seine große Arbeitskraft, mit der er in
diesen zwei Jahren nicht nur seinen
Lehrauftrag mustergültig erfüllte,
sondern darüber hinaus noch das
klassische Werk der römischen Geschichte,
die Abhandlung über die Schweiz in
römischer Zeit und die Sammlung
römischer Inschriften schuf.

Im gleichen Band schildert Paul
Klucke, der Leiter des Instituts für
Zeitgeschichte in München, dessen
Aufgabe. Sie erwuchs aus den Fragen, die
sich nach der Katastrophe in Deutschland

stellen mußten und erhielt aus der
Bedrängnis, die Vergangenheit analysieren

zu wollen, um aus ihr ein neues
Verhalten abzuleiten, einen besonders
starken pragmatischen Zug. Es wäre
indessen verfehlt, daraus den Vorwurf
der Unwissenschaftlichkeit abzuleiten,
denn es handelt sich ja vor allem um
die Möglichkeit, auf Grund sorgfältig
und kritisch erarbeiteter Unterlagen
ein Bild der ungeheuerlichen Vorgänge
der letzten Jahrzehnte zu gewinnen.
Das 1950 gegründete Institut mit seinen
wohl besten Spezialsammlungen aus der
Zeit zwischen 1933 und 1945 bildet für
den Historiker der modernsten
Geschichte eine willkommene Arbeitsstätte.

Es legte bereits in mehreren
Publikationen besonders aber in der
äußerst aufschlußreichen «Vierteljahresschrift

für Zeitgeschichte», Zeugnis
seiner Tätigkeit ab.

Aus Band XIII, den wir bereits am

319



Anfang unserer Besprechung erwähnten,
kann leider nur noch eine größere

Abhandlung herausgehoben werden: Die
antike Gemme mit dem Porträt des
Kaiser Augustus', welche das schönste
ottonische Prachtkreuz aus dem Ache-
ner Münsterschatz, das «Lotharkreuz»,
auf der zentralen Stelle der Vierung
ziert, ist Gegenstand einer sehr
eingehenden Untersuchung durch Josef
ûeér. Der Betrachter der in anschaulicher

Weise beigegebenen Bilder wird
von seiner ersten Überraschung, eine
scheinbar blasphemische Gleichstellung
des irdischen mit dem göttlichen Herrscher

vor sich zu haben, zur Überzeugung

geführt, hier vor einem Produkt
einer seit der Antike, besonders in
Byzanz lückenlosen Tradition des kaiserlichen

Bilderkults zu stehen. Bis zum
Bilderstreit im 7. Jahrhundert standen
Christus- und Kaiserdarstellungen auf
Kreuzen in keinerlei Wechselbeziehung
zueinander; seit dem 9. Jahrhundert ist
ferner das gemeinsame Erscheinen von
Christus und Kaiser im Bild keine
Gleichsetzung im antiken Sinne,
sondern lediglich eine Auszeichnung des
irdischen Herrschers vor der übrigen
Menschheit. Es handelt sich also um
keine Anmaßung Ottos HL, für den

das Lotharkreuz wahrscheinlich
geschaffen wurde, sondern um einen
Ausdruck politischer Theologie, den seine
byzantinische Mutter, die Kaiserin
Theophanu, wie auch manches Hofzeremoniell

aus dem Osten mitgebracht
hatte. Einzig das Lebendigwerden dieser
östlichen Form des Herrscherkultes unter

den sächsischen Kaisern ist also
neu.

Nur wenige Aufsätze konnten hier
besprochen werden; sie müssen ausreichen,

Fülle und Gewicht des neuerdings

in den «Schweizer Beiträgen»
dargebotenen Stoffes ermessen zu
lassen.

Gustav Däniker

Schweizer Beiträge zur Allgemeinen
Geschichte, herausgegeben von

Werner Näf; Band XI 1953, Band XII
1954, Band XIII 1955. — Die Bände
IX und X sind besprochen im Märzheft

1954, S. 756/757. — Angaben über
die Besprechungen der Bände I—VIII
siehe Märzheft 1954, S. 756, Z. 1.

2) Vgl. die Veröffentlichung bisher
ungedruckter Briefe Mommsens aus
Zürich in Deutsche Rundschau, Februarheft

1955.

Deutschland und die Weltpolitik im 20. Jahrhundert

Die Thematik von «Gleichgewicht
und Hegemonie», die Ludwig Dehio in
seinem früheren Werk uns so
eindrucksvoll vorgeführt hatte, erfährt in
dem vorliegenden Buche eine mannigfach
abgetönte Variierung und Bereicherung

Sechs Aufsätze vereint der
Band: «Deutschland und die Epoche
der Weltkriege», «Ranke und der
deutsche Imperialismus», «Gedanken
über die deutsche Sendung 1900—1918»,
«Versailles nach 35 Jahren», «Das
sterbende Staatensystem», «Deutsche Politik

an der Wegegabel». Es geht um
Eigenart, Problematik und Nachwirkungen

der deutschen Weltpolitik, um
ihre historiographischen und ideologischen

Ausstrahlungen bis in die jüngste
Vergangenheit und Gegenwart hinein;
indessen bleibt Ausgangspunkt und
Repoussoir der Betrachtungen dennoch die
wilhelminische Ära. Dehios Aussagen

sind getragen von einer ganz
ungewöhnlichen, bildhaften Sprachkraft, sie
bleiben aber zugleich wirklichkeitsnah,
der geschilderten geschichtlichen Situation

eng angemessen, und erstarren
deshalb nie zu einer bloß ästhetisch
befriedigenden Wohlgeformtheit. Die beiden

Weltkriege «als die großen
Vorbereiter des dialektischen Umschlages
des abendländischen Pluralismus in den
heutigen Weltdualismus» sind
gekennzeichnet durch die singulare Rolle, die
Deutschland in ihnen spielte. Dessen
Weltpolitik ist damit für Dehio nicht
nur eine isolierte nationalistische
Ausschreitung, sondern sie bildet zugleich
einen universalhistorischen Endpunkt :

die Epoche der europäischen Hegemoniekämpfe

— mit Karl V. und seinem
Sohne anhebend, über Ludwig XIV. sich
zu Napoleon fortsetzend — findet darin
ekstatische Steigerung und Abschluß.

320



Wie sehr aber die verkannten Maßstäbe
einer klassischen Geschichtschreibung
zu trügerischen Fehlvisionen einer
deutschen Zukunft verlocken konnten, zeigt
Dehio in «Ranke und der deutsche
Imperialismus» und den «Gedanken über
die deutsche Sendung» — diesen nach
ihrer Methode ebenso originalen wie
in den Ergebnissen ertragreichen
Aufsätzen. Rankes Betrachtung «Die großen
Mächte» erlebte um 1900 nicht von
ungefähr eine aktualisierende Renaissance
— im Zeichen einer politischen
Frontstellung gegen England! Wie hundert
Jahre früher die Allianz der europäischen

Staaten gegen die kontinentale
Vormacht Frankreichs zum Erfolge
führte, argumentierten gewisse «Jung-
rankeaner», so sei jetzt die Voraussetzung

eines gemeinsamen Vorgehens
gegen die Ausschließlichkeit der
maritimen Vormacht Englands gegeben. Eine
Kalkulation, die im zeitlichen Umkreis
des Burenkrieges allenfalls noch
begreiflich erscheinen konnte, die sich
aber, als sich die Weltkonstellation
immer eindeutiger zuungunsten Deutschlands

wandelte, als fragwürdig, ja
verhängnisvoll erwies. Und die Schulung
in rein kontinentalem Denken führte zu
einem unzeitigen Vertrauen in das Vorbild

Friedrichs des Großen, zum
schicksalhaften Mißverstehen der Bedeutung
der Flügelmächte. Denn: «das eben ist
das große Geheimnis unserer
Staatengeschichte der Neuzeit: daß von den
Rändern Europas her und aus der
außereuropäischen Welt immer neue
Gewichte in die Waagschale der großen
Koalition gelegt werden konnten, bis
der krisenhafte Ausschlag überwunden
und das schwankende Gleichgewicht
wieder neu ausbalanciert war.» Es
kommt nur selten vor, daß die
Geschichtschreibung der Illusionen und
Verlockungen ihres eigenen Tuns so
schonungslos inne wird, wie in diesen
Studien. In der Tat verfallen der Historiker

und der politische Publizist, auch
wenn sie durchaus «bona fide» zu handeln

vermeinen, immer wieder der
Gefahr, ihren Wünschbarkeiten oder der
machtpolitischen Dynamik ihrer jeweiligen

Gegenwart zu verfallen. Doch wird
man die Problematik der deutschen
Außenpolitik vor 1914 vielleicht doch
nicht ausschließlich auf das Leitmotiv
des Hegemonialen abstimmen dürfen;
als nicht minder bedeutsam möchte uns
die enge Bindung an die Donaumonarchie

und die Folgsamkeit gegenüber den

Direktiven und der Initiative Wiens
erscheinen. Irren wir nicht, so war der
Gegensatz Deutschlands zu England im
Frühjahr 1914 bereits weniger bedrohlich

und unheilvoll als noch wenige
Jahre zuvor, und es steht dahin, ob
sich nicht doch ein Ausgleich zwischen
den beiden Mächten hätte finden
lassen. Und die treibende Kraft beim
Kriegsausbruch war sicherlich Österreich

und nicht Deutschland. Auch sind
die «Ideen von 1914» eben stets
diejenigen vom August oder September
und nicht diejenigen vom Mai oder
Juni, die dann — wie das Beispiel
eines Ruedorffer zeigt — wieder
andere Aspekte und Möglichkeiten eröffnet

hätten. Indessen möchten wir mit
diesen einschränkenden Bemerkungen,
die keineswegs antithetischen Charakter

haben, die anregende Kraft der
Äußerungen Dehios lediglich
unterstreichen. Sehr zutreffend ist die
Beobachtung, daß Deutschland, im Gegensatz

zum Spanien der Gegenreformation
oder zum Frankreich der großen

Revolution, aber auch anders als der
Bolschewismus oder die angelsächsische
Welt, keinen menschheitlich normativen

Ideen politischen Ausdruck zu
geben in der Lage war: «Wir vermochten

keinen einleuchtenden ,Auftrag von
Gott' vorzuweisen im Sinne Rankes,
nicht im Sinne Hegels einen ,Moment
der Idee des Weltgeistes' zu verkörpern,

,welcher gegenwärtig seine Stufe
ist und daher absolutes Recht auch
über die anderen auszuüben beanspruchen

darf. Wir vermochten unserer
alten Vorstellung des deutschen
Menschheitsvolkes, an dem die Welt genesen
solle (Emanuel Geibel) keine Gestalt
zu geben.» So sei dem Sarge der
deutschen Macht 1918 (und 1945 erst recht)
ein bescheidenes Trauergeleite gefolgt.

Das europäische Staatensystem
gehört für Dehio endgültig der Vergangenheit

an; seine Überreste liegen gleich
den «Trümmern einer zusammengestürzten

Brücke im Strom als ein
Hindernis des Verkehrs auf dem Wasser
in der Längsrichtung, ohne doch dem
quergerichteten Verkehr der Ufer noch
dienen zu können». Ob freilich innerhalb

des Gegenübers der beiden
Weltkolosse nicht doch ein gewisses Spiel
der Staaten erfolgen könne, ob der
Gedanke einer Mitte für immer der
Vergangenheit zugewiesen werden müsse,
möchten wir als Frage doch offenlassen;

Dehio sieht hierin, will uns schei-

321



nen, keinerlei Zukunft. Aber seine
Schlußworte bekunden, daß er für
Deutschland, innerhalb der Notwendigkeit

weltpolitischer Gegebenheiten, die
Freiheit verantwortlicher Entscheidung
offenhält: «Ungeduld und Mangel an
Augenmaß, Kennzeichen unserer
verspäteten Nation, sie haben zweimal die
Wahl von Irrwegen verschuldet. Das
drittemal ist uns — Sein oder Nichtsein!

— aufgegeben, zuerst kühl die
Welt zu betrachten, um das rechte
Augenmaß für die deutschen Dinge zu
gewinnen, und sodann geduldig einen
Schritt nach dem anderen auf dem

Wege voran zu tun, für den wir uns
entscheiden werden — nicht aber in
den von Stresemann an der damaligen
Opposition gegeißelten Fehler zu
verfallen: nämlich nach Kinderart einen
Wunschzettel für den Heiligen Abend
zu schreiben, der aber auch alles
enthält, was der Wünschende für ein
Menschenalter zu bedürfen glaubt.»

Peter Stadler

Ludwig Dehio: Deutschland und
die Weltpolitik im 20. Jahrhundert.
Verlag R. Oldenbourg, München 1955.

Zeitgemäße europäische Betrachtungen

Das Besinnungsbuch des kulturverbundenen

Diplomaten Hans Zurlinden
hebt sich von der Masse ähnlicher
Literatur ebensosehr durch seine
kompromißlosen Klärungen wie durch die
mit sicherer Autorität vorgetragene
eigene Haltung ab l). So tritt hier der
seltene Fall ein, daß das Buch stärkt,
bildet und ermutigt, trotz vielen
düsteren Horizonten. Alle neun Kapitel
durchklingt das variierte Leitmotiv der
Entwicklung menschlicher Individualität

als eigentlicher kultureller Höchstwert

Europas. Durch die konkrete und
lebendige Sprache tut sich aber auch
eine verwirklichte Persönlichkeit
vielseitigen, besten Europäertums kund.
Zwischen umfassenden kulturphiloso-
phischen Blöcken im ersten und letzten
Kapitel und oft bedrückenden Stücken
neuzeitlicher Politik und Zeitkritik gibt
es an psychologisch fein gewählten
Stellen eine Rast auf «verlorenem
Boden», wie im schön geschilderten
Erlebnis ostdeutscher Landschaften oder
in Gedanken über die Inspiration als
dem wesentlichsten Ursprung der Kultur.

Und über dem Ganzen bleibt stets
das Firmament der Kunst ausgespannt,
mit seinem Zenith im Mittelstück des
Buches über die Kunst der Fuge von
J. S. Bach.

Scharf und bitter ist aus diesen
Voraussetzungen Zurlindens Gericht über
den bereits seit der französischen
Revolution währenden Abfall des Abend¬

landes von humanistischen Höchstwerten

zur flach-äußerlichen Zivilisation,
dem ersten Gewand der noch unkul-
tivierbaren, neuaufquellenden und sich
selbst vergötzenden Masse. Europa als
lebendiges Kulturganzes, mit seinem Herzstück

Frankreich, existiert schon nicht
mehr. Seine schöpferische Produktion
sank greisenhaft hinter dieAnfänge
zurück. Zerfall von oben und Proletarisierung

von unten treffen sich dabei in
einem stets tiefer unter die Mitte
herabrutschenden Punkt zur Erzeugung
unglaublich eingebildeter Eintagszwitter
der Anarchie, wie z. B. des französischen

Existentialismus, oder zur
kontinuierlichen Denaturierung der besten,
freiheitlichsten und demokratischsten
Prinzipien der Politik durch das
Diktaturstreben von rechts, links oder der
bürokratischen Mitte. Trotzdem wird
die Tatsache des abendländischen
Niederganges schließlich weniger verurteilt

als biologisch im Sinn eines allen
Kulturen eigenen Vitalablaufes aufgefaßt,

objektiv festgestellt und
hingenommen.

Da, wo Zurlinden zur unverminderten,
tödlichen Gefahr des Kommunismus

übergehend, im Kapitel «Bußland und
die Sowjetunion» eine meisterhafte
Synthese vorlegt, kreisen seine Erkenntnisse

um das Schlüsselphänomen, daß
die Sowjetmenschen etwas radikal Neues
und anderes sein wollen als Russen.
Es handelt sich für sie seit Lenin um

322



die Umwälzung der ganzen Welt unter
die proletarische Diktatur, und Rußland
ist dabei nur mehr das erstgewonnene
Terrain. Für die Durchführung bleibt
aber ohne jeden Zweifel weiterhin die
Ausrottung des individualistischen
Menschen des Westens, insbesondere Europas,

die unerläßliche Vorbedingung.
Das Analogon zu diesem kommunistischen

Totalitätswahn war im Westen
für kurze Zeit die Ideologie der
nationalsozialistisch-wotanischen
Katastrophenpolitik. Erschreckend wächst
beim Lesen der Tagebuchaufzeichnungen
Zurlindens als Generalkonsul in München

1942—1944, im Kapitel «Um
Hitler», die Überzeugung einer damals bis
in die höchsten gebildeten Kreise
eingerissenen Vermassung. Spätestens seit
Bismarcks Reichsgründung hatte sich
dieses ehemalige Volk der Dichter, Denker

und Musiker allerdings schon dem
militärischen Eroberungswillen
verschrieben. Heute, wo der größere Teil
Deutschlands, die Bundesrepublik, in
den machtpolitisch nunmehr nach den
USA hin orientierten Westen reintegriert

ist, müssen wir zuversichtlich
hoffen, daß auch die geistige Einstellung

zur Macht beim Deutschen eine
historische Wende erfahre.

Von den helleren Horizonten dieses
reichen Buches, das von Grund auf
lebensbejahend ist, kann hier nur eine
lückenhafte Spiegelung möglich sein.
Da ist die Überzeugung des Verfassers,
daß — während der Westen im
gesamten wieder mehr im Kampf mit dem
Osten in Niederungen um das Primordiale

zu jeglicher Kultur ringt — die
moderne europäische Haltlosigkeit
durch Wiederentdeckung und Neubelebung

der angestammten europäischen
Werte, d. h. der erreichten Kulturhöhen

überwunden werden kann. Es
muß auf allen Gebieten zu den eigenen
Quellen zurückgekehrt werden, aus
denen die neue Stärkung und auch die
Gewißheit ewigen Lebens in kulturellen

Leistungen zu schöpfen ist. Dabei

kommt uns das Naturgleichnis in

den Sinn, wie die Blüte in den Samen
übergeht, nicht um unterzugehen,
sondern um für einen Frühling, vor der
Wiederkehr, zu überwintern. Zurlinden
wählt das Bild der Arche Noahs:
Europa kann sich aus der Sintflut retten
und seine Fortdauer erreichen. Dem
bewußten Europäer ist heute aufgegeben,

dazu aufzurufen. — Mit Recht
wird anderseits zu bedenken gegeben,
daß die Konservierung solcher Lebenswerte

in ihren reinen Kernsubstanzen
für die Zukunft nur gelingt, wenn die
geforderte geistige Lebendigkeit durch
materielle Verstärkung physisch
geschützt wird. Über den tieferen Sinn
der bereits angedeuteten Haltung
kämen wir zu dem Ergebnis, sie kümmere

sich um die Fortdauer der bisher

umfassendsten Kristallisationen
westlicher Prinzipien, damit diese
gesamthaft als ein notwendiger Erzie-
hungs- und Bildungspol einmal in
ähnlicher Weise wirksam wären wie etwa
die menschliche Substanz und der
Erfahrungsschatz der Eltern in einer zur
Familie gewordenen Gemeinschaft.

Zum Schluß mögen im Rahmen des
Bewußtseins einer besonderen
schweizerischen Verantwortung bei dieser
europäischen Mission auch des Verfassers
Mahnungen an die Eidgenossen
verstanden und beherzigt werden, gewisse
ihrer Schattenseiten heute nicht
überhandnehmen zu lassen, nachdem die
Vorfahren die Schweiz wohl zur
besten Verkörperung des Humanitätsideals

schufen. Das Kapitel «Friedliche

Koexistenz des Abendlandes» bietet

deshalb in positiver Hinsicht ein
Brevier der Selbsterkenntnis, dessen
Beziehungsfülle zu zeitgemäßen europäischen

Betrachtungen offen zu Tage
liegt, das Thema umkreisend: «Was ist
schweizerisch?»

Raymond v. Freudenreich

i) Hans Zurlinden: Zeitgemäße
europäische Betrachtungen. Eugen Rentsch
Verlag, Erlenbach-Zürich 1954.

Versuch über Schiller

Man wird sich nicht versucht fühlen, Schwanengesang zu nennen; von einem
dieses kleine Buch Thomas Manns Schwan hatte er zeitlebens nichts1). Und

323



doch ist es in der langen Reihe seiner
Werke würdig als letztes ausgezeichnet.
Die Widmung lautet schlicht: «Zum
150. Todestag des Dichters — seinem
Andenken in Liebe gewidmet.» In Liebe
— dieser Ton ist neu, und er zieht sich
als neuer durch die ganze Darlegung
hin. Er ist echt, er ist ohne
Doppelbödigkeit, ohne geheimen Hohn, ohne
Gefahr, daß der Verfasser den Geliebten

doch schließlich fallen läßt und hinter

seiner Maske mit spöttischer
Verbeugung hervortritt, als der, welcher
mit ihm nur gespielt hatte — und im
Grunde darin mit sich selbst — dem
einzigen Gegenstande trotzdem seiner
Liebe. Diese Einstellung, die der Welt
jahrzehntelang so glänzende Gestalten
und Einsichten einbrachte, hat Thomas
Mann nun im Angesicht einer andern
Wirklichkeit, mit der man nicht mehr
spielen kann, noch überwunden — und
nicht aus Furcht vor dieser Wirklichkeit,

sondern aus Liebe — Liebe zu
einem Liebenden, der aus einer
verwandten, zur Dauer gewordenen Situation

die Furcht überwunden und zur
Liebe hingefunden hatte. Bei Thomas
Mann handelte es sich da um die neidlose

Hingenommenheit von einem
großen Bilde, in welchem er sich selber
finden konnte, und doch auf einer echt
idealischen Ebene, die ihm zugleich auf
rein erhebende Weise den Abstand von
sich selbst bezeichnete.

Schiller ist das Leib und Leben
gewordene Problem, welches Thomas
Mann von seinen Anfängen an ungetrieben

und nie losgelassen hat: das von
Geist und Leben und ihrem gegenseitigen

Verhältnis. Aber während es bei
Mann zu hundert wesenhaften und
blendenden Formulierungen und Einkleidungen

führte, die zwar gelegentlich
des Snobismus, aber auch durchaus des
Tiefblicks und des Schmerzes nicht
ermangelten, hat Schiller das Problem
bis zum reinsten Heroismus ausgelebt.
Sein letztes Bekenntnis heißt da: «Das
Leben ist der Güter höchstes nicht —
der Übel größtes aber ist die Schuld.»
Die Formung der ersten Zeile ist kein
Zufall: Erst wird der Wert des Lebens
aufs äußerste getrieben («Ist Leben doch
des Lebens höchstes Gut» — wird in der
«Maria Stuart» gesagt) — dann aber,
am höchsten Punkt, fällt nachträglich
das «nicht» darauf wie ein Fallbeil, und
der Geist und die Güte werden noch
ein letztes Stück darüber erhöht —
obschon auch nur in negativer Formu¬

lierung; positiv vermag der Geist das
Leben nicht zu ersetzen.

Das mußte Thomas Mann schließlich
als in seinem Sinn gesagt erfinden und
verstehen; bei Schiller aber als mit
einem tragischen Ernst versehen, den
er selbst nie erschwungen hatte und vor
dem er sich hier nun liebend beugt. Dabei

ist es schade, daß er dann nicht
die philosophischen Schriften Schillers
in die Betrachtung miteinbezogen hat;
da hätte er den Gegensatz zwischen
Geist und Leben aufs scharfsinnigste,
feinste, beweglichste theoretisch ausgeführt

gefunden, beide zu einer Dialektik
gegenseitiger Übergipfelung ineinander
gedrängt, welche an dem eigentlichen
Thema der Dialektik sich zum ersten
reinen Modell dieser Art des
Philosophierens erhebt. Mann ist in diesem
Gedränge von der Partei Schillers
(welche eben nicht nur Partei ist), und
er fand sich bei ihm gerechtfertigt und
angefordert zugleich. Dabei ist alles
Blitzende, Vielspältige, unheimlich
Gescheite, das Mann immer von seiner
Ironie einzuheimsen schien, hier ohne
Ironie gewahrt und bewahrt. Die Kritik

ist nirgends eingeschlafen, die Klugheit

und Schneide der Zergliederung ist
nirgends stumpf geworden, im Gegenteil

noch vervollkommnet. Echte Liebe
ist hellsichtig! Als Beispiel sei nur die
meisterliche Aufdeckung der beiderseitigen

verborgenen skeptischen
Untergründe («zärtliche Verachtung») in der
sehr schön geschilderten Freundschaft
zwischen Schiller und Goethe erwähnt;
oder die überaus geistreiche Verwertung

von Schillers Kritik an Bürger.
Erstaunlich, daß einem so sorgfältigen,

gewissenhaft bemühten Sacharbeiter

wie Mann hier kleine Irrtümer
unterliefen. Wir stutzten bei deren drei.
1. Karoline von Lengefeld war zur Zeit
der beginnenden Bekanntschaft mit
Schiller noch nicht zum zweiten Male
verheiratet; ihre zweite Ehe war nicht
unglücklich — obschon Schiller es nicht
ohne Eifersucht vorausgesagt hatte (81).
2. «Schiller dachte gar nicht daran,
selbst die Schweiz zu besuchen» (68; um
etwa Anschauung für den «Teil» zu
gewinnen; übrigens welche herrlichen
Worte findet Mann für dieses Drama).
Das ist unzutreffend; vgl. Jonas, «Schillers

Briefe» VII 98. 3. Schiller litt
nicht an Lungentuberkulose (60),
sondern an einem Lungenabszeß infolge
Grippe, der nicht erkannt, nicht
behandelt wurde und dessen Eiter ihn mit

324



der Zeit völlig ausfraß, ein Organ um
das andere zerstörte. Das ist eindeutig

i) Thomas Mann: Versuch über Schiller.
S. Fischer Verlag, Frankfurt a. M.

1955. Vgl. Besprechung des Buches
durch Horst Rüdiger. Schweizer
Monatshefte, Mai 1955, S. 142.

geklärt; vgl. W. H. Veil, Schillers
Krankheit. Jena 1936. — Wir legen gar
kein Gewicht auf diese kleinen
Verwechslungen inmitten eines geistig und
menschlich ebenso richtigen wie schönen
Werkes.

Erich Brock

Umfassung und Durchbruch

Paul Curtis gehaltvolles Buch Umfassung

und Durchbruch (den jungen
schweizerischen Offizieren gewidmet
als eine Anregung zum Studium der
Kriegsgeschichte, sei es für die
Probleme der Führung oder die Belange
ihrer eigenen Waffen) dürfte auch
über die Grenzen der Schweiz hinaus
nicht nur für den militärischen Anfänger,

sondern auch für den älteren, in
der Kriegspraxis gereiften Offizier von
großem Interesse sein i). Mit Recht sieht
der Verfasser in der Kriegsgeschichte
ein wichtiges Mittel, «sich in die
Atmosphäre des Krieges hineinzuversetzen,

mit seiner Unsicherheit, seinen
Wechselfällen und schweren Entschlüssen»

— eine Feststellung, die mit der
Erkenntnis auch kriegserprobter Heere
übereinstimmt, daß, trotz zeitnaher
eigener Erfahrung, auf das Studium
der Kriegsgeschichte nicht ohne Schaden

verzichtet werden kann. Im
Bewußtsein, daß das militärische Denken
und Handeln vergangener Epochen sich
nicht als ein für die Zukunft
unabänderliches Dogma «systematisieren»
und «in starren Formen überliefern
läßt», schildert Curti aus seinem reichen
militär-theoretischen Wissensschatz, an
Hand einer Fülle kriegsgeschichtlicher
Beispiele (vornehmlich des 18. bis 20.
Jahrhunderts), die Anwendung der
Umfassung und des Durchbruchs in ihren
zeitgebundenen Formen und in ihren
Wirkungen auf Operation und Taktik,
auf Angreifer und Verteidiger, auf Sieger

und Besiegte. Ohne in den Fehler
älterer Autoren zu verfallen, die
Umfassung und den Durchbruch als zwei
gegensätzliche Auffassungen zu betrachten,

wobei die eine vor der anderen
den grundsätzlichen Vorzug verdiene,
läßt der Verfasser beiden die ihnen
nach der Summe aller zeitgenössischen

Umstände zukommende Berechtigung;
die charakteristischen Merkmale und
insonderheit auch die Gefahren beider
Angriffsarten, sei es, daß sie bei einer
Kampfhandlung allein oder in gemeinsamer

Wechselwirkung angewendet
wurden, treten deutlich zutage.

Der Parforce-Ritt Curtis durch die
Kriegsgeschichte zeigt dennoch in
eindrucksvoller Folgerichtigkeit den Wandel

und die Entwicklung, welche die
theoretische Anschauung und die
praktische Handhabung von Umfassung und
Durchbruch, als Mittel des Angriffs in
der Einzelschlacht und im gesamten
Kriegsakt, seit dem Siege Alexanders
des Großen über den Perserkönig Da-
reios III. bei Gaugamela (331 v. Chr.),
bis zur erfolgreichen Landung des
Generals MacArthur (Korea 1950), genommen

haben. Die «Kunst im Weglassen»
alles Nebensächlichen weiß der Verfasser

zum Nutzen der plastischen, durch
sehr gute Skizzen unterstützten Darstellung

virtuos zu handhaben; hier und
dort stellt seine Kunst allerdings das
Verständnis auch des sachkundigen
Lesers auf eine harte Probe. Zu einigen
wenigen, mit dem geschichtlichen
Sachverhalt nicht zu vereinbarenden Angaben

sei bemerkt: Die deutsche Inf.Div.
verfügte 1940 nicht organisch, sondern
nur in taktischen Ausnahmefällen über
eine Sturmgeschützabteilung, und ihre
Angriffe entbehrten auch in den
folgenden Kriegsjahren noch häufig der
Mitwirkung von Panzern oder
Sturmgeschützen. In der Schlacht bei Kursk
1943 griff nicht die 2., sondern die 9.
Armee aus dem Raum Orel nach Süden
an; wenn ihr nur ein taktischer
Einbruch, aber kein operativer Durchbruch

durch das russische Stellungssystem

gelang, so lag das an mehreren
Gründen, nicht aber an dem «Sturm-

325



Verhinderungsfeuer» der russischen
Artillerie; auffallenderweise hatte der
Russe von der Möglichkeit, die
Bereitstellung der deutschen Angriffstruppe
und Artillerie südlich von Orel zu stören

oder zu zerschlagen, keinen die
Angriffskraft wirklich schwächenden
Gebrauch gemacht.

Für die Zukunft sieht Curti in den
Luftdivisionen das «schnelle Element
der Schlachtenführung», nachdem die
Vollmotorisierung der Heere den
früheren Geschwindigkeitsvorsprung der
Panzer- vor den Fußtruppen beseitigt
hat. Zweifellos hat die erhöhte
Geschwindigkeit der Bewegungen gepanzerter

Kräfte zu einem schnelleren Verlauf

einzelner Schlachten und ganzer
Feldzüge beigetragen; die Kriegsdauer

hat auch sie jedoch nicht zu verkürzen
vermocht. Ob das Zeitalter der
interkontinentalen, die Menschheit in ihrer
Gesamtheit bedrohenden Massenvernichtungsmittel

noch Raum und Zeit für die
Führung zentral straff geleiteter Um-
fassungs- oder Durchbruchsoperationen
bieten wird, erscheint fraglich. Die
Wahrung der Einheit kriegerischer
Handlungen dürfte in Zukunft weit
mehr noch als bisher von den Gemütsund

Verstandeskräften der Unterführer,
ja selbst des einzelnen Kämpfers
abhängen.

Friedrich Hoßbach

Oberst Paul Curti: Umfassung und
Durchbruch. Verlag Huber & Co. AG,
Frauenfeld 1955.

In den nächsten Heften lesen Sie Aufsätze von

Prof. Dr. Carl Ludwig: Neues Leben in Lukanien

Dr. Fritz Wanner: Bürger, Energie-Konsument und Steuerzahler

Prof. Dr. Röpke: Langeweile als Sozialphänomen

Professor Carlo Antoni: Die letzten Schriften Croces

Professor Erich Dinkier: Die Handschriftenfunde vom Toten Meer und die Anfänge des

Christentums

326


	Bücher-Rundschau

