
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 4

Artikel: Unsichtbare Weltumwälzungen

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNSICHTBARE WELTUMWÄLZUNGEN

VON ADOLF KELLER

Das Bild der Revolution hat sich verändert. Die französische
Revolution, wie die vorausgehende englische oder die nachfolgende in
Amerika, zeigten ein ganz verschiedenes Bild. Es war eine Explosion,
dramatisierte Geschichte. Nur die Wissenden und die Forscher stellten

fest, daß eine eigentliche geistige Revolution der sichtbaren schon
lange als ein unsichtbarer Vorgang vorausgegangen war. Die
Psychologie der Umwälzungen sieht heute ganz anders aus als das Theater
einer der großen Revolutionen. Was noch mehr fesselt als das äußere
Schauspiel, ist das Wachsen einer Idee innerhalb ihrer Geheimsphäre
bis zum Ausbruch ihrer Explosion. Darum ist auch der Wunsch dringlich

geworden, schon früh die Anzeichen einer Umwälzung zu
erkennen und die unsichtbaren Vorgänge sichtbar zu machen, die sich
erst allmählich als historische Wandlung oder als radikale
Sinnesänderung kundtun.

I.

Das eigentliche Revolutionäre in einer Revolution erscheint dann
oft als eine bloße Änderung des Standpunkts oder des Blickfeldes.
Oft ist dieser geheimnisvolle Ort eines neuen Stand- oder Schwerpunktes

unbekannt, von dem aus gesehen eine neue und gefährliche

Welt erscheint.
Ein Wechsel des Standortes der Betrachtung ist heute bereits

auf vielen Gebieten sichtbar geworden. Es ist manchmal, als ob einem
Organismus ein neues Auge gewachsen sei, von dem aus eine ganze
Ära einen neuen Sinn erworben hätte. Dieses Auge erschaut dann
nicht mehr Schlachtgetümmel oder Heldentaten, sondern neue
wirtschaftliche Gesetze, ein soziologisches Erdbeben der Weltgeschichte.
Die wirtschaftliche Vernunft wurde sehend, so daß die Geschichte
plötzlich erschien als ein ungeheurer Jahrmarkt, auf dem gefeilscht,'
gehandelt, betrogen und Verträge geschmiedet oder gebrochen wurden.

Damit wurde für ganze Generationen die revolutionäre Fähigkeit
zu einer neuen Sicht gewonnen. So wurde Karl Marxens Kapital zu
einer zunächst unsichtbaren Antizipation einer Revolution, welche
die geschichtlichen Akzente anders setzte.

II.
Heute vollzieht sich wieder eine Umwandlung, die ein neues

Sehen und Denken erst keimhaft andeutet. Es ist die Bedeutung
und Umwälzung der leitenden Ideologien, die der Kulturarbeit —

279



die Politik eingeschlossen — zugrunde liegen. Um ein Beispiel zu
geben, läßt sich sagen, daß die Grundideologie der modernen
Revolution, wie sie in Frankreich so ungeheuer wirksam war, nämlich
die Proklamierung der Revolutionsideologie «Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit», heute lahm, vieldeutig und problematisch geworden
ist. Sie ist in der Gefahr, zu einer Phrase oder zu einem bloßen
Deckschild für eigennützige Absichten zu werden. Das Programm als
Ganzes ist zu einer abgegriffenen Münze geworden. Für die russische
Revolution bedeutet es etwas anderes. Denn Freiheit umfaßt dort
auch Willkür; Gleichheit wurde zu einer Lüge oder zu einer Unmöglichkeit,

weil die Natur selbst anders verfuhr; Brüderlichkeit zu
einer Art von persischem «Soma», einem Rauschtrank, der nur in
engstem Kreise herumgereicht wird. An ihre Stelle ist nicht einfach
das rein Menschliche getreten, das sich der Allgewalt des Politischen
oder Wirtschaftlichen zu entwinden sucht. Und doch regt es sich
hinter den Weltumwälzungen, die heute mit dem bisherigen
Kolonialismus aufräumen, oder in den Rassekämpfen in Südafrika. Es
heißt heute «Selbstbestimmung der Völker» oder «Gleichberechtigung

der Rassen», wie es zum Beispiel der Oberste Gerichtshof in
Washington aussprach. Es ist eine neue Ideologie, die revolutionierend

wirkt. Sie betrifft einen Gesinnungswandel in der Stellung des
Menschen zur Menschheit, zur Gemeinschaft, in der er sich
vorfindet. Sie wird nicht mehr ausgedrückt durch die bisherige
Revolutionsideologie.

Wir wissen eigentlich noch nicht, wohin sich dieser neue Schwerpunkt

verlagert hat oder von wo aus diese neue Dynamik oder dieses
neue Pathos emporgeschleudert wird, wie die Protuberanzen aus der
glühenden Sonnenmasse. Das Menschenbild und die Gemeinschaftsform

der Menschheit verändern sich in ihrer Substanz und in ihrer
Forderung, auch wo sie sich gleich zu bleiben scheinen.

III.

Es vollzieht sich eine neue Umwertung der Werte. Nicht
diejenige von Nietzsche, der vor zwei Generationen den Schwerpunkt
verrückte von einer Ideologie weg auf das irrationale Willensfaktum
der Macht. Es handelt sich um Tieferes als um ein Plus oder Minus
der politischen Macht, um die gefochten wird. Heute wird das Recht
auf die zufällig gewordene Macht des Staates oder des Diktators
von unserem Zeitbewußtsein ebenso abgelehnt wie der europäische
Kolonialismus, die Rassen Unterscheidung, jede inquisitorische Macht
der Kirche in Sitte und Dogma. Heute kann keine Macht mehr einen
diktatorischen Anspruch erheben, nur weil sie geschichtlich geworden
oder erzwungen ist. Diese grundsätzliche Entmachtung der Macht

280



war eine eigentliche Erziehung zur Revolution, und neues Recht wird
gewonnen aus dem Zweifel an der Macht.

Dazu haben die Weltkriege viel beigetragen. Sie haben die
Eingeborenen von der Furcht vor der weißen Rasse befreit und sie

gelehrt, ihr Recht zu erzwingen.
Mit der Furcht vor der weißen Rasse verschwindet auch mehr

und mehr die Willigkeit, alte, schädliche Gebräuche und Denkweisen
der niederen Rassen dieser angeblichen weißen Superiorität oder einer
Klasse auszuliefern. Das Streben nach einer neuen Form der menschlichen

Gemeinschaft und des Menschen selber ist schon zu einer
Umwälzung in Millionen von Herzen und zu einer unüberhörbaren
Forderung geworden. Die frühere Angst der Eingeborenen vor dem
mächtigen weißen Mann ist zum großen Teil zu einer Angst des
weißen Mannes vor sich selbst und der neuen Welt geworden. Diese
Umwälzung hat uns bereits die frühere Überlegenheit und Sicherheit

genommen. Der sichere Mann ist heute der Schwarze oder der
Gelbe, der die weiße Rasse einfach «überzeugt» durch die
unerschöpfliche Zeugungs- und Gebärfähigkeit dieser Rasse. Was England

in Indien und Ägypten und im Nahen Osten, Frankreich in
Indochina, in Marokko und Algier erlebten und erleben, bedeutet
trotz allem diplomatischen Ränkespiel, trotz Strafexpeditionen und
weichen Anpassungen an freche Forderungen, das Ende der bisherigen
Kolonialpolitik der Regierungen. Wenn die weiße Rasse ihre bisherige
Macht nicht verwandelt in einen selbstlosen Führungswillen, ist ihre
gesamte Stellung innerhalb der heutigen Welt erschüttert.

Der Dunkelhäutige hat entdeckt, daß der Weiße auch Angst
hat, namentlich vor der Bombe, die er erfunden hat, und vor seiner
politischen Entmachtung und einer Zersetzung der geltenden inneren
Werte. In Ländern wie Asien und Afrika kann der Europäer leicht
schon im frechen Blick des Eingeborenen und seinem stolzen und
aufrechten Schreiten, in dem Fluchwort, das den abziehenden Truppen

in einer fremden Sprache nachgeschleudert wird, diese unsichtbare

Umwälzung sehen. Die Atomrevolution ist neben den furchtbaren

Explosionen nur eine Parallele zu den seelischen Umwälzungen,

insofern der weiße Machthaber entdeckt, daß er umsonst dem
politischen Geister-Besen zuruft: In die Ecke, Besen, sei's gewesen!
Dieser Macht-Besen kümmert sich nicht darum und geht wie ein
Roboter oder wie eine Art Golem unbeirrbar seinen furchtbaren
Weg, und niemand weiß, wohin er führt.

Daher lebt die bisherige sichere Welt in der Angst vor sich selbst.
Es sind auch nicht die Angsthasen, die das wissen, sondern die
wissenden Gelehrten, Leute wir Arthur Compton, Milliken, Oppenheimer,

Teller u.a., die dem furchtbaren Geister-Besen, ihrem Instrument,

gerufen haben.

281



IV.

Eine Umwälzung scheint die andere auf ganz verschiedenen
Gebieten herbeizuführen. Die großen Leistungen des europäischen
Denkens seit zwei Jahrhunderten lassen sich als eine Rationalisierung

der Welt begreifen. In dem dialektischen Wechsel, der die
Geschichte zu beherrschen scheint, geschieht in der jüngsten Ära
eine gegenströmige geräuschlose Umwälzung, eine «Enantiodromia*,
wie Heraklit sagt, die man als kompensierende Irrationalisierung
auf dem Gebiet menschlicher Kultur bezeichnen kann. Wir denken
dabei nicht an die geschichtlichen Vorgänger wie Vico, Schelling,
Nietzsche und Bergson, sondern an die lautlose Umwälzung, die
geschieht mit der Tiefenpsychologie, mit der sich heute dieselbe
Dialektik zwischen bewußt und unbewußt fortsetzt.

Diese Umwälzung reicht aber heute weit über das Gebiet der
Psychologie hinaus. Wir können hier nicht mehr als einige Hinweise
und Beispiele anführen.

An den letztjährigen «Rencontres internationales de Geneve»
hielt der Präsident des Internationalen PEN-Clubs, André Chamson,
eine sehr beachtete Rede, in der dieser Vertreter der rationalisiertesten

Nation Europas verlangte, daß in der Diskussion über die heutige

Lage die «images» neben den gebräuchlichen Begriffen unserer
Kultursprache mehr beachtet werden sollten. Das liegt durchaus in
der Linie jener Intuition, die Bergson sogar für die Wissenschaft
als bedeutsam erklärte. Literarische Beispiele für diese unsichtbare
Umwälzung lassen sich leicht gewinnen aus der neuen Bedeutung,
die Pascal gerade für die Literatur zugeschrieben wird. Für die
englische und amerikanische Literatur genüge ein Hinweis auf T. S. Eliot
und seine kulturkritische und sprachschöpferische Wirksamkeit.
Oder in Amerika die neue Bedeutung, die Melville, der Dichter des

Mobby Dick, William Faulkner und Thornton Wilder gewinnen als
Gegenpole zum literarkritischen Rationalismus eines Mencken.

Alle bisherigen Systembildungen sind heute in ihrer theoretischen

Eigenart von solchen Umwälzungen bedroht. Das ist sicher
nicht nur ein Auflösungsprozeß analog der Zerschmetterung des

Atomsystems, sondern die ewige innere Unruhe des Geistes, der
Dauerndes, das Ewige', sucht, währenddem es sich immer wieder
als das Wandelbare, als das Werden in allem Sein enthüllt.

Diese Umwälzungen beschränken sich nicht nur auf das
politische oder soziale Gebiet. Sie gehen vor sich auch in moralischer,
philosophischer und religiöser Sphäre. Man erfaßt sie nicht in ihrer
Tiefe, wenn man sie bloß als Parteikämpfe philosophischer oder theo-

282



logischer Schulen oder Richtungen darstellt. Es ist auffallend, wie
brüchig überall auch hier die bisherigen Fronten geworden sind und
wie mühsam sich die Gefolgschaft aufrecht erhält, oft nur mit
Verketzerungen und heftigen Anathemas, mit neuen Revolutionen oder
Revolten, die aus dem scheinbar gesicherten Bestand hervorbrechen.
Was letzten Endes hinter diesen Weltveränderungen liegt, ist uns
verborgen. Diese Umwertung und neue Deutung scheint einen neuen
Sinn vorzubereiten, der vorläufig noch in einem Widersinn steckt*
also hinter einem Paradox verborgen ist.

Da ist das Paradox des unendlich Kleinen, das doch die größte
Macht enthüllt. Das Atom zeigt in seiner Zerschmetterung ebenso
wie in seiner Integration eine Dynamik, die alles übersteigt, was wir
bisher als Kraftgewinn hielten. Eine Fülle von neuen Erscheinungen
in Natur und Technik laufen aus in eine Reihe von solchen
Paradoxen, also in Widersprüche, die wir theoretisch nicht auflösen
können. Die Maschine, die als Dienerin und Helferin des Menschen
auftrat, enthüllt sich heute in der Automation als eine Strukturveränderung

der Arbeit, die nicht zur Erleichterung der Arbeit selbst
führt, sondern zu ihrer Abschaffung. Sie wird überflüssig, weil in
der Automation die Maschine, die dienen soll, selbständig geworden
ist. Das muß zur Arbeitslosigkeit führen, also zu einem Ende.

Selbst das göttliche Gebot wird zu einer paradoxen Forderung.
Es hieß im Paradies: Seid fruchtbar und mehret Euch! Heute scheint
dieselbe Stimme den sich allzu rasch vermehrenden Millionen in
Asien und Afrika zuzurufen: Haltet ein! Der Euch geschenkte Segen
des Lebens verwandelt sich paradoxerweise in Entsetzen und
Hungersnot und in Vernichtung des Lebens.

Wir können das Paradoxe, diesen inneren Widersinn, nicht
einfach in einen neuen Sinn oder in eine rationelle Lösung umdeuten.
Allein das religiöse Element hilft uns zu solcher Umdeutung des

ganz andern, das mitten in unserer Geschichte erscheint und zwar
gerade als Angst vor diesem Widersinn. Diese Angst ist noch größer
als die Angst vor dem Hunger. Es ist die Angst, daß das Leben selbst

gar keinen Sinn mehr enthalten könnte.
Diese Angst selbst hat heute einen eigentümlichen, religiösen

Charakter, denn es ist auch die Angst, den vorher so bekannten,
allzu bekannten Gott zu verlieren, weil er in neuen Formen nicht
mehr verstanden wird. Das ist die Angst, die in Jungs «Antwort an
Hiob» waltet, die Angst, daß Gott vielleicht doch anders sein könnte,
als Hiob ihn kannte. Der Theologe Bultmann, aus Barths Schule
sowie aus dem Existentialismus hervorgegangen, will die alte
Gottesbotschaft verständig machen durch ihre Befreiung von aller
mythologischen Beimischung und verlangt daher eine « Entmythologisie-
rung» des Neuen Testaments. Ein anderer Barth-Schüler, Bonhoeffer,

283



rüttelt an den Fundamenten desselben Meisters, wenn er eine
«religionslose Verkündigung» fordert, weil ihm das, was wir Religion
nannten, als eine Mißdeutung der Verkündigung vorkommt, wonach
der «Logos sarx egeneto» — das beißt der Logos wurde Fleisch.
Darum sucht er dem Evangelium nicht eine gelehrte theologische,
sondern eine weltliche oder säkulare Deutung zu geben.

Wie eine neue Zeit das Alte umdeutet, sieht man, wenn man
die geschichtlichen Deutungen der Begriffe von Raum und Zeit selbst
verfolgt. Durch ihre Umdeutung wird manches alte System oder
geschichtliche Auffassung in ihren Fundamenten erschüttert. Vor
Kant schienen Raum und Zeit wie ein ungeheurer Kessel, in dem
alles Seiende enthalten war. Mit Kant lernten wir diese Auffassung
umdeuten als Kategorien, das heißt als menschliche Formen des
Erkennens, die unserem Denken immanent sind. Heute nötigt uns
Einstein wieder zu einer unsichtbaren Umwälzung, indem Raum und
Zeit als eine Synthese und Erscheinungsform von Masse und Energie
gedeutet werden, nicht mehr anschaulich, sondern nur in mathematische

Formeln zu fassen. Wie sich ein heutiger Dichter, Hugo von
Hoffmannsthal, mit dieser neuen Deutung von Raum und Zeit
abmühte, wird in seiner Bedeutung für die literarische Sprache selbst

sogar in der Dichtung anschaulich, in der die früheren Kategorien
scheinbar in eine neue weltliche Eschatologie ausmünden.

Auch die Geschichte selbst vollzieht beständig solche Umdeu-
tungen des Alten. Darauf hat der Historiker Carl J. Burckhardt kräftig

hingewiesen in seinen «Gedanken über Karl V.», wo er die
Geschichte selbst als andauernde Wandlung von früheren Deutungen
derselben Ereignisse erfaßt. Auch die Geschichte konstatiert also
nicht einfach, wie es war, sondern sie deutet. Aber das geschah schon
in dem viertausendjährigen I-Ging der Chinesen oder in der
Philosophie Laotses, und es wiederholte sich immer wieder sogar in der
Bibel und neuerdings in der jüngst englisch erschienenen
«Geschichte der ökumenischen Bewegung», die ebenso Darstellung wie
Deutung ist.

Dieser Wandel in der Deutung der geschichtlichen und natürlichen

Vorgänge selbst braucht uns nicht zu erschrecken, denn nicht
nur Dinge wandeln sich — wir selbst wandeln uns in und mit den
Dingen. Die Geschichte reizt uns immer wieder, das Alte neu zu
sehen und zu deuten und daran zu ermessen, daß der Sinn unserer
Welt, sogar unseres Lebens, nicht einfach ein für allemal als
gegeben genommen werden darf. Er ist vielmehr aufgegeben — und
wer sucht, der findet.

284


	Unsichtbare Weltumwälzungen

