
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 4

Artikel: Die Handschriftenfunde vom Toten Meer und das Spätjudentum

Autor: Dinkler, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HANDSCHRIFTENFUNDE VOM TOTEN MEER
UND DAS SPÄTJUDENTUM

VON ERICH DINKLER

Vorbemerkung:

Ein Bericht und Beitrag wie der folgende kann nur geschrieben werden,
wenn einerseits die Forschungen anderer ausgiebig benutzt sind — nur ein sehr
kleiner Teil benutzter Arbeiten ist in der Bibliographie genannt — und anderseits

eigene Quellenforschung dahintersteht und die Originaltexte studiert worden
sind. Ich notiere gleich eingangs, daß ich über die genannten Bücher und
Aufsätze hinaus auf Literatur zurückgegriffen, und daß ich auch bei eigenen
Obersetzungen von den zahlreich vorliegenden und vorangehenden mit Dankbarkeit
gelernt habe.

Die letzten 25 Jahre haben allen um die Kenntnis der
Entstehung des Christentums bemühten Neutestamentlern und Reli-
gionsgeschichtlern zumindest durch drei Funde neue und weitreichende

Fragen vorgelegt und damit heilsame Unruhe bereitet:
Zunächst hatten wir am Anfang der 30er Jahre die unter dem Namen
Chester Beatty laufenden Funde von Bibelhandschriften des Alten
und besonders des Neuen Testamentes, die den Text der griechischen
Bibel bis zum Ende des 2. und Anfang des 3. Jh. n. Chr. zurückführten

1). Sodann folgte mit Herbst 1947 die wachsende Kenntnis

von vornehmlich hebräischen Handschriften, die bei Qumrän
südlich von Jericho in Höhlen am Toten Meer entdeckt wurden2)»
Und endlich kam es seit 1948 zur Kenntnis einer in Ägypten
gefundenen Bibliothek gnostischer Schriften, die meist unter dem
Namen von Nag Hammadi läuft — von welcher der «Jung-Codex»
ein vornehmes Exemplar darstellt3).

Während der erste Fund im ganzen als wissenschaftlich verarbeitet

angesehen werden darf — er hat uns die Zuverlässigkeit der
Texttradition Neutestamentlicher Schriften wesentlich bestätigt —,
sind die beiden Funde der jüngsten Nachkriegszeit noch in den
«Flitterwochen» ihrer Auswertung, was freilich mehr noch für die
gnostischen Texte als für die Qumrän-Funde gilt. Denn bei den
letzteren, denen in diesem Beitrag primäres Interesse gilt, sind
wenigstens etliche, und zwar einige der wichtigsten, Handschriften
inzwischen ediert und ist damit eine gelehrte Diskussion ermöglicht
worden.

Der Fund in den Qumrän-Höhlen

Der Anfang der Geschichte klingt fast romanhaft, ist jedoch
von Forschern, die um den orientalischen Anteil an berühmt gewordenen

oder nie publizierten Fälschunge i wissen, überprüft: Im Vor-

268



frühling des Jahres 1947 hat ein Beduinenhirte — «Mohammed der
Wolf» ist sein Name — einer verirrten Ziege nachgesucht und dabei
ihr Entschwinden in einer Höhle aufgespürt, die nur durch eine
Rundöffnung im Felsen angedeutet war. Der Hirte warf einen Stein
in die Höhle, vernahm das erschreckende Geräusch von Brechendem
und entschwand. Nach kurzer Zeit kehrte er mit einem zweiten Hirten
zur Stelle zurück, und nun krochen beide ins Innere, wo sie zwar
keinen vergrabenen Schmuckschatz, wohl aber — vermutlich leicht
enttäuscht — Tonkrüge mit alterscheinenden Lederrollen fanden.
Hiervon nahmen sie das ihnen gut erhalten Dünkende mit, wie es

scheint acht Rollen. In Bethlehem versuchten sie die Beute für 20
oder 25 palästinische Pfund bei einem Händler loszuwerden; offenbar

ohne Erfolg beim ersten, gelangte man zu einem Syrer, der
seinerseits den Metropolitan des orthodox-syrischen Klosters St. Marcus
in Alt-Jerusalem, Mar Athanasius Yeshue Samuel, direkt oder durch
Mittelsmann, in Kenntnis setzte.

Und nun beginnt ein neuer Abschnitt der Geschichte! Dem
Metropolitan Samuel gebührt das Verdienst, den möglichen Wert
der Handschriften geahnt zu haben. Doch bereits mit diesem Angebot
an den Metropolitan von St. Marcus wird die Geschichte kompliziert

und sind nicht mehr alle Stadien der Entdeckungs- und
Entäußerungsfahrt verfolgbar. Denn jetzt setzt der politisch-kriegerische
Konflikt zwischen Israel und den Umliege-Staaten ein, ausgelöst
durch den Uno-Entschluß vom November 1947, Palästina zu teilen
und diese Teilung international zu überwachen und zu garantieren.
Damit wurde die Fundstätte der Handschriften von Israel — dem
an den hebräischen Texten primär interessierten Teilhaber —
abgeschnitten und alles auf eine «akademische» Basis gestellt, sowohl
international wie interkonfessionell.

Soweit wir erkennen und rekonstruieren können, hat der Händler
in Bethlehem die weniger ergiebig scheinenden Handschriften —
also die nicht an den Metropolitan verkauften Fragmente — erworben

und der Hebräischen Universität in Jerusalem angeboten, d. h.
an Prof. E. L. Sukenik, der bislang abwesend war und bei seiner
Rückkehr nach Palästina im November 1947 vom Fund am Toten
Meer Kenntnis erhielt. Der um die Altertümer Palästinas seit 30
Jahren hochverdiente Forscher erkannte sofort das Alter der
Handschriften und ihren Wert und bemühte sich um ihren Ankauf.
Freilich war der politische Vorhang mittlerweile gefallen und sein
Bemühen nur teilweise von Erfolg begleitet. Jedoch: was er trotz
der Kriegswirren von Jerusalem aus in Bethlehem erwarb, genügte.
Schließlich wurden im Winter 1954/55 auch die Handschriften des
St. Marcus-Klosters an die Universität nach Jerusalem verkauft, wie
es heißt für 250000 US-Dollar!

269



Worum handelt es sich nun beim Handschriftenfund selbst? Es
sind auf Leder geschriebene Texte in hebräischer Quadratschrift, die
einerseits Schriften des Alten Testaments ganz oder bruchstückhaft
bieten, anderseits außerbiblische Texte. Die biblischen Schriften bringen

einen unpunktierten Text. Im Mittelpunkt steht eine Rolle mit
allen 66 Kapiteln unseres Buches Jesaja und eine andere Rolle mit
unvollständigem Jesaja-Text. Daneben hat man eine ungeöffnete als

Lamech-Apokalypse identifizierte Rolle (übrigens aramäisch!) und
einen Text von Habakuk mit Kommentar. An den außerbiblischen
Texten ist man natürlich nicht weniger interessiert, geben sie doch
einen Einblick in das religiöse Schrifttum der Zeit: hier sind z.B. zu
nennen drei Rollen mit Dankliedern (Hodajoth), ferner eine Rolle,
die für den Kampf der Söhne des Lichts gegen die Söhne der
Finsternis technische und grundsätzliche Angaben macht; und schließlich

fand sich eine Anweisung für das Leben einer Gemeinschaft,
eine Sektenrolle, die viel Aufschluß über die Verbindung von
Endzeithoffnung und strengster Sittlichkeit gibt, über innere Organisation

der Sekte und rituelle Bäder und Mahlzeiten etc.
Freilich betreffen die oben aufgeführten Titel nur die großen,

seit Beginn des Fundes vielgenannten und zumeist inzwischen edierten

Schriften. Daneben gibt es Hunderte von Fragmenten mit Texten

nahezu des ganzen Alten Testaments, gibt es aber auch eine
Zusammenstellung von messianischen Texten des Alten Testaments —
gleichsam Testimonien: also ein Florilegium von Zitaten, die auf
den «Kommenden» hinweisen. Ja, vor vier Jahren fand man sogar
zwei Originalbriefe des Führers im Aufstand der Juden gegen die
Römer 132—135 n. Chr.: Bar Kochba. Und nur ein Teil dieser Funde
ist bisher ediert und wissenschaftlich verarbeitet.

Die Datierung und Interpretation des Handschriften-Fundes

In welche Zeit gehören alle diese Texte? Nachdem zeitweilig
die Forscher in der Datierung zwischen 200 v. Chr. und 1000 n. Chr.
auseinandergingen, gewiß in der Mehrzahl einer Ansetzung um den

Beginn des Christlichen Zeitalters zuneigend, kamen zwei neue
Einsichten der Forschung zu Hilfe.

An der Universität Chicago wurde im physikalisch-chemischen
Verfahren (technisch «Carbon 14-Verfahren» genannt) durch
Verbrennung eines Teilstückes das Alter des Leinens bestimmt, in das
die Handschriften eingewickelt und in den versiegelten Krügen der
Höhlen verborgen worden waren. Man gelangte zu dem Zeitraum 167

v. Chr. bis 233 n. Chr. als Herstellungszeit der Leinentücher. Aber
was besagte dies für die radikalen Skeptiker? War es doch theore-

270



tisch möglich, daß man in jüngerer Zeit jahrhundertealte Tücher
zum Bestatten der Handschriften benutzt hatte. Ebensogut war es

möglich, daß man, jahrhundertealte Handschriften in jüngeren
Stoffen einwickelte. Immerhin: ein Anhaltspunkt war gegeben, der
eher für größeres Alter und antike Herkunft als für mittelalterliche
Schriften sprach.

In der Zwischenzeit — hauptsächlich im Frühjahr 1953 — ist
die unweit der Qumrän-Höhlen liegende Ruinenstadt Khirbet Qum-
räm ausgegraben worden. Schon vor80Jahren hatten engliche Archäologen

hier mehr geschürft als gegraben und eine römische Siedlung
festgestellt. Jetzt ging man systematischer und mit einer durch die
Handschriftenfunde dargebotenen Fragestellung ans Werk. Und
was war das Ergebnis der Grabung? Zunächst einmal fand man
ungefähr 300 Münzen, von denen die frühesten in die Zeit von
Johannes Hyrcanus (134—104 v. Chr.) und die letzten in die Zeit
von Bar Kochba (132—135 n. Chr.) gehörten, die Mehrzahl aber in
die Zeit nach dem Falle Jerusalems (im Jahre 70 n. Chr.)! Und neben
den Münzfunden waren die sonstigen Ergebnisse von Bedeutung: Die
Grabungen zeigten, daß eine ins erste vorchristliche Jahrhundert
zurückreichende Siedlung vorliegt, drei Badeanlagen vorhanden waren,
ein Schreiberraum mit Pult und Tintenfässern existierte. Einer der
Schreiber hatte auf einem Scherbenstück ein hebräisches Alphabet
sich auf- und vorgezeichnet, in Buchstaben, die den gleichen Typus
der Höhlen-Handschriften wiedergaben. Nebenbei war ein Friedhof,
auf dem in bescheidenster Weise meist Männer und einzelne wenige
Frauen bestattet waren.

Ziehen wir zunächst in Verwendung der Forschung anderer aus
den beiden skizzierten Ergebnissen die Resultate: Es gilt heute als
ausgeschlossen, daß die Handschriften gefälscht sind, und es ist weiter
der Spätansatz im Christlichen Mittelalter nahezu preisgegeben. Die
Funde gehören grob gesprochen in die Jahrhunderte vor oder nach
Christus. Die archäologischen Fakten, die noch nicht allzu gefestigten
paläographischen Beobachtungen an hebräischen Handschriften so
früher Zeit, und alle übrigen Indizien weisen auf die Zeitwende, die
durch das Christentum heraufgeführt wurde. Man kann wohl
sogar einen Schritt weitergehen und sagen: die Ausgrabungen der
Ruinenstadt Khirbet Qumrän lassen diese als Kloster erscheinen
und als Ausgangspunkt für die Handschriften hervortreten, die ja
nahebei in den Höhlen aufgefunden wurden. Ursächliche Verbindungen

zwischen Klostersiedlung mit Schreibstube (Scriptorium) und
den Höhlenfunden liegen also vor, zumal die in der Sektenrolle
vorausgesetzte Organisation der «Gemeinde» sich in den Ruinen von
Khirbet Qumrän archäologisch widerspiegelt.

Können wir diese Sekte am Toten Meer südlich von Jericho

271



um die Zeit Jesu von Nazareth noch identifizieren? Diese Frage
muß bei aller dem Wissenschaftler gebotenen Vorsicht doch mit
einem «Wahrscheinlich Ja!» beantwortet werden. Plinius der
Ältere beschreibt eine an der Westküste des Toten Meeres lebende
asketische Sekte, die er als Essener bezeichnet. Er beschreibt sie
als eine auf Gütergemeinschaft begründete Männergemeinde, die
allem Venus-Kult entsagt und ohne Geld lebt, aber Tag für Tag
sich durch neue Zutritte vermehrt. Daneben berichtet auch Dio
Chrysostomus aus dem gleichen Zeitalter, daß am Toten Meer die
Essener eine ganze Stadt bewohnt hätten. Und zieht man weiter die
Berichte von Josephus und Philo heran, um das Bild dieser jüdischen
Mönchsgemeinde zu vervollständigen und dieses dann mit dem Inhalt
unserer Handschriften zu vergleichen, so zeigt sich: Es liegen zweifellos

Gemeinsamkeiten vor, besonders hinsichtlich der Ordensstruktur
und der asketischen Grundrichtung. Es gibt aber auch Abweichungen,
obgleich man deren Entstehung durch die Sekundärberichte der
Historiker und mögliche Mißverständnisse seitens der von außen
herantretenden Betrachter erklären kann. Aufs Ganze gesehen darf man
sagen: Mit Wahrscheinlichkeit handelt es sich beim Handschriftenfund

um Texte einer essenischen Gemeinschaft, wobei Verschiedenheiten

bei «Essenern» hier und dort angenommen werden sollten.
Eine letzte Frage : wann und weshalb hat man die Handschriften

in Höhlen bestattet? ist nur im Rahmen von «Möglichkeiten» zu
beantworten. Um eine sog. «Geniza», d.h. eine mit einer Synagoge
zusammenhängende Abstellkammer für abgenützte Hl. Schriften,
kann es sich hier nicht handeln, da eben keine Synagoge in der Nähe
der Höhlen lag. Man wird also wohl ein Versteck der essenischen

Siedlung annehmen müssen, zumal in ihr selbst keine Handschriften
zutage kamen. Was nun die Gründe für das Verbergen einer ganzen
Bibliothek angeht, so kann hier unter den verschiedenen Möglichkeiten

nur die dem Verfasser dieses Beitrages wahrscheinlichst
dünkende Hypothese vorgetragen werden: Einen begreiflichen Anlaß
könnte der Jüdische Krieg der Jahrs 66/77 gegeben haben. Die
Herstellung der Krüge (bis zu 70 cm hoch) sowie der Leinentücher
bereitete die «Operation» vor — die essenische Gemeinde selbst mag
nach Damaskus ausgewandert sein. Das seit 1910 bekannte
«Damaskusfragment» ist offenbar eine spätere und revidierte Kopie der
«Sektenrolle» vom Toten Meer4).

Theologische und historische Ausblicke

Was besagen die Handschriftenfunde für unsere Kenntnis der
Religionsgeschichte des Spätjudentums? Wir greifen dabei zunächst

272



zwei zusammenhängende Fragen auf: a) Wer ist der im Habakuk-
Kommentar genannte Lehrer der Gerechtigkeit? b) welche
Geschichtsauffassung läßt sich der Eschatologie des Habakuk-Kommen-
tars und der Sektenrolle entnehmen5)

a) Das relativ kleine Buch des Propheten Habakuk liegt innerhalb

der Qumrän-Funde mit jeweils kommentierenden Zusätzen
vor — freilich fehlt nahezu ein Viertel des Buches durch
herausgebrochenes Leder. Soweit wir bis jetzt sehen können, ist es der
älteste noch existierende Kommentar überhaupt. — Jeweils nach
Zitat eines Satzes aus Habakuk beißt es: «Die Meinung ist...»
oder «Seine Ansicht geht auf...». Die Methode der Auslegung
läßt sich als «praktisch-theologisch» charakterisieren,
Rekonstruktion der Historie liegt dem Schreiber fern. Unter bestimmten

Gesichtspunkten wird der «geheime Sinn» des prophetischen
Buches interpretiert, wobei an passenden Stellen auf anscheinend
aktuelle historische Ereignisse hingedeutet, Nicht-Passendes aber
übergangen wird. D. h. der Schlüssel zur Auslegung wird in der
Gegenwartsgeschichte des Auslegers erkannt, und seine Absicht ist,
die Gegenwart als «Endzeit», als «Gerichtszeit», als Situation der
Scheidung zwischen Guten und Bösen zu erhellen. Und weiter: Aus
dem bei Habakuk vorkommenden Gegensatz zwischen «gerecht,
fromm» und «ungerecht, gottlos» wird auf den personellen Kampf
eines «Lehrers der Gerechtigkeit» gegen einen «gottlosen Priester»
geradezu gesprungen und damit ein roter Faden in der praktischen
Auslegung gewonnen.

Sofort ergibt sich die Frage: Wie ist das Bild des «Lehrers der
Gerechtigkeit» gezeichnet? Handelt es sich um einen Typus oder um
eine Individualität? Gerade hier stellt manche Lücke im Text dem
Forscher Schwierigkeiten in den Weg. Jedoch darf man soviel mit
Sicherheit sagen: Der «Lehrer der Gerechtigkeit» war Priester und
Führer einer ihm treu ergebenen Gemeinde, deren Glieder als
«Arme», «Auserwählte» oder auch als «Täter des Gesetzes» bezeichnet
werdei. Wenn wir lesen: «Und Gott sprach zu Habakuk, aufzuschreiben,

was über das letzte Geschlecht kommt, aber die Vollendung der
Zeit hat er ihm nicht kundgetan. Und wenn es heißt ,damit eilen
kann, der es liest', so bezieht sich seine Meinung auf den Lehrer
der Gerechtigkeit, dem Gott alle Geheimnisse der Worte seiner
Knechte der Propheten kundgetan hat» (Col. VII: 1—5)6) — so
wird damit eine besondere Enthüllung, Entsiegelung, ja Offenbarung
für den Lehrer der Gerechtigkeit behauptet, ein besonderes Wissen
also, das diesen Lehrer als von Goct beauftragt, inspiriert und
qualifiziert herausstellt. Das aber heißt: er hat den «Geist» und ist
somit eine eschatologische Figur, denn der «Geist» kommt erst wieder
in der Endzeit zum Wirken! Weiter geht aus dem Text hervor, daß

273



eben dieser Lehrer um die «Vollendung der Zeit», das bevorstehende
Ende der Geschichte (im geläufigen Sinne) weiß. Und blicken wir
auf den an entscheidender Stelle im Römerbrief des Paulus (1,17)
stehenden Vers Hab. 2,4: «Der Gerechte wird seines Glaubens leben»,
so hat unsere Handschrift — leider infolge einer Lücke im Leder
nicht den biblischen Text selbst, wohl aber seine Auslegung: «Seine

Meinung geht auf alle, die das Gesetz des Hauses Juda erfüllen,
insofern Gott sie rettet aus dem Hause des Gerichts um ihrer Mühsal
und Treue zum Lehrer der Gerechtigkeit willen» (VII: 18—VIII:
3). Die Treue geht also nicht mehr direkt auf Gott, sondern auf
den Beauftragten Gottes, hier auf den Lehrer der Gerechtigkeit!
Ja noch mehr: alle diese in Treue dem Lehrer Verbundeneu, die
Auserwählten und Armen, sind Glieder des «Neuen Bundes». Die
Gliedschaft ist also durch Treue zur Person und durch Tun des
Gesetzes Moses gegeben.

Der Lehrer der Gerechtigkeit hat freilich einen großen Gegenspieler,

den Hohenpriester — so muß man den Titel verstehen —,
der ein «gottloser Priester» ist. Er geriet im Laufe seiner Amtszeit

in Gegensatz zum Lehrer der Auserwählten und Armen. An
einem «Versöhnungstag» holt er zum Schlage aus (XI: 6—8), und
es kommt zum offenen Kampf: Der Lehrer der Gerechtigkeit wird
verhaftet, ein Prozeß, vermutlich ein Disziplinar- oder Lehrverfahren,
wird eröffnet. Verurteilung des Angeklagten ist die Folge. Eine
anscheinend schwere Krankheit des Inhaftierten wird zur offenen Schuld
des Angreifers, des «gottlosen Priesters». Auch die Gemeinde der
Auserwählten muß mitleiden. Gütereinziehung der «Armen» ist die
Folge. Was Wunder, daß eine Märtyrerstimmung aufbricht — auch
wenn ein Märtyrertod des Meisters selbst nicht nachweisbar ist. Endlich

ereilt auch den «gottlosen Priester» sein verdientes Schicksal:
Er, der auf weltliche Vorteile bedacht, ein «Lügenmann» war, der
nicht an den Lehrer des Gesetzes glaubte, der den Heidenvölkern
sich zur Mitarbeit zu eigenem Gewinn hingab, ja, der die Auserwählten

verspottete und sie bekämpfte, er ist nun gestraft: er ist «in
die Hände seiner Feinde gegeben» (IX: 10)!

Damit aber ergibt sich: der Lehrer der Gerechtigkeit ist durch
den gottlosen Priester in ein Martyrium verwickelt, während den

gottlosen Priester das Gericht Gottes ereilt, so daß er in des Feindes
Hände fällt. Dabei wird Gottes Gericht als durch die Feinde — also
«dialektisch» — gewirkt zum Ausdruck gebracht. Das entscheidende
Moment hier dünkt mir zu sein: Gott wirkt durch offensichtliche
Feinde beider Parteien (im Habakuk-Kommentar die Kittäer) den
Sieg, bzw. die Rechtfertigung der einen (der Auserwählten im
Gefolge des Lehrers der Gerechtigkeit) gegenüber den anderen (gott-

274



loser Priester und seine Genossen). Daraus folgt: wir leben in der
«letzten Generation», wir sind das «letzte Geschlecht»!

Es ist wahrscheinlich, daß hier eine Auslegung auf zeitgeschichtliche

Ereignisse vorliegt. Die Gelehrten Dupont-Sommer und Eiliger
dürften das Richtige getroffen haben7), wenn sie — mit verschiedenen

Argumenten und leichten Varianten im Ergebnis — auf die letzte
Hälfte des 1. vorchr. Jahrhunderts verweisen. Beide sehen in den
als Feinden bezeichneten Kittäern, die «schnell sind und Helden im
Kampf» (II: 12 f.), die «von fernher von den Inseln des Meeres
kommen» (III: 10f.): die Römer. Hatten doch die Römer unter
Pompejus im Oktober 63 v.Chr. Jerusalem erobert, worüber Jo-
sephus gut 100 Jahre später berichtet (Altertümer XIV, 4.3).

Daß eine historische Individualität hinter dem «Lehrer der
Gerechtigkeit» steht, ist somit nahezu sicher — er ist also kein Typus
im Sinne vom »leidenden Gottesknecht» in Jesaja 53; aber wer er,
und wer sein Gegenspieler, der «gottlose Priester», war, läßt sich noch
nicht mit Sicherheit festlegen. Hypothesen sollen hier weder
aufgezeichnet noch diskutiert werden.

b) Im eben besprochenen Habakuk-Kommentar und im Hinweis
auf den Lehrer der Gerechtigkeit zeigte sich bereits eine endzeitliche

Ausrichtung: man erwartet den «letzten Tag», den «Tag des
Gerichts». Der Ausleger und seine Gemeinde von Auserwählten und
Armen fühlen sich als «letzte Generation» (Col. 11:1). Ja, sie
beziehen die Bezeichnung «Neuer Bund» «Neues Testament» (von
Jeremia 31,31) auf sich selbst (Col. II: 3)8), so daß der Lehrer
der Gerechtigkeit als eschatologische Figur erscheint und zugleich
seine Nachfolger auf die Naherwartung des Endes und auf den
Gerichtstag hinweist und vorbereitet. Die Zeit der Vollendung ist
gekommen, der «Rest der Völker» — hier vermutlich die Römer —
wird allen Besitz Jerusalems an sich reißen und vor dem Ende
herrschen, also vor dem «letzten Tag» des Gerichts. Dieses Gericht —
offenbar unmittelbar bevorstehend gedacht — wird von Gott
zusammen mit den Erwählten und dem Lehrer der Gerechtigkeit
vollzogen: es ergeht über alle Völker! Ein «Feuergericht wird über
alle die kommen, welche die Auserwählten Gottes lästerten und
schmähten» (Col. X: 15). Daß freilich ein Weltgericht über alle
vollzogen wird, daß der Kosmos aufhören wird zu existieren und
eine «neue Welt» die alte ersetzen wird, davon ist in unserer Schrift
keine Rede. Wohl aber wird zur Umkehr, also zur Buße,
aufgefordert und damit aus der eschatologischen Predigt eine ethische
Folgerung gezogen.

Geben wir jetzt zur Sektenschrift über, die zwar nicht vom
Lehrer der Gerechtigkeit spricht, aber in der allgemeinen Ausrichtung

mit der bislang besprochenen Habakuk-Handschrift sachlich

275



übereinstimmt, freilich wohl älter ist und frühere Verhältnisse der
Gemeinde darlegt. Möglicherweise gehört die Schrift ins 2. Jh. v. Chr.

Zunächst läßt sich deutlich erkennen — ein Phänomen, das in
der christlichen Kirchen- und Sektengeschichte seine Fortsetzung
findet —, daß die Gemeinde der Erwählten, der zum Neuen Bunde
Gehörenden, eine Auswahl innerhalb Israels darstellt und sich
entsprechend als «eschatologisches» Volk innerhalb des «empirischen»
Volkes Israel versteht. Die national-völkischen Grenzen sind also
aufgehoben und eine von Gottes Erwählung allein abhängige Größe
«Israel» wird postuliert. Innerhalb eines historisch gegebenen
Rahmens bildet sich also ein kleinerer Kreis, der sich als «geistig»
geprägt versteht. Und innerhalb dieses kleineren Kreises bilden sich
neue noch kleinere Kreise, die auf Grund ihres Selbstverständnisses
behaupten, Erben der «Wahrheit», des «Lichts» und auch des

«ewigen Lebens» zu sein.
An dieser Stelle ist vorerst zu bemerken: die Sektenrolle teilt

die Menschheit auf in «Söhne des Lichts», der Wahrheit, der
Gerechtigkeit und in «Söhne der Finsternis», der «Lüge» und des
«Frevels». Die einen sind Täter des Gesetzes, die andern wandeln
gegen die Gesetze Moses. Die Soziologie der Handschrift ist
somit bestimmt durch eine scharfe Zweiteilung der Menschheit.

Von dem Heidelberger Forscher der Qumrän-Texte und ihrer
Beziehung zum Neuen Testament, K. G. Kuhn, ist mit Recht darauf
verwiesen worden, daß diesem Dualismus, der die Menschheit als
durch zwei entgegenstehende Geister beherrscht trennt (die einen
durch Wahrheit, die andern durch Belial und Lüge «prädestiniert»)
ein anscheinend gegensätzlicher zur Seite steht [nämlich der in
IV: 20—23 ausgesprochene], indem nämlich innerhalb ein und desselben

Menschenherzes die beiden Geister oder gar Prinzipien streiten9).
Am Ende der Tage wird Gott eingreifen, um mit dem Geist der
Wahrheit wie Reinigungsu><zsser zu reinigen und damit zu
erlösen. Diese Überschneidung von soziologischem und anthropologischem

Dualismus, von Gemeinschaftsspaltung gegenüber
innermenschlicher Antinomie, ist richtig erkannt. Hier sind wir am
Anfang einer anthropologischen Erkenntnis und auch am Beginn einer
eschatologischen Lehre, die jedoch noch nicht voll entwickelt, bzw.
durchdacht sind, vermutlich weil sie von Fremdreligionen
übernommen wurden und in keiner Weise zu einer Höhenlage gereift sind,
wie sie Paulus im Römerbrief Kapitel 7 darlegt.

Gerade im eben berührten Abschnitt begegnet nun folgendes
Satzgefüge: «Dann wird Gott in seiner Wahrheit alle Taten eines
Mannes prüfen und wird er sich aussieben aus den Menschenkindern,
um den Geist des Frevels aus dem Fleisch zu tilgen und sie durch
den Geist der Heiligkeit von allen Taten der Bosheit zu reinigen.

276



Geist der Wahrheit wird er über sie sprengen wie reinigendes Wasser,
um von allem Unflat und vom Sich-gewälzt-haben ini Geist der Un-
reinigkeit zu säubern, damit er Einsicht gebe den Redlichen in die
Gnosis (Erkenntnis) des Höchsten und in die Weisheit der
Himmelssöhne (Engel) und klug mache die im Wandel Vollkommenen.
Denn sie hat Gott zum ewigen Bunde erwählt, und ihnen eignet alle
Herrlichkeit Adams» (Col. IV: 20—23a).

Hier liegt m. E. ein bislang übergangenes Problem großer
religionsgeschichtlicher Tragweite vor. Die «Herrlichkeit Adams», seine
Doxa, wird denen verheißen, die zum Bunde auserwählt sind. Ist
hier an Adam vor dem Fall, also an seine paradiesische Unschuld
und Sündlosigkeit gedacht? Oder sollte der «zweite Adam», der in
den Evangelien als «Menschensohn» Bezeichnete, also der «Messias»

gemeint sein?
Sofort stellt sich dem Leser die Frage: Kommen auch sonst

Stellen vor, die vom Erlöser als Adam und Adams Herrlichkeit
sprechen? Soviel ich sehen kann, liegt nirgends eine direkte Parallele
zur besprochenen Stelle der Sektenrolle vor; überall aber ist eineGe-
richtserwartung und auch Messiashoffnung zu Hause, und es ist
gewiß kein Zufall, daß jetzt auch ein Fragment mit alttestament-
lichen Messiasweissagungen, kettenartig zu Testimonien verknüpft,
aufgefunden wurde. Jedoch läßt sich nicht sagen — was Dupont-
Sommer kühn entwirft —, daß der Lehrer der Gerechtigkeit als
der eschatologische Heilbringer und Anthropos Adam interpretiert

wird, oder daß er bereits dei Märtyrertod gefunden hatte und
an einem Versöhnungstag in Transfiguration erschienen sei. Bis jetzt
jedenfalls fehlen die Unterlagen für eine derartige «christologische»
Interpretation10).

Gleichwohl muß man sagen: Unsere essenisch geprägte Sekte
weist eine auf die Zukunft gerichtete Frömmigkeit und bereits sich

begrifflich klärende eschatologische Lehre auf, die in dieser Weise,
nämlich als in einer «Gemeinde» sich konkretisierend,
religionsgeschichtlich bisher unbekannt war. Man sondert sich ab als «neuer
Bund» von allen nicht dazu Gehörigen. Erwählungsbewußtsein,
daraus entspringende Gesetzestreue, hieraus hervorgehende Taufund

Mahlriten, ja scharfe Askese und Gütergemeinschaft prägen den
Bund, und alles geschieht im Blick auf das Kommende und jetzt
schon Anbrechende — so daß die Gegenwart als «Kairos», d.h.
«Entscheidungszeit» empfunden und gelebt wird. Die Weltgeschichte
wird im Lichte dieses Situationsbewußtseins interpretiert.

Nehmen wir abschließend das Gesamtbild in den Blick, so muß
in der Tat geurteilt werden: Die Handschriftenfunde vom Toten
Meer stellen uns das SpätJudentum weitaus differenzierter vor Augen,
als es bisher der Fall war. Man ist gezwungen, die Hypothese von

277



einem in sich geschlossenen «orthodoxen» SpätJudentum preiszugeben

und muß statt dessen eine Komplexität der Struktur anerkennen.

Und innerhalb dieser spannungsreichen und mit Geschichtsbewußtsein

erfüllten spätjüdischen Religion finden sich auf Grund
der Handschriftenfunde so viele Anknüpfungspunkte für die Predigt
Jesu, wie auch für die Theologie der christlichen Urgemeinde, daß
letztere nunmehr viel stärker in Zeitströmungen und auch
Begriffsbildungen verwurzelt erscheinen, als es bislang erkannt werden
konnte. Darüber soll in einem zweiten Aufsatz die Rede sein.

l) Einen zusammenfassenden Bericht gab W. G. Kuemmel, «Theol.
Rundschau», N.F., 10, 1938, 301 ff. 2) Die besten Fundberichte gab W. Baumgartner,
«The3l. Rundschau», N.F., 17, 1948/49, 329 ff. und N.F. 19, 1951, 97 ff. ») Vgl.
z. B. H. C. Puech, «Neue Zürcher Zeitung» vom 15. und 16. Nov. 1953 (Nr. 2708,
2716 und 2724); und jetzt F. L. Cross, «The Jung Codex», London 1955. 4) Der
Fund der später zu datierenden Bar-Kochbar-Briefe und der späteren Münzen
weist nicht auf das Datum der Handschriften, sondern auf eine Wiederbenutzung
der Höhlen 1 Vgl. zur Sache: A. Dupont-Sommer, Nouveaux Aperçus sur des
Manuscrits de la Mer Morte, Paris 1953. Die bisher vollständigste Behandlung der
Gesamtfrage, auch eine Übersetzung der hier besprochenen Handschriften ins
Englische, bietet Millar Burrows, The Dead Sea Scrolls, New York 1955. A.
Dupont-Sommer, Aperçus préliminaires sur les manuscrits de la Mer Morte, Paris
1950, und Ders., Nouveaux Aperçus sur les manuscrits de la Mer Morte, Paris 1953.
Beides sind Einführungen, Berichte mit viel Übersetzungen der gefundenen Texte.
Daneben kann man in deutscher Sprache die an den Laien sich wendenden
Vorträge von Hans Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer, 2. Aufl. 1953,
nennen. — Der erwähnte Aufsatz von Edmund Wilson, A Reporter at Large, The
Scrolls from the Dead Sea, wurde in The New Yorker vom 14. 5. 1955, p. 45—131,
veröffentlicht und erregte — nicht zuletzt durch seine journalistisch geschickte
Darstellungsweise — großes Aufsehen. Letztgenannter Aufsatz ist inzwischen als
Buch erschienen und seit Monaten «Bestseller» in den USA. 5) Die Beschränkung auf
zwei Texte ist richtiger, weil allzuhäufig der Fehler unterläuft, eine theologische
Einheit aller Handschriftenfunde mehr vorauszusetzen als zu beweisen. 6) Wir
geben im folgenden die Zitate aus den Handschriften in Angabe der Columnen
— römische Zahl — und Zeilen — arabische Zahl. Soviel ich sehen kann,
wird in allen Übersetzungen auch bei eigener Kapiteleinteilung das hier
aufgenommene Zitierschema befolgt, so daß der Leser die Stelle leicht identifizieren
kann. 7) Zu Dupont-Sommer s. Anm. 5; Karl Elliger, Studien zum Habakuk-Kom-
mentar vom Toten Meer, Tübingen 1953, 270 ff. und 280 f. 8) Einige Buchstaben
fehlen hier erneut. Die Ergänzung ist nahezu sicher durch den Parallel-Text in der
1910 in Ägypten gefundenen «Damaskusschrift», die anscheinend eine spätere
Fassung der älteren Sektenrolle ist und somit nun auch zum weiteren Kreis
Qumrän-Sekte gerechnet werden kann. 9) K. G. Kuhn, Die Sektenschrift und die
iranische Religion. Zeitschr. f. Theologie und Kirche, 49, 1952, 296 ff. Zum Thema
vgl. auch: Kurt Schubert, Die jüd. u. judenchristl. Sekten im Lichte des Hs.-Fun-
des von 'En Fescha, Zeitschr. f. kathol. Theol., 74, 1952, Iff., sowie Ders. in:
Theol. Literaturzeitung, 78, 1953, Sp. 495—506. 10) A. Dupont-Sommer, Nouveaux
Aperçus sur les Manuscrits de la Mer Morte, 1953; wir zitieren nach der engl.
Ausgabe: The Jewish Sect of Qumrän and the Essenes, London 1954, 14—57.
Dagegen mit Recht K. Elliger, a. a. O., bes. 264 ff.

278


	Die Handschriftenfunde vom Toten Meer und das Spätjudentum

