
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion : Dr. F. Rieter

Rudolf Kaßners Blick und Äußerung

Es ist nicht eigentlich der Gedanke,
sondern der Blick, der den Gedanken
mitzieht, was Kaßner auszeichnet. Dieser
Blick aber, es ist kein malender Blick,
auch kein erzählender, sondern ein —
erstaunlicherweise — selber denkender
Blick. Dies durch ein paar Beobachtungen

zu erläutern, dienen uns drei
Bücher, die, teils von ihm selbst, teils ihn
betreffend, sämtlich im Eugen Rentsch
Verlag, Erlenbach-Zürich, erschienen
sind.

Das erste ist das Gedenkbuch, von
Freunden ihm zum 80. Geburtstag vor
drei Jahren herausgegeben, und leidsr
bereits vergriffen. Wie klingt da aus
jedem Wort der Freunde, daß sie ihn
wegen seiner Kraft des Sehens und des
umweglosen Durchschauens bewundern!
Rilke sagt bereits 1911 von ihm, daß
er «jetzt schon sicher scheint vor den
falschen Wünschen und Verwechslungen,

aus denen wir immer wieder Scheinkräfte

ziehen». Er versteht es, sein Denken

wie eine Erleuchtung mitzuteilen
und dennoch dabei jede weihevolle
Allure zu meiden. Carl J. Burckhardt
kennzeichnet es treffend so: «Von jeher
spürte ich bei Kaßner, sobald er zu
sprechen begann, eine ganz besondere
,Einsicht', welche einst dem antiken
Menschen eignete. Immer von der
Anschauung, nie vom Begriff herkommend,
vollzieht er den Akt des Einsehens durch
das Mittel eines seelenhaften Fluidums.»
Der Archäologe Ludwig Curtius bekennt,
aus seiner Physiognomik einen neuen
Maßstab des Ästhetischen empfangen zu
haben. Aber auch solche, die im Alter
ihm fernstehen, wie Friedrich Georg
Jünger, empfangen seinen Impuls, wie
die folgenden Sätze zeigen: «Wir
handhaben die Bedeutungen wie Schlüssel,
die uns ein Verborgenes aufschließen.

Was mit diesem Aufschließen getan sei,
ist eine Frage für sich, die fast ni«
gestellt wird, weil der Fragende sich mit
der Bedeutung beruhigt. Könnte es aber
nicht sein, daß die Bedeutung den Weg
zum Sein verstellt?» Und schließlich
fragt er: «Mehrt die Bedeutung das
Sein? Nein, das ist nicht denkbar. Aber
eines ist sie gewiß: Beziehung, Verweisung.

» Mag darüber Kaßner denken wie
immer: es wird aber doch in solchen
Worten fruchtbar, wovor Kaßner immer
gewarnt hat: die Physiognomik bloß als
eine Sammlung von Schlüsseln
anzusehen.

Daneben findet man in dem Band,
auf welche Art Graf Hermann
Keyserling im Jahre 1905 bei einer
Besprechung von Kaßners «Die Moral der
Musik» das Befremdliche der Kaßner-
schen Dialektik, besser: seiner
Identifizierungen, seiner pendelnden Vergleiche,
seiner Waage-Worte den Lesern
klarmacht. Nimmt man dazu noch die
umfassende, höchst solide Interpretation
von Hans Paeschke, die deutende
Aufnahme Kaßnerscher Motive wie die der
physiognomischen Prozedur selbst durch
Alessandro Pellegrini, der Gleichnisform

durch Theophil Spoerri, des
Zwiespalts der (modernen) Grenzmenschen
durch Claude Richard Stange, so hat
man von den verschiedensten Seiten her
eingesehen, warum Kaßner nicht nur
die Waage zwischen den Worten suchte,
sondern immer auch Wortwagnisse auf
sich nehmen mußte. Denn wozu diente
dieses ganze Denken in Gleichnissen?
Geht man der Herkunft Kaßners nach,
so trifft man auf einen Literaten (höchst
poetisch oft, aber nicht eigentlich Dichter),

der mit Dichtern gleichlebig und
oft verbunden war wie mit Rilke,
Hofmannsthal, George, Kafka, die selber

136



wiederum durch manche undichterische
Gedankenäußerung mitbezeichnet sind.
Nun ist es aber nicht einfach der damalige
Symbolismus, der Kaßner prägte. Sein
erstes Buch handelte von englischen
Dichtern wie Keats, Shelley, Blake,
Swinburne, Rossetti und war in der
ersten Auflage eingeleitet durch ein
Kapitel über den Piatonismus. Aus England
hatte Kaßner einen Anstoß gezogen,
der sein Denken wandelte, umstimmte,
wie auch vordem — etwa für die
Malerei — von dort ein solcher Anstoß
kam, obwohl England nicht entfernt
ein Land der Malerei war. So hat auch
Kaßner in England weniger den
Symbolismus gesehen als vielmehr —
gerade in jenen Dichtern — eine besondere

Art Seh-Malerei, ein physiogno-
misches Durchdenken und Ausdenken des
Geschehenen, woraus sich sein späteres,
halb erfindendes, halb philosophisches
Denken herleitete. Was Kaßner schrieb,
war eine immer wieder neu ansetzende
Physiognomik — nicht nur der Gesichter,

sondern der Dinge und der Welt
überhaupt. Sie beherrschte ihn bald so
vollkommen, daß er ein Denken, das
außerhalb dieses physiognomischen
Sehens und Zielens anfängt, überhaupt
nicht mehr zuließ.

Er erlaubte es sich einfach nicht. Man
hat ebendieses sein Verfahren als Willkür

und Vergewaltigung des Denkens
empfunden. Aber mir scheint, man darf
es nicht. Denn antreibend war hier eine
Aufgabe, die alles andere ist als
disziplinlos. Es ist der Blick, der aus sich
schon — denkt. Mag das auch ungereimt

klingen, Kaßner hat von dieser
Voraussetzung her dann wieder alles
Denken straff und unverwirrt gehalten. Er*
ergänzte das Denken und bahnte einen
Denkweg, der überhaupt erst zu
beschreiten war. So fand, umschrieb, ja
entdeckte er ganze Typen des menschlichen

Verhaltens und Charakters, die
man im Alltag wohl auch sonst benennen

mochte, die aber jetzt erst so
durchleuchtet waren, daß eine philosophische
Denkweise, die heute Anthropologie,
also wieder schlicht: Menschenkunde
heißt, sich daran ein Beispiel nehmen
könnte.

Immer war die Zeit, unsere Aktualität,
unser Augenblick mit darin zu spüren.

Es war ein Einsehen in unsere Zeit,
auch eine satirische und kritische
Einsicht in die Figuren und Umstände, die
uns umgeben, woraus aber dennoch
keine blanke Nutzanwendung gezogen

wurde. Weder Rezepte waren gegeben,
noch wurden Tendenzen irgendwelcher
kollektiven Art vorgeschrieben. Welche
Werte und Maßstäbe man aus dem allem
ziehen mochte, war zu deutlich in den

Enthüllungen vorgegeben, die Kaßner
schrieb. Deshalb ist es auch kein daher-
fuchtelndes Vergröbern, wenn er uns
heute, als die Grenzmenschen (wie er
sagt), den Bewohnern einer Identitätswelt,

wie er die Antike nennt, entgegenstellt

— als hätte sich die Welt wie auf
Nord- und Südpol auf diese beiden Arten

Mensch gestellt. Nein, Kaßner benenot
mit ihnen ein zeitliches Schicksal, und er
sieht es von uns aus, wie könnte er
anders? Erst auf diese Art kann, auch
physiognomisch, eine Richtschnur für die
christliche und die nachchristliche Welt
gezogen werden, die durch die selbstverständlich

viel zahlreicheren menschenmöglichen

und -unmöglichen Lebensarten

hindurchführt. Solche heißen z. B.
bei ihm: der Einzelne, der Kollektivmensch.

Was aber zu dergleichen Lebensformen

und Menschentypen zu sagen ist,
läßt sich nicht von außen, wie von
Gesichts-Thermometern ablesen. Neben
dem «Gedenkbuch» schlug ich Kaßners
alte Gleichnisbücher auf (und fast alle
seine Schriften sind Gleichnisse), und
ganz frisch wurde mir klar, wie wenig

er Eigenschaften aus diesem oder
jenem Stück des Gesichts und des Körpers

liest. Ganz anders: Kaßner geht
den Verhältnissen eines Teils zum
andern nach, des Auges zum Mund, der
Stirn zum Kinn, des Gesichts zum
Nacken, und vermag aus Balance oder
Nicht-Balance etwas über den Zustand,
das Befinden des Charakters zu ersehen.
Also sieht er stets die Bewegung — was
das Leben ja ist — und nicht die
Etikette, die eine einseitig rationalistische
Betrachtungsweise gern aufgeklebt sein
lassen möchte, als wäre das Leben
stillzuhalten, als wäre alles ein für allemal
bezeichnend und in der Bedeutung (eben
durch lauter eindeutige Signale) festgelegt.

So zeigt denn Kaßner, wie wichtig
es ist, Signale lesen zu können, aber
sogleich auch: zu wissen, daß wir durch
Signale getäuscht werden können und
daß es, eben in dieser Zeit der
Kollektivmenschen, immer mehr solche gibt,
die es darauf anlegen, zu täuschen (auch
sich selbst, wahrscheinlich).

Dies alles begegnet jedem, der Kaßner

liest; doch noch genauer, mit all
den offenen Stellen, die zu eigenen Er-

137



wägungen locken, erfährt er es aus den
Gesprächen mit Kaßner, die Aljoscha
Clemens Kensik und Daniel Bodmer
aufgezeichnet haben. Diese Aufzeichnungen
sind das Wichtigste in dem «Gedenkbuch»

— und wenn es nur die
Bemerkungen über Physiognomik und die über
Robert Musil, einen anderen Leser dss
Charakters unserer Zeit, wären; gerade
die letzteren Bemerkungen sind rauh,
doch kommen sie kaum aus Mißgunst,
welche im übrigen Kaßner nie eigen ist.
Daß die beiden indessen unvereinbare
Gegensätze seien, war wohl anzunehmen.
Musil ging den unmerklichen und nahezu

unsichtbaren Antrieben des Lebens
nach, Kaßner den Zeichen, und er tat
dies ganz empirisch und zugleich ganz
denkend. Daher die Mischung von fast
herrischer Exaktheit und Ausschweifung,

die man Kaßner nachsagt. Es war
ja nun auch eine absonderliche Art der
Verbindung. Sonst hieß es immer: wer
auf Anschauung aus ist, der hat die
Vergünstigung, daß er sich mit etwas
weniger Denkbemühung zufrieden geben
darf. Hier aber, hier wird das Denken
erst richtig angetrieben, indem und weil
die Anschauung kein Ende findet.

Diese Seite seines Wesens, die immer
zunehmend im Felde der Gleichnisse
sich ausspricht, erfährt man in einem
neuen Buch Kaßners. Er hat es sich
sozusagen selbst zum 80. Geburtstage
geschrieben. Es heißt Das inwendige Reich.
Versuch einer Physiognomik der Ideen.
Hier zeigt sich, wie sehr immer mehr
die Ideen selbst gleich Gesichten gesehen
werden. Jetzt werden die Ideen zu phy-
siognomischenGegenständen; früher oder
wenigstens am Anfang des Kaßnerschen
Werkes waren die Ideen eher Beiträge
zu seiner Physiognomik, vielleicht
manchmal Gerüst, das empirische
Gegenstände anzuordnen erlaubte. Nun
aber sind Ideen gewandelt in Gleichnisse
oder Urgründe ganzer Welten, bisweilen
auch in Symbole, so in dem großartigen
Stück, das am Ende des Buches steht:
«Die Sphinx und das Kreuz.» Warum
dieser Weg mehr und mehr von
Symbolen gesäumt ist, wird klar, wenn man
sich des Grundantriebes und der
Grundkategorie dieses Denkens entsinnt.

Die Einbildungskraft — das ist der
zentrale Begriff für alles, was Kaßner1
gedacht hat. Sie hilft der Beobachtung
dessen, was nicht obenauf liegt, was nur
der Deutung sinnvoll wird; und sie
führt auch, hinter den Gesichten und
Visionen, in die Welt, die von ihnen er¬

füllt ist; und auch sie, die Einbildungskraft,
hat ihr Gesicht. Ist aber von

ihm zu handeln, so beginnt die
Gleichnisrede.

Diese späte Art aber mit der frühesten
vergleichend zu verbinden, ist jetzt wieder

Gelegenheit, indem (als drittes) eins
der Frühwerke, Melancholia. Eine
Trilogie des Geistes (1908), neugedruckt
wurde. Hier ist mit aller Macht und
zum ersten Male in Kaßners Werk das
Genaue und das Ungenaue gegeneinander
gehalten. Und beides hat nun eben in
der Welt seinen Wert, ja sein Recht.
Hier auch geht es schon, zumal in dem
Gespräch des Menschen mit dem
Gliedermann, um die Einbildungskraft.

Einbildungskraft scheint das Ungenaue

selbst zu sein. Sie ist aber das
Maß für das Schwierige, für das noch
Unentschiedene. Und wiederum trifft
beides zu: das Leben beginnt nicht mit
der Entschiedenheit, es läßt sie heranreifen,

und schließlich: das Leben ist
schwierig, verlangt darum die
Einbildungskraft. Man braucht aus dem
genannten Gespräch nur die eine, gleich
zu zitierende Stelle zu lesen, und man
möchte glauben, der Gliedermann, der
genau rechnende, sei mehr Mensch als
der Mensch, der vergeblich versucht,
seiner Puppe klar zu machen, was
Einbildungskraft sei, die allein den
Menschen auszeichnet. Der Mensch wirkt,
als sei er ganz selbstlos im schlechten
Sinne; aber schließlich wird er heftig:
«Sagen wir es lieber so, du hast keine
Einbildungskraft und meinst,
Rechtschaffenheit genüge... wie einem Wechsler.

Ja, einem Wechsler. Du bist ein
Wechsler. Du gibst und nimmst und
nimmst und gibst wieder. Als ob du
ewig leben würdest. Freilich ist dein
Leben ewig in gewissem Sinne, und aus
diesem Gesichtspunkt wären Manieren
deinerseits gewiß überflüssig. Wir
Menschen aber haben Manieren, weil unser

Leben nur eine kurze Zeit währt.
Und darum, um unseres kurzen Lebens
willen, haben wir auch Einbildungskraft;
und weil niemand weiß wie lange es
dauert, versetzt sich ein Mensch an die
Stelle des anderen und ist gerade dafür
dankbar, wofür er keinen Dank schuldet,

und tut immer, als ob er in aller
Menschen Schuld stünde. Ein Wechsler
gibt und nimmt, denn er versetzt sich
nicht an des anderen Stelle; ein Mensch
von Einbildungskraft aber gibt und gibt
wieder und nimmt nichts, so sehr weiß
er sich an die Stelle des anderen zu ver-

138



setzen.» Das ist die Seite des Menschen,
die Kaßner für wichtig und erhaltens-
wert hielt. Doch die Bedenken
verschwieg er nie, und heute schreibt er:
«Wir heute im Jahrhundert des Kollektivs

fühlen uns im Innersten unseres
Menschenwesens sehr losgebunden von
Institutionen, was freilich den einen
Nachteil hat, daß wir, jeder einzeln
genommen, wenn es dazu kommt, leichter,

und zwar gleich in großen Massen,
justifiziert werden, erschossen, gehängt,
vergast und was es sonst noch gibt.»

Schon so, durch den Vergleich einer

frühen und einer späten Stelle der
Schriften, aber noch auf vielfach
anderem Wege, wird dem Lesenden klar,
wie sehr Kaßner Gleichnis und
Wirklichkeitssinn ineinanderdringen läßt.
Fernes, ja Undeutliches taucht auf, weil
die Gedanken, die es beschwören, von
einer Realität ausgehen, die wohl jeder
schon mit Gewißheit erfahren hat. Dies
aber ist Rudolf Kaßners Ruhm: er hat
auf seine Weise Wirklichkeit und Idee,
Erfahrung und Meditation wieder
benachbart.

Carl Linfert

Schöne Literatur in Neudrucken und kritischen Ausgaben

Der Rezensent befindet sich selten
in einer glücklicheren Lage, als wenn
er über einen Stapel neu aufgelegter
oder nach kritischen Gesichtspunkten
herausgegebener Werke zu berichten
hat. In diesem Falle bleibt es ihm
erlassen, sich über die Notwendigkeit der
Ausgaben zu verbreiten, weil der
Neudruck oder die kritische Ausgabe fast
stets einer Nachfrage entspricht. Sie
entsteht aus dem Mangel an guten oder
auch nur greifbaren Texten und in
Verbindung mit einem Qualitätsurteil, das
sich geschichtlich gebildet hat und durch
den Zeitgeschmack bestätigt wird. Man
druckt in der Regel nur solche Werke
neu, denen das Prädikat des Klassischen
im weiten Sinne zukommt. So hat der
consensus omnium dem Urteil des
Rezensenten vorgegriffen, noch ehe er die
Prüfung vornimmt. Seine Aufgabe
besteht mithin im wesentlichen darin, dem
Leser die Neuerscheinung zu beschreiben

und ihm ein Urteil über die Qualität

der Ausgabe und der Darbietung
zu sagen.

Dieses Urteil ist indessen nicht
immer einfach zu gewinnen. In der
Literatur ist eine ähnliche Erscheinung zu
beobachten wie im Theater- oder Kdh-
zertleben: Wie hier Regisseur oder
Dirigent den Autor heute vielfach zu
verdrängen suchen, indem sie ihre subjektive

«Auffassung» zur Schau stellen,
statt dem Werke zu dienen, so in der
Literatur Herausgeber und Übersetzer.
Herausgabe bedeutet meist Auswahl und
Präsentation, übersetzen in jedem Falle
Interpretation. Der Vermittler trifft also
eine persönliche Entscheidung, und dem

kritisch Urteilenden stellt sich die Frage
nach deren Berechtigung: weniger eine
Frage nach Falsch oder Richtig, als
vielmehr eine solche nach dem zurückhaltenden

Dienst, nach Geschmack und Takt
— nach angeborenen Gaben und
Imponderabilien also, für deren Beurteilung
uns normative Regeln versagt sind.
Geschmack kann gegen Geschmack stehen,
Taktempfinden gegen Taktempfinden.
Nur für die kritische Ausgabe gibt es

objektive Maßstäbe, nicht für den
Liebhaberneudruck. Hier liegen die Grenzen
der Kritik. Die intellektuelle Redlichkeit

gebietet, sie sich gegenwärtig zu
halten.

Ein Muster für geschmackvolle und
gewissenhafte Herausgeberarbeit stellt
der Neudruck der Carmina Burana dar1).
Eberhard Brost hat die durch Carl Orffs
szenische Kantate unterdessen berühmt
gewordenen «Lieder der Vaganten» aus
dem Benediktbeurer Kodex des 13.
Jahrhunderts nach Ludwig Laistner
herausgegeben. Der Akzent liegt auf der
Präposition. Laistner war ein Stern mittlerer

Leuchtkraft am Münchner Dichterhimmel,

an dem sich vor hundert Jahren

die Kometen Heyse, Geibel, Lingg
und andere im Sternbild des «Krokodils»

trafen. 1879 ließ Laistner seine
Übersetzung von 27 Liedern, vornehmlich

aus den «Carmina Burana», zum
ersten Male erscheinen. Die Arbeit trägt
den Stempel ihrer Zeit: nicht nur im
Hinblick auf die Lesarten und das
Verständnis der Lieder, die damals noch als
einmalig galten, während sie nach
zahlreichen ähnlichen Funden heute als
späte Glieder in einer langen Kette er-

189



kannt sind, sondern vor allem im Ton.
Es scheffelt und geibelt mächtig in Laist-
ners Versen; ein bierseliger «Wirtin
Töchterlein »-Ulk macht sich breit, so
als wären die Scholaren des hohen
Mittelalters in Couleur von Paris nach
Bologna gezogen und hätten gar streng auf
Comment gehalten. Nun weiß man heute,
daß die Verfasser der Lieder nicht nur
Outcasts und Tunichtgute waren,
sondern auch hohe geistliche und weltliche
Würdenträger, die auf Klöstern und
Universitäten die Bibel und ihre Klassiker

gelesen hatten und durchaus nicht
nur sangen, wie der Vogel singt,
sondern wie die Schulübung es vorschrieb.
Das wußte Laistner nicht, und so
übersetzte er gar «natürlich» und mit
erstaunlicher Gewandtheit, doch eben in
einer falschen Tonart. Brost stellt in
seinem genau unterrichtenden Nachwort
und in den Anmerkungen das grob
Mißratene richtig. Auch wo es nicht
geschieht, muß der Leser selbst ohne
Lateinkenntnisse heute nicht mehr glauben,

in amorem visae cedo heiße auf
deutsch unbedingt: «Flugs entbrannt'
ich gen der Maide». Anderseits tat man
gut daran, auf Laistners Verdeutschung
nicht zu verzichten, denn viele Verse
sind gut gelungen, und wie die Dinge
liegen, bleibt nichts anderes übrig, als
die Mängel mit den Vorzügen
hinzunehmen.

Dagegen ist Jonathan Swifts
unsterbliche Satire Lemuel Gullivers Reisen

in verschiedene ferne Länder der
Welt von Carl Seelig neu und vollständig

übertragen worden 2). Von Kleinigkeiten

abgesehen, liest sich die
Übersetzung glatt. Hermann Hesses knappes
Vorwort greift über Bekanntes nicht
hinaus. Der als Nachwort abgedruckte
Essay von Hippolyte Taine über Swift
gehört zu den Meisterstücken literarischer

Kritik; er ist dem bittersten Pamphlet

gegen das menschliche Geschlecht,
das je geschrieben wurde, nicht weniger
ebenbürtig als die Holzschnitte Grand-
villes, die den Band zieren. Hier ist der
Kritiker mit dem Autor einen Bund
eingegangen, wie er in der Geschichte der
Literatur nicht häufig wiederkehrt.
Dank Taines Verständnis glaubt auch der
Leser den unseligen Misanthropen und
Weltverbesserer so zu verstehen, daß er
Menschenhaß und Donquixoterie für die
selbstverständlichsten Antworten auf
menschliche Fehlbarkeit hält. Mehr
vermag literarische Kritik nicht zu leisten.

Herausgeberkritik steht vor anderen

Aufgaben. Vier Jahre nachdem der
«Gulliver» als Satire einen der
möglichen Höhepunkte der europäischen
Aufklärung erreicht hatte (1726), wurde
mit Johann Georg Hamann einer ihrer
entschiedensten überwinder geboren,
über dem Druck seiner Werke und
Briefe hat bis vor kurzem ein ähnlicher
Unstern gewaltet wie über den
Ausgaben seiner Zeitgenossen Winckelmann
und Wieland. Wir besitzen von allen
drei eine sattliche Reihe gesammelter
Werke und Briefe; doch sind diese
allesamt weder textlich einwandfrei noch
vollständig. Die kritische Wieland-Ausgabe

begann 1909 zu erscheinen; sie
stagniert seit Jahren. Von Winckelmann
erscheint gegenwärtig die kritische
Briefausgabe, während es mit den Werken

noch recht im argen liegt. Josef
Nadlers Fleiß danken wir die seit 1953
abgeschlossene Ausgabe der Werke
Hamanns, aber gerade Nadler hält dieBriefe
für «Hamanns Hauptwerk nach Umfang,
geistigem Wert und literarischer
Vielseitigkeit». Schon 1927 wurde die
kritische Ausgabe des Briefwechsels Walther

Ziesemer anvertraut; er starb 1951.
Arthur Henkel führt nun das vielfach
unterbrochene große Werk zu Ende.
Jetzt liegt der Erste Band (1751—1759)
vor; sechs weitere Textbände und ein
bei Hamanns unerhörter Belesenheit
unerläßlicher Erläuterungsband sind
geplant, insgesamt mehr als 4000
Druckseiten3). Die Deutsche
Forschungsgemeinschaft unterstützt das
Unternehmen. Der vorliegende Band
umfaßt 173 Briefe fast ausschließlich von
Hamann selbst, vornehmlich an die
Eltern und den Bruder, an Johann Gotthelf

Lindner und andere Freunde sowie
die fünf frühesten Briefe an Kant. Es
wäre angenehmer gewesen, die Antworten

der Korrespondenten in anderen
Schriftgraden oder -arten zu lesen als
Hamanns eigene Briefe; aber es ist —
im Gegensatz zur Winckelmann-Brief-
ausgabe — auf jeden Fall zu begrüßen,
daß die Antworten zeitlich unter die
Hamanniana eingereiht sind: Nur so
ergibt sich ein übersichtliches Ganzes.
Soweit sich ohne Kenntnis der Originale
bzw. der Photokopien urteilen läßt,
stellt die kritische Arbeit der Herausgeber

eine untadelige Leistung dar.
Zahlreiche bisher nur auszugsweise bekannte
Briefe liegen nun vollständig und die
meisten Stücke überhaupt zum ersten
Male vor. Mit Recht ist das diploma-

140



tische Verfahren bei der Wiedergabe
angewandt worden, und zwar — wiederum
im Gegensatz zur Winckelmann-Aus-
gabe — folgerichtig. Konjekturen sind
sehr sparsam und stets sinnvoll eingeführt.

Mit dem Druck dieser Briefe ist
ein «unschätzbares Archiv» (Goethe)
eröffnet worden; es ist heute um so
wertvoller, als die wichtigsten Originale im
Kriege verschollen sind. Der Leser
erlebt die jugendliche Entwicklung und
religiöse Umkehr eines höchst eigenartig
und rätselhaft organisierten Geistes, der
sich nicht nur sibyllinisch auszudrücken
beliebte, sondern den Geheimnissen des
lebendigen Geistes wirklich auf der Spur
war und sie in gesegneten Augenblicken
zu entschleiern wußte. Darüber hinaus
wird eine unvergleichliche Quelle zum
Verständnis der typisch deutschen Wendung

von der Aufklärung zum
Irrationalismus zugänglich. Die Erwartung
ist nicht übertrieben, daß die
Inkubationszeit der deutschen Klassik und
Romantik in zahlreichen Einzelheiten
wie als Ganzes in neuem und deutlicherem

Lichte erscheinen wird, wenn
Hamanns Briefwechsel vollständig and
kommentiert vorliegt.

Während an den Nordostgrenzen
des deutschen Kulturbereiches Hamann
and Herder an den Bastionen der
Aufklärung rüttelten, standen die Schweizer
um die gleiche Zeit in einem ähnlichen
Kampf. Dieses Ringen um den Geist
einer neuen Zeit war bisher nur literarisch

faßbar; durch die prachtvolle
Wiedergabe der Zeichnungen Hans Heinrich
Füßlis wird es nun auch sinnlich deutlieh

4). Der Künstler wurde 1741 in
Zürich geboren, sah aber seine Vaterstadt
während der letzten 45 Lebensjahre nicht
wieder, weil er in Preußen, Rom und
London lebte, wo er schließlich
Professor und Keeper der Königlichen
Akademie wurde und hochgeehrt starb. Die
von Paul Ganz offensichtlich nach
englischen Quellen (selbst die Titel
deutscher Bücher sind aus dem Englischen
zurückübersetzt!) eingeleitete und
beschriebene Sammlung von 107 Zeichnungen

und 13 Textillustrationen zeigt
Füßli vornehmlich als Illustrator großer
Werke der Weltliteratur. «Till
Eulenspiegel» und Shakespeares Dramen,
Homer und Dante, Spenser, Cowper, Milton

und Gray, Goethes «Faust» und die
«Nibelungen», die Bibel, Mythen und
Sagen aus der klassischen und romantischen

Welt liefern die Vorwürfe zu hin¬

reißend lebensvollen Zeichnungen. Oft
sind sie von Michelangelos gewaltiger
Gestensprache inspiriert und schließen
schon darum blassen Klassizismus aus.
Durch die Behandlung dämonischer Motive

stellen sie überdies die bildnerische
Vorbereitung und Begleitung der
deutschen Romantik dar — in viel höherem
Maße als etwa Runges oder der Nazare-
ner Arbeiten. Gibt es nicht zu denken,
daß Füßli in Rom schon zwischen 1769
und 1779 Odin und die Walküren zeichnete,

während sie einen toten Helden
betrauern? Hier wird ein ähnlicher
innerer Widerstand gegen die klassizistische

Stilisierung der geistigen Welt spürbar

wie bei Goethe, der diesem bald darauf

am gleichen Ort die Hexenküchenszene

des «Faust» eingab. Und nicht
zufällig erwarb Goethe in Zürich mehrere
Zeichnungen Füßlis. Später schlug seine

Bewunderung freilich in scharfe Ablehnung

um; auch in seiner Heimatstadt
fand der Schüler Bodmers, Freund La-
vaters, Pestalozzis, Sulzers und Übersetzer

Winckelmanns ins Englische nur
geringe Anerkennung. So stellt Paul
Ganz' Veröffentlichung eine späte
Rehabilitierung des Zeichners dar. Füßlis
zeichnerische Entdeckung der Welt Dantes

und Shakespeares gehört zu den
wahrhaft revolutionären Taten der
Epoche, die zwar ohne Bodmers Anrî-
gung nicht zu denken ist, aber ihr eigenes

künstlerisches und kulturgeschichtliches
Gewicht besitzt. Auch hier spricht

der Geist einer neuen Zeit.
Während der gleichen Jahrzehnte

blühte die literarische Kritik auf und
erreichte eine nicht wieder erklommene
Höhe. Aus den Erfahrungen und Bedürfnissen

des germanistischen Lehrbetriebes
entstand der Erste Band eines

umfangreichen Textlesebuches, das Meisterwerke

deutscher Literaturkritik enthält
und durch den Leipziger Germanisten
Hans Mayer herausgegeben und eingeleitet

wurde5). Die Texte reichen von
Gottsched bis Hegel, umfassen also
Aufklärung, Klassik und Romantik, das
heißt die vom Herausgeber als innere
Einheit verstandene Epoche von 1730
bis 1830; sie sind sachlich und historisch
erläutert. Unter die insgesamt 60
Selbstanzeigen, Rezensionen, ästhetischen
Grundlegungen und Auseinandersetzungen

sind neben leicht erreichbaren Texten

dankenswerterweise auch schwerer
zugängliche Stücke aufgenommen:
Gottscheds Vorrede zu seinem «Cato», Ra-
beners Abhandlung «Vom Mißbrauch der

141



Satire», zwei Kritiken von Johann Elias
Schlegel, Bürgers Vorrede zu den
Gedichten, drei Shakespeare-Aufsätze
Ulrich Bräkers, drei Essays von Johann
Georg Forster, Solgers Kritik der
«Wahlverwandtschaften» usw. Der
Herausgeber erinnert selbst an Hofmannsthals,

Loerkes und Suhrkamps
Lesebücher; in der Tat kann hier eine
ähnliche Sammlung für ein begrenztes
Gebiet entstehen, wenn der folgende Band
für das «eigentliche» 19. Jahrhundert
hält, was der erste erfüllt.

Nicht ohne begreifliches Interesse
wird man Mayers polemische Haltung
eben gegen Hofmannsthal oder auch
gegen Gundolf zur Kenntnis nehmen:
fühlt sich der Herausgeber doch offenbar

gedrängt, seine soziologisch-historisch
orientierte Literaturbetrachtung

gegen eine «nur» ästhetisch-geistesgeschichtliche

abzugrenzen, wobei er auf
Begriffe wie «Konterrevolution»,
Imperialismus usw. nicht verzichten zu dürfen

glaubt. Nun ist der Unterzeichnete
keineswegs der Meinung, daß die
Literatursoziologie in «Niederungen»
führe, wie ein deutscher Literarhistoriker

in ganz unbegründeter
Überschätzung des Ästhetischen einmal
äußerte; er meint im Gegenteil, daß die
Erforschung der gesellschaftlichen
Zustände, die auf das Entstehen eines
geistigen Werkes eingewirkt haben, zu
dessen Erhellung führen kann. Freilich
ist er anderseits der ernstlichen Überzeugung,

daß Literaturforschung es
vornehmlich mit Formproblemen zu tun
hat (wobei die Form auch soziologisch
bedingt sein kann) und daß sich
dogmatische Gesichtspunkte, welcher
Herkunft auch immer, mit seriöser
Literaturkritik nicht vereinbaren lassen. Darum

kann er Franz Mehring nicht zu den
«meisterlichen», sondern bestenfalls zu
den gläubigen Literaturkritikern zählen,
und einem Satze wenig Sinn abgewinnen,

der behauptet, «das bürgerliche
Denken» sei «weitgehend verdinglichtes
Bewußtsein». Dagegen scheint ihm die
Idee, Montesquieus Grundsatz von der
Gewaltenteilung als Kernprinzip auch
der Aufklärungsästhetik zu verstehen,
durchaus fruchtbar: «Der Künstler
gehört zur Exekutive, der Kritiker ist
Richter. Beide aber unterstehen den
Gesetzen des Schönen, einer Legislative,
deren Gesetze ewige Geltung beanspruchen

und deren eigentlichen Gesetzgeber
die Griechen waren.» Hier ist eine echte
Struktur der Zeit erkannt und sinnge¬

mäß auf die Literaturkritik angewandt.
In Mayers Lesebuch ist Schiller mit

der Vorrede zu den «Räubern», den
großen kritischen Auseinandersetzungen
mit dem «Egmont» und mit Bürgers
Gedichten sowie mit der Untersuchung
«über den Gebrauch des Chors in der
Tragödie» vertreten. Im übrigen hat das
Schiller-Jahr eine stattliche Reihe von
Neuauflagen der Werke und Briefe
gezeitigt. Die originellste Gabe ist jedoch
der reizende Neudruck eines nahezu
verschollenen «Werkes», der «Avan-
turen des neuen Telemachs oder Leben
und Exsertionen Koerners von
Hogarth und Winkelmann», unter dem
modernen Titel Der lachende Tragiker e).
Hinter den berühmten Namen verbargen
sich Schiller und sein Freund Ferdinand
Huber, wobei dieser die Rolle des
Kunstexperten und Schiller seltsamerweise die
des Malers übernahm. Beide waren mit
Gottfried Körner befreundet und
überraschten ihn zu seinem 30. Geburtstag
im glücklichen Dresdner Sommer 1786
mit ihrem Opus: 13 Aquarellen aus
dem Alltagsleben des Körnerschen Hauses,

die auch nicht in einer einzigen
Linie den Erfolg von Anton Graffs
Unterricht verraten, den Schiller — zwar
nur eine Stunde lang — genossen hatte.
Sie sollten Körner mit freundschaftlicher

Bosheit sagen, was man ihm ernstlich

schwer hätte beibringen können.
Hermann Seybolh hat ein erläuterndes
Nachwort beigesteuert.

Von «ergreifender Kindsköpfigkeit»
spricht Thomas Mann in seinem Versuch
über Schiller7). Er hätte keinen
treuherzigeren Beleg finden können als diese
Aquarelle. Von allen Schiller-Gedenkaufsätzen

dürfte Thomas Manns Essay
die Zeiten überstehen: nicht allein wegen

der Autorität des Verfassers und der
wahrhaft erstaunlichen Tatsache, daß
der Versuch im Jahre 1955 als Rede in
Stuttgart wie in Weimar vorgetragen
werden konnte, sondern wegen der
vollendeten Schönheit seiner Form und der
Originalität seiner Aussage. Darin
besteht ja die Größe des Essayisten: Er
kann Bekanntes in so persönlicher Weise
formulieren, daß wir es gleichsam zum
ersten Male vernehmen. Vor allem aber
sei es Thomas Mann gedankt, daß er
nach all dem Gerede über einen
«katholischen» oder «barocken» SchiUer
wieder von dem «großen Liberalen»
spricht und, die Nebel idealistischer
Interpretation zerstreuend, den Realisten,
ja den Materialisten zu Worte kommen

142



läßt. Denn auch das konnte SchiUer
sein, wenn der Anlaß ihn reizte, und
nicht nur während seiner Jugend.

Diese Haltung war einer der Gründe,
weshalb er vielen Romantikern nichts
mehr zu sagen katte. Die «Braut von
Messina» ist für Brentano «ein erbärmliches

Machwerk, langweilig, bizarr und
lächerlich durch und durch». «Als
Goethe anfing zu schillern», heißt es ein
andermal, «hat er nicht mehr geblüht
und gedichtet.» Damit ist zugleich
Brentanos Briefstil charakterisiert: die
artistische Beherrschung des Wortes, die
in Mißbrauch umschlagen kann. Nach
einer seiner zügellosen Tiraden gibt er
selbst die treffende Erläuterung: «In
allem diesen ist das Wort die Peitsche
und der Gedanke der Krause!.» Das
Wort ist also Subjekt, der Gedanke
Objekt. Darum die Einschaltung von
Versen in Briefe und Erzählungen; darum

die unendliche Lust an der Mitteilung

und Schaustellung all dessen, was
man gemeinhin auch der Schwester, dem
Bruder, dem Freunde verhüllt oder
verhehlt: «Denn es ist mir kein Leben
langweiliger als ohne Freund mit faulen

Korrespondenten.»
Aus etwa 1000 bisher gedruckten

Briefen Clemens Brentanos hat Friedrich

Seebaß eine zweibändige Auswahl
zusammengestellt, insgesamt 180 Nummern

8). Ursprünglich war eine
historisch-kritische Gesamtausgabe geplant;
die vorliegende Sammlung kann und will
sie nicht ersetzen. Doch hat sie insofern
nicht nur Liebhaberwert, als die wichtigen

Briefe an Arnim wesentliche
Ergänzungen nach den Handschriften enthalten,

die bisher unbekannt waren. Dafür
werden andere Briefe gekürzt
wiedergegeben und Schreibung und Zeichensetzung

ziemlich rigoros, wenn auch
nicht immer folgerichtig modernisiert.
Das Fehlen jeglichen Kommentars, der
auch durch die ausführliche Einleitung
des Herausgebers nicht ersetzt wird,
mindert anderseits den Liebhaberwert;
denn die Angaben im Personenregister
sind kläglich (Mme. de Staël: «Tochter

des Ministers Necker» — auf dieser
Verwandtschaftsbeziehung gründet sich
schließlich nicht ihr europäischer Ruhm,
und wer sie nicht kennt, möchte mit
Recht fragen, wer wohl der Minister
Necker war). Trotz dem unbestreitbaren
Verdienst, eine Briefsammlung Brentanos

überhaupt wieder greifbar gemacht
zu haben, bleibt der Versuch unbefriedigend:

weder Fisch noch Fleisch.

Jedenfalls scheint mir die eindeutige

Liebhaberauswahl aus dem Werke
eines «Dichters höheren Ranges» unbedingt

wertvoller, zumal wenn sie handlich,

geschmackvoll gesetzt und gedruckt
und mit dem Nachwort eines
Gleichfühlenden versehen ist. Eine zweibändige
Auswahl aus Josef Freiherrn von Eichen-
dorffs Schriften legt Werner Bergengruen

vor; der Erste Band enthält die
Gedichte und den Jugendroman Ahnung
und Gegenwart, der Zweite Band
Erzählungen oder Teile aus diesen9). Die
Dramen, Epen, literarhistorischen und
politischen Schriften fehlen mit
Ausnahme der beiden schönen Essays «Der
Adel und die Revolution» und «Halle
und Heidelberg»; hingegen ist die
Schilderung der Harzreise aus dem Tagebuch

beigegeben. Der Leser wird also
nichts lebendig Eichendorffsches
vermissen — außer den « Freiern > ; doch
das Lustspiel hätte die Abstimmung der
Bände auf Lyrik und Erzählung
gesprengt. Wie Taines Essay über Swift,
so sind auch Bergengruens Nachworte
Muster für elegante und eindringende
Darbietung: von Liebe zum selig Naiven

getragen, ohne blind gegen die
Schwächen zu werden; mit treffenden
Formulierungen über die «Unverbieg-
barkeit» von Eichendorffs Charakter,
über das «Naturphänomen» seines Dichtens,

das keine Entwicklung hatte, weil
es keiner bedurfte; über die formelhaften

Wiederholungen, das dichterische
Selbstbewußtsein, die Stellung Eichen-
dorffs in der Welt und zur Welt. Hier
erläutert ein Schriftsteller, der selbst
das Handwerk versteht; daher die tüchtigen

und zutreffenden Beobachtungen

über die Komposition des
erzählerischen Werkes, die einen Blick in die
Werkstatt eröffnen.

Gleiches gilt von Eichendorff
selbst: Wo er über die literarische Her-
vorbringuug anderer spricht, geschieht
es mit Sachverständnis. Gewiß zählen
seine Schriften zur Literatur — vier
Bücher und verschiedene Aufsätze —
nicht zum unentbehrlichen Bestand der
Literaturgeschichtschreibung. Sie sind
zum Teil flüchtig und aus zweiter Hand
zusammengeschrieben und im Sachlichen
überholt; oder es steht der antizipierte
Kulturkämpfer dem Dichter im Wege
oder dieser dem Publizisten. Dennoch
gehören einzelne Stücke — Bilder, Profile,

Hauptkapitel, grundsätzliche
Andeutungen nennt sie ihr jüngster
Herausgeber treffend — zu den feinsten

143



psychologischen und soziologischen Studien

über die deutsche und europäische
Literatur, die wir besitzen, besonders
diejenigen, in denen Eichendorffs Herz
mitspricht. Freilich sind sie selbst für
den Fachmann nur in Auswahl von
Nutzen, und es ist Paul Stöcklein zu
danken, daß er eine solche unter dem
Titel Anmut und Adel der Poesie
vorgelegt und sachkundig eingeleitet
hat ").

Mit Brentano und Eichendorff hat
Schelling gemeinsam, daß das Hauptgewicht

seiner literarischen Tätigkeit in
die Jugend- und Mannesjahre fällt. Brentanos

letztes wichtiges Werk erschien,
als er 39 Jahre alt war; Eichendorff
verstummte als Dichter mit etwa 50,
Schelling als Philosoph nach dem Tode
seiner Frau Caroline; er war erst 34.
Auch dieses meteorgleiche Aufglühen
während der Jugend und das Verglimmen

oder Erlöschen im Alter ist Ro-
raantikerschicksal; die zahlreichen
Frühgereiften und Frühvollendeten legen
Zeugnis ab. F. W. J. Schelling
insbesondere war die Vollendung verwehrt;
doch diejenigen von seinen Schriften,
die in das Jahrzehnt zwischen 1799 und
1809 fallen, gehören zu den Elementen
romantischen Denkens: so die 14
«Vorlesungen über die Methode des akademischen

Studiums». Sie wurden 1802 in
Jena gehalten und jetzt unter dem
aktuellen, aber sachgemäßen Titel
Studium generale, von Hermann Glockner
eingeleitet und erläutert, neu
gedruckt u). Die Bedeutung des Werkes
beruht nach Glockner «auf den ge-
schichtsphilosophischen Ideen und auf
der durchgängigen Abkehr vom
Reflexionsstandpunkt», das heißt von einseitiger

Betätigung des Verstandes. Hier
konnten die Romantiker ohne Vorbehalt
zustimmen; sogar Brentano tat es, nachdem

er anfangs seine satirische Ader
an Schelling geübt hatte. Doch in Schel-
lings Vorlesungen liegt auch geistiger
Explosivstoff mit Fernwirkung: «Alle
Regeln, die man dem Studium
vorschreiben könnte, fassen sich in der
einen zusammen: Lerne nur, um selbst
zu schaffen. Nur durch dieses göttliche
Vermögen der Produktion ist man wahrer

Mensch, ohne dasselbe nur eine leidlich

klug eingerichtete Maschine.» Wie
der Künstler soll es der Gelehrte «zur
vollkommenen Herausarbeitung des Bildes

seiner Wissenschaft. bis zur
vollkommenen Einheit mit dem Urbild»
bringen.

In der Heiligsprechung der
künstlerisch - wissenschaftlichen Produktion
wirkt das alte Symbol des Schöpfers
Prometheus nach, mit dessen Hilfe in
Deutschland seit Mitte des 18. Jahrhunderts

die Gleichsetzung von Kunst,
Wissenschaft und Religion vorbereitet wird,
und wirft seinen gewaltigen Schatten in
die Zukunft. Schon 1857 kann Charles
Baudelaire im Entwurf einer Vorrede
zu den Blumen des Bösen schreiben,
nichts könne ihn zwingen, «die Tinte
mit der Tugend zu verwechseln»: «Dieses

Buch, seinem Wesen nach unnütz
und vollkommen unschuldig, entstand
aus keiner anderen Absicht, als mich zu
vergnügen und meine leidenschaftliche
Lust an der Schwierigkeit zu
erproben»12). Hier ist also das «göttliche
Vermögen der Produktion» verselbständigt
und der Schritt endgültig getan, den die
Romantik tastend versucht: das Ästhetische

nicht nur als eigene Kategorie zu
erkennen, sondern ihm einen autonomen
Wert zuzugestehen, der auf «Nutzen»
zu achten nicht gezwungen ist —
Gegenbild aller Aufklärung, die stets nach
dem Nutzen fragt und eben darin ihre
Grenze findet. Aus dem Geiste solcher
absoluten «Unschuld» des Produktiven
entsteht die folgenreichste Gedichtsammlung

des Jahrhunderts: unausschöpflich
in Form und Sinnbild, ein Spiegel, in
dem sich Weisheit und Kunst von
Jahrtausenden — einschließlich der eben erst
entdeckten exotischen Geheimnisse —
sammeln und als geballte Leuchtkraft in
unser Jahrhundert dringen.

Cependant des démons malsains dans
l'atmosphère

S'éveillent lourdement, comme des

gens d'affaire
Was hier von den bösen Geistern

der Nacht angekündigt wird, erfüllt sich
literarisch ein reichliches Jahrzehnt später

in den «Gesängen des Maldoror»,
die schon im Titel die Nachfolge Baude-
laires nicht verleugnen. Ihr Verfasser,
Isidore Lucien Ducasse aus Montevideo,
dem der Snobismus das Pseudonym
Comte de Lautréamont eingab, ist als
Vierundzwanzigjähriger 1870 unbekannt
in Paris verstorben; kein Bild und nur
fünf Briefe von ihm sind erhalten. Sie
finden sich zusammen mit den sechs

«Gesängen des Maldoror» und ein paar
Seiten weiterer Prosadichtung in der
deutschen Übersetzung seines Gesamtwerkes

13). Léon Bloy und Maeterlinck
erkannten als erste Lautréamonts
Begabung, die Surrealisten seine Bedeu-

144



tung; die Romantiker aber hätten ihn
als ihren Nachfahren anerkennen müssen.

«Den Freunden der Vergangenheit,
der Gegenwart und der Zukunft»
widmete er selbst seine Dichtungen. Neben
Baudelaire ist er eins der stärksten
Glieder, welche die europäische Dichtung

vom Anfang und Ende des 19.
Jahrhunderts mit dem eisernen Griff des
Satanismas, des Sadismus und der
Perversion zusammenhalten. Freilich fehlt
ihm die formende Kraft zur Verklärung
des Bösen, die aus jeder Zeile Baude-
laires ein vollendetesKunstgebilde macht.
Hätte Lautréamont nicht die Tuberkulose

hingerafft, so hätte er sich
wahrscheinlich bekehrt. Ansätze zum Paulus
finden sich allerorten in den Gesängen:
Den Haß gegen Gott gibt immer nur
die Angst vor ihm ein.

Lautréamont ins Deutsche zu
übersetzen, scheint ein unmögliches
Unterfangen. Der Versuch von Rè Soupault
scheitert mehrfach schon an der Grammatik

(«Ich danke dir mich
erweckt zu haben») und läßt die Eigenart
von Sprache und Stil, die im Nachwort
als das eigentliche Neue an Lautréamont
gepriesen wird, auch nicht entfernt
ahnen. Hätte man wenigstens den
Urtext gegenübergestellt wie in der sorgsam

gedruckten Ausgabe der «Fleurs
du Mal»! Die Baudelaire-Übersetzung
Carl Fischers, gegenüber einer Ausgabe
von 1949 «vollständig umgearbeitet und
neu gefaßt», ersetzt zwar ebenfalls das
Original nicht (welche Übersetzung
vermöchte das schon!); aber sie ist redlich

um das Unmögliche bemüht, besonders

in der genauen Wiedergabe von
Reim und Rhythmus. Ein Vergleich mit
Fischers Vorgängern wäre verlockend,
muß aber unterbleiben. Gerade aus dem
Streben nach Genauigkeit ergeben sich
mitunter Zwangslagen, die den Sinn
verfälschen:

«...mon front posé sur vos genoux»:
«...die Stirn gelehnt auf deinen Arm».
Auch Unsicherheiten bei der Eindeutschung

griechischer Wörter (statt «Leu-
kados» muß es heißen «Leukas»),
Tautologien («wo Phrynen sich einander
heiß begehren»), Übertragungen in eine
falsche Stillage («Douce beauté»: «Mein
schönes Kind») und andere Mißgriffe
stören den Genuß an einer Arbeit, die
wohl nur von Fall zu Fall, doch kaum
als Ganzes glücken kann. Und manches
ist in der Tat rund und schön. — Herbert

Cysarz' dionysisches Nachwort
leert die Arsenale der Weltliteratur, um

Baudelaire zu deuten; eben darum bleibt
der Leser über Baudelaire im Dunkel.

Die Reaktion gegen den Rausch
der schillernden Verruchtheit machte
sich unter anderem dort bemerkbar, wo
ennui und spieen keine Stätte fanden
sich auszubreiten: im bäuerlichen
Sizilien. Giovanni Vergas Meisternovellen,
von Rolf Schott einwandfrei übersetzt
und von Fredi Chiappelli in wenig
schönem Deutsch schlecht und recht
eingeleitet, sind stark, wo sie von
Volkssprache und -Überlieferung zehren; wenn
sie höheren Flug nehmen wollen, scheitern

sieu). Darum war es richtig, die
Mehrzahl der 19 übersetzten Erzählungen

den Sammlungen mit typisch sizili-
anischen Motiven zu entnehmen: Hier
zieht Antaios seine Kraft aus dem
heimatlichen Boden; diese Stücke sind
lebendig geblieben.

Verga fand den Weg nach Europa
über Mascagnis Opernverismus. Selbst
in Italien setzte er sich nur allmählich
durch; erst im Neorealismus der
Gegenwart wurde ihm späte Rechtfertigung

zuteil. In Deutschland stellte sich
schon ein Jahrzehnt nach dem Erscheinen
von Vergas Hauptwerken die Reaktion
gegen die «undichterische» Brutalisie-
rung der Welt durch den Naturalismus

ein. 1892 entstand Hofmannstbals
Prolog zu Schnitzlers «Anatol», dieses
Manifest der Melancholie (nicht eines
«leichtsinnigen Melancholikers», wie
Anatol sich selbst nennt!) einer frühgereiften

Spätzeit, die aus elegischer
Erinnerung und in genießerischer Bildungsoffenheit

noch einmal den Geist des
alten Europa beschwor. Wie Vergas
Erzählungen uns heute als Meisternovel-
len dargeboten werden, so Arthur
Schnitzlers Theaterstücke als Meisterdramen

15). Verdienen sie die Bezeichnung?

Vom Technischen her gewiß:
«Liebelei», «Reigen», «Professor Bern-
hardi», auch die Einakter zeigen den
Griff des Könners im Aufbau, im Dialog,
in der Charakterzeichnung. Dagegen leidet

die eigentliche Problematik, soweit
sie im Erotischen liegt, an Überalterung:
nicht weil sie als solche überlebt wäre,
sondern weil die Erotik seit zwei
Generationen einen anderen gesellschaftlichen

Stil gefunden, weil sie die bescheidene

kleinbürgerliche oder kleinadelige
Kultur, die ihr bei Schnitzler noch eignet,

gänzlich verloren hat. Die Dramen
sind in das Archiv der Kulturgeschichte
eingegangen. Davor rettet sie auch die
Bühnenwirksamkeit nicht; denn im Ge-

145



gensatz zu Wedekinds Stücken fehlt
ihnen die Kleistsche Potenz, die Welt
an sich zu reißen und in ein panerotisches

Dämonium zu verwandeln. Christine

Weiring ist keine Wendla Bergmann

und Leocadia keine Lulu. Die
Expressionisten erleben gegenwärtig eine
Renaissance: Heym, Trakl, die Lasker-
Schüler sind neu aufgelegt; eine von
Benn eingeleitete Anthologie erschien vor
kurzem; Ernst Stadlers Dichtungen
— Gedichte und Übertragungen mit
einer Auswahl der kleinen kritischen
Schriften und Briefe — sind in einer von
Karl Ludwig Schneider vorzüglich
eingeleiteten und erläuterten, sorgfältig
gedruckten zweibändigen Ausgabe wieder
greifbar16). Eine Schnitzler-Renaissance
ist indessen nicht sehr wahrscheinlich.

Hingegen hat ein anderes Buch
seine Renaissance erlebt, das man — mit
gebotenem Vorbehalt — wohl ebenfalls
schon klassisch nennen darf: klassisch
in der Mittellage zwischen Trivialität
und Unsterblichkeit. Maximilian Berns
Zehnte Muse, zur Zeit von Wolzogens
«Dberbrettl» entstanden, ist nach zwölf
Jahren Unerwünschtheit in Deutschland
von Vera Bern wieder herausgegeben
worden, nicht als völlig neue, sondern
als «eine neue alte Zehnte Muse» 17f.
Der Band enthält neben Zeitgenossen
und berühmten Autoren der Vergangenheit

auch vergessene Stücke und Kul-
turkuriosa, sofern sie sich — mit
weitestem Herzen — unter die Rubrik
«literarische Vortragskunst» einreihen lassen.

Es beginnt mit den Chinesen,
Indern und Griechen, und es endet mit
Finck und Roth, mit Benn und
Borchert, nicht zeitlich, sondern nach ziemlich

willkürlichen Sachgruppen geglie¬

dert. Dazwischen alles, was einmal einen
vortragsfähigen Vers gedichtet hat:
Luther und Rilke, Abraham a Santa
Clara and Rudolf Presber, Hofmannsthal

und Cäsar Flaischlen, François
Villon und Johannes Trojan, Abraham
Gotthelf und Erich Kästner: Orchideen,
Feldblumen und Unkraut in buntem
Strauß — vor Maximilian Bern sind alle
gleich. Hätte man nicht doch gewissenhafter

jäten, das Banale, Kitschige und
Rabaukenhafte getrost auslassen sollen,
auch wenn es seinen unbestrittenen Platz
am Biertisch hat? Wahre Heiterkeit sei
eine ernste Sache, hat Seneka einmal
gesagt — um wieviel mehr, wenn sie
sich "dem 700. Tausend nähert 1

Horst Rüdiger

x) Verlag Lambert Schneider,
Heidelberg o. J. 2) Manesse-Verlag, Zürich
1955. 3) Insel-Verlag, Wiesbaden 1955.
*) Urs Graf-Verlag, Bern-Olten 1947.
5) Rütten & Loening, Berlin 1954. 6)
Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1955.
7) S. Fischer Verlag, Berlin-Frankfurt
a. M. 1955. 8) Verlag Hans Carl, Nürnberg

1951. 9) Manesse-Verlag, Zürich
o. J. 10) Kösel-Verlag, München 1955.

") Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 1954.
12) Hermann Luchterhand Verlag, Ber-
lin-Frohnau und Neuwied/Rh. 1955.
13) Wolfgang Rothe Verlag, Heidelberg
1954. u) Manesse-Verlag, Zürich 1955.
15) S. Fischer Verlag, Frankfurt/M. 1955.
le) Verlag Heinrich Ellermann, Hamburg

o. J. Vgl. die Besprechung von
Georges Schiocker, Julinummer 1955,
S. 254. ") Otto Eisner Verlagsgesellschaft,

Darmstadt 1955.

Grundsätzliches über Kunst

Neben der Flut von Kunstbüchern,
die sich an das rasch befriedigte
Schaubedürfnis breiter Massen richten,
erscheinen glücklicherweise auch heute
noch Werke, welche anspruchsvolle Leser

voraussetzen, für die zur Anschauung

auch die geistige Vertiefung gehört.
In der nachfolgenden Auswahl, die im
übrigen nicht vollständig sein kann, ist
A. E. Brinckmanns Welt der Kunst
das umfassendste Werk, zieht es doch
die Summe eines ganzen reichen Lebens,
in welchem «die Kunst als Wissenschaft

und die Wissenschaft als Kunst» betreut
wurden1). Wieder ist es ein
Hauptanliegen des Verfassers, auch im Kunstwerk

ein europäisches Dasein aufzuzeigen.

Brinekmann hat dies bereits in
seinen früheren Büchern bewiesen, und
zwar ebenfalls zu Zeiten, da eine solche
Einstellung in Deutschland offiziell ver-
fehmt war. In allen seinen Arbeiten,
doch ganz besonders in der hier
vorliegenden, erwächst die europäische Einheit

aus einer Vielheit selbständiger
Nationen, deren gegenseitiger Austausch

146



erst das so reiche Gewebe der
abendländischen Kultur bewirkt, wie es für
Brinckmann im Spätbarock des 18.
Jahrhunderts seinen reichsten Glanz gewann.
— In Beispielen, die in freier Wahl aus
einer unbegrenzten Wissensfülle
herausgegriffen sind, baut Brinckmann in
souveräner Unbekümmertheit um den exakten

Ablauf der Kunstgeschichte seine
«Welt der Kunst» auf. Diese gewinnt
ihren inneren Reichtum nicht nur durch
die vielfachen Bezüge, in denen die einzelnen,

stets sehr anschaulich geschilderten
Erscheinungen dargestellt werden,
sondern nicht zuletzt aus der erlebten
Erkenntnis, aus welcher der Verfasser zu
sprechen vermag. Der einzelne Meister,
ja sogar das einzelne Werk, bewahrt
seine einmalige Lebensfülle und fügt sich
dennoch zwanglos ein als Baustein in
einen umfassenden Kosmos. — Kunstgeschichte

und Ästhetik berühren sich in
der Anlage des Buches. Ohne allzu
strenge Systematik im einzelnen gliedert
es sich in drei, zahlreiche kleinere
Abschnitte enthaltende Teile: Anschauung,
Schöpfung und Wirkung, so daß man
zunächst vor das fertige Werk, dann
in seinen Gestaltungsprozeß hinein und
schließlich zu seiner die verschiedensten
Daseinsbereiche erfassenden Ausstrahlung

geführt wird. — Das prachtvoll
illustrierte Werk ist anläßlich des
siebzigsten Geburtstages seines weit über die
Grenzen Deutschlands bekannten Verfassers

erschienen und dementsprechend
festlich durch den Verlag ausgestattet
worden.

Schon der Titel Ästhetik und
Geschichte in der bildenden Kunst zeigt,
wie auch Bernard Berenson sich von
einer streng historisch eingestellten
Kunstdarstellung befreit hat, und zwar
in einem Buch, das ebenfalls den Reichtum

einer langen Lebenserfahrung im
Umgang mit bildender Kunst besitzt2).
Der heute mehr als achtzigjährige
Gelehrte, der inmitten seiner Sammlungen
auf seinem Landsitz bei Florenz alle
Schrecken und Wechselfälle der Zeit in
philosophischer Ruhe überstand, offenbart

im übrigen eine Einstellung zur
Kunst, die durch ihre Weisheit,
Einsicht und eigene Bescheidenheit imponiert.

Trotz aller stupender Belesenheit
nicht zuletzt auch in der deutschen
Fachliteratur und trotz jahrzehntelangem
Aufenthalt in Italien hat sich Berenson
die innere Unbefangenheit des geborenen
Amerikaners bewahrt, die freilich bis¬

weilen zu Vereinfachungen und
Kombinationen führt, denen der europäische
Leser nicht ohne weiteres immer folgen

kann. Doch neben manchen
Überraschungen schenkt das Buch auch eine
FüUe wertvoller Anregungen sowohl zu
neuem Sehen wie auch zu frischem
Überdenken des uns sonst schon zu Gewohnten.

Dabei verpflichtet sich auch Berenson

letzten Endes einem der europäischen
Kunst durchaus angemessenen
Humanismus, wenn er aus dem Kunsterlebnis
eine Erweiterung, Vertiefung und
Überhöhung des menschlichen Bewußtseins
schöpft.

Im Unterschied zu den beiden eben

genannten Altmeistern vertritt Hans
Naef den Nachwuchs des schweizerischen
Kunstschrifttums3). Dessenungeachtet
offenbaren seine in den letzten acht Jahren

geschriebenen Aufsätze, welche unter

dem Titel Antwortende Bilder zu
einem schmalen Bande vereinigt sind,
eine hohe menschliche Reife. Trotz der
verschiedenen Entstehungszeit der
einzelnen, jedesmal glänzend geschriebenen
Essays spürt man den inneren
Zusammenhang. Vom Beginn der Renaissance
bis zur Gegenwart, von Van Eyck und
Paolo Ucello bis zu Rouault, Klee und
Léger reicht die Kette jener Meister,
deren Bewunderung für uns oft schon
allzu klischeemäßig geworden ist, und
die nun von Naef auf ihre künstlerische,
doch ebenso auch auf ihre menschliche
Wirklichkeit hin befragt werden. Das

Zwiegespräch entwickelt sich auf höchster

Ebene und führt über die Analyse
einzelner Bilder hinaus zur Sphäre des

Meisters, in welchem sich wiederum eine

ganze Epoche erschließt. Vom Einzelnen
zum Ganzen und von der Vergangenheit

zur Gegenwart die Brücke zu schlagen,

darin liegt die besondereGabeNaefs,
der die von ihm aufgerufenen Bilder in
den Beziehungsreichtum einer ganzen
Geschichte der europäischen Malerei hin-
einzusteUen vermag. Zusammen mit der
Fähigkeit, die geistige Tiefendimension
eines Kunstwerks aufzuzeigen, verfügt
Naef über ein besonderes Gefühl für
Größenrelationen und damit über ein
Werturteil, begründet in der Einsicht,
«daß die Kunst ihre Größe in zwei
Bereichen zu suchen hat, in demjenigen
ihres Gegenstandes und im andern von
dessen Auffassung», wobei im Hinblick
auf den ersteren Raffael und Poussin
über Watteau, doch auch über Cézanne
zu steUen wären, so unübertroffen diese
auch in ihrer Auffassung, d. h. ihrer

147



Formgebung sind. — Nicht unerwähnt
seien an diesem Buch die Reproduktionen,

die wahre Kabinettstücke ihrer
Art darstellen.

Was in den drei hier angezeigten
Werken in einer Fülle von Werken und
Gedanken sich widerspiegelt, konzentriert

sich in der Veröffentlichung von
Joseph Gantners Basler Rektoratsrede
auf ein einziges, dafür um so zentraleres
Anliegen, nämlich auf das Problem der
Persönlichkeit in der bildenden Kunst 4).
Was sich hier auf wenigen Seiten
zusammendrängt, sprengt trotzdem den
Rahmen der bisherigen Kunstgeschichte,
indem nach letzten Gründen und Quellen

des künstlerischen Schaffens gefragt
und dieses zugleich in einen großen Ent-
wicklungsbogen gespannt wird. Gantner
zeigt, wie gerade durch in Basel
wirkende Geister die Persönlichkeit des
Künstlers einerseits aufs schärfste
profiliert wurde, nämlich durch Burckhardt,
Wölfflin, Rintelen und H. A. Schmid,
andererseits aber ebenfalls durch die
Basler Bachofen und C. G. Jung die
Persönlichkeit aufs stärkste im Banne von
namenlosen, ja selbst unbewußten Mächten

erlebt wird. In eindringlichster Kürze
entwickelt sodann die Studie den Aufbau

der künstlerischen Persönlichkeit,
begonnen mit dem Allein-bleiben-wollen
des Künstlers mit seinen Visionen, wie
es die Skizzen Lionardos und die
unvollendeten Werke Michelangelos
verraten im Sinne des von Gantner auch
sonst schon aufgespürten Problems des
«Nonfinito». Dann aber folgt ein dialektischer

Prozeß, in welchem sich der
Künstler mit dem von außen
Aufgegebenen auseinandersetzt und es in
seinen eigenen Vorstellungsformen —
die Entdeckung Wölfflins — gestaltet.
Erst aus dem Zusammenprall von Innen-
und Außenwelt entwickelt sich — und
zwar, wie es an einzelnen Manifestationen

gezeigt wird, in jedem FaU wieder

anders — die Persönlichkeit. Das
erste Erwachen, Blühen und die schließ-
Uche Auflösung der Persönlichkeit während

der Gotik, der Renaissance und des
Barocks und letztlich in unserem
Jahrhundert schüdert Gantner in faszinierenden

Beispielen, die bei aller Weite der
Gedanken dieser Studie eine ungemein
anschauliche Substanz schenken.

Von außen her greift Walter Nigg
mit seinem Maler des Ewigen betitelten
Buch in das Gebiet der Kunstwissenschaft

ein, und er tut es von einer Seite,

die an sich wie keine andere dazu
legitimiert wäre, nämUch von der Theologie,

welcher die religiöse Kunst so sehr
verpflichtet ist5). Sein Vorhaben
gewinnt zudem besonderes Interesse, da
sich hier ein namhafter Theologe der
reformierten Seite mit dem Problem der
reügiösen Kunst auseinandersetzt, und
zwar aus der Überzeugung heraus, daß
zu einer lebendigen Frömmigkeit auch
ein symbolisches Denken gehört. Vier
Maler der neueren Jahrhunderte, nämUch

Grünewald, Michelangelo, Greco
und Rembrandt werden als Zeugen einer
auch für den NichtkathoUken aktuellen
Kunst aufgerufen. Doch so achtungswert
der Versuch Niggs auch ist, so darf
gerade jener Kunsthistoriker, der ebenfaUs
am Problem der reUgiösen Kunst in
reformierter Sicht interessiert ist, gewisse
grundsätzUche Bedenken gegenüber der
in diesem Buche geübten Betrachtungsweise

nicht verschweigen: Denn im
Unterschied zur harmonisierenden Kunst
der hochgotischen Malerei oder auch
noch von Raffael und Guido Reni Uegt
gerade bei den von Nigg aufgerufenen
Malern der reUgiöse Gehalt nicht nur im
Thema, auf welches sich Nigg fast aus-
sclüießüch beschränkt, sondern vor
allem in der Art ihrer Formgebung. In
dieser nämUch offenbart sich jenes
rücksichtslose Aufreißen der Zwiespältigkeit
und Nichtigkeit des Menschen, die durch
kein Menschenwerk, sondern nur durch
göttUche Gnade überwunden werden
können. Eine solche Bildgesinnung, die
auch die Bilderstürmer in ein anderes,
begreiflicheres, wenn auch nicht ver-
zeihlicheres Licht stellt, als Nigg sie
sieht, müßte freüich in der besonderen
Formgebung eines jeden dieser Maler
aufgezeigt werden, bei Grünewald im
krassen ReaUsmus, der dann durch seine
Übersteigerung so geheimnisvoU ins
Surreale umschlägt; im Altersstil von
Michelangelo, der in seiner seltsam
schlaffen, dumpfen und formlosen Art
jenes Verzagen und Verzweifeln
ausdrückt, in welchem sich das Selbstgefühl

der Renaissance zu einer der
reformierten Frömmigkeit verwandten neuen
Demut und Unmittelbarkeit wandelt.
Doch auch Grecos reUgiöses Erlebnis
läßt sich sehr unmittelbar aus der
Auflösung zu sich in magischer Glut verzehrenden

Flammen erklären. Vollends die
ausgesprochen protestantische Frömmigkeit

von Rembrandt findet ihren
Ausdruck in der äußeren Hinfälligkeit seiner

in der künstlerischen Reife geschaf-

148



fenen Gestalten, in der Auflösung von
Form und Farbe zu gnadenhafter
Transparenz. Nigg indessen verzichtet bewußt
auf den Weg der Formanalyse, um allzu
einseitig nur den frommen Inhalt im
Auge zu behalten. Dadurch berücksichtigt

er zu wenig jenen Formwandel, der
insbesondere bei Michelangelo und
Rembrandt zum Ausdruck einer inneren
Wandlung von stärkster religiöser Relevanz

geworden ist. Denn bei beiden
offenbart sich, von der Form her
gesehen, echte reUgiöse Kunst erst in den
späten Werken, die nach tiefen inneren
Erschütterungen entstanden sind und
diese in ihrem Stil sehr deutlich zum
Ausdruck bringen. Namentlich bei
Rembrandt führt das Nichtberücksichtigen
der künstlerischen Handschrift zu schiefen

Ansichten, indem die effektvoll
arrangierten Frühwerke den gerade durch
ihre künstlerische Unmittelbarkeit
ungleich frömmeren Spätwerken in ihrem
Wert als religiöse Aussage gleichgesetzt
werden, einzig dem Thema zuUebe.

Auf diese Weise ist wohl ein Buch
voll frommer Meditation entstanden, die
indessen beinahe ausschUeßUch aus der
religiösen Thematik und fast nicht aus

der einmaligen und individuellen Aussage

dieser Meister als Künstler
geschöpft ist. Nigg schreibt hier gleich
seinen anderen Werken in einer glänzenden

Sprache, der man die innere Ergriffenheit

wohl anspürt; aber er erscheint
weniger ergriffen durch die sichtbare
Art, den Stil, der künstlerischen
Aussage, sondern fast nur von deren Inhalt,
und so geht er des hohen Zieles wegen
an einer wesentlichen Seite der Kunst,
nämUch ihrer Verkündigung durch die
sichtbare Form, im Grunde vorbei.

Richard Zürcher

i) A. E. Brinckmann: Welt der
Kunst. Woldemar Klein Verlag, Baden-
Baden 1951. 2) Bernard Berenson: Ästhetik

und Geschichte in der büdenden
Kunst. Atlantis Verlag, Zürich 1950.
3) Hans Naef: Antwortende Bilder.
Manesse Verlag, Zürich 1954. *) Joseph
Gantner: Das Problem der PersönUchkeit
in der bildenden Kunst. Helbing &
Lichtenhahn, Basel 1954. 6) Walter Nigg:
Maler des Ewigen. Artemis Verlag,
Zürich 1951.

Englische Kunstbücher

Es ist eine ebenso merkwürdige
wie charakteristische Erscheinung, daß
die größtangelegte Kunstgeschichte
unserer Zeit aus jenem England kommt,
das vor kaum zwanzig Jahren so wenig
für Kunst übrig hatte, daß die damals
ungemein preiswerten Pftaidon-Bücher
keinen britischen Verleger finden konnten.

The Pelican History of Art, die von
jenem Penguin Books Verlag herausgegeben

wird, der sich durch Veröffent-
Uchung billiger und doch guter Bücher
im In- und Ausland einen geschätzten
Namen erworben hat, soll etwa fünfzig
großformatige Bände umfassen und die
gesamte Entwicklung der bildenden
Künste aller Zeiten und Länder
darstellen. Jeder Band soll von "einer
anerkannten Fachautorität geschrieben werden,

und dies wird von den bisher
erschienenen Werken durchaus bestätigt:
für die Beschreibung des glorreichsten
Zeitalters der englischen Baukunst, das
etwa von der Herrschaft Heinrichs VIII.
bis zur Thronbesteigung der Königin
Victoria geht, wurde John Summerson
gewonnen, der heute zweifelsohne der
bedeutendste Kenner dieser Materie ist.

Sein Buch, Architecture in Britain,
1530—1830, dürfte auf lange hinaus das
klassische Werk über dieses Thema
bleiben. Die Fülle des Wissens, die
Unbefangenheit und Sicherheit des Urteils,
der Glanz des Stils, werden durch das
reiche Bildmaterial wirkungsvoll
ergänzt 1).

David Talbot Rice, Professor der
Kunstgeschichte an der Universität Edin-
burg, ist auch der hervorragendste
Spezialist byzantinischer Kunst in England,
und sein jetzt als PeUcan Book erschienenes

Werk Byzantine Art ist wohl die
beste Einführung in englischer Sprache
in das Wesen jener noch vor einem
Jahrhundert fast gänzUch vergessenen Kunst,
deren Einfluß auf den Westen im frühen
Mittelalter eine entscheidende Rolle
spielte. Architektur, Mosaiken, Gemälde,
Bildhauerarbeiten, Buchschmuck von
zum Teil erstaunUcher Vollendung, weisen

auf eine Kultur hin, die erst jetzt
in ihrer vollen Größe anerkannt wird
und zu deren Aufschließung der
Verfasser mit an führender Stelle beigetragen

hat1).

149



Die direkten Nachkommen jener
Kultur sind heutzutage vor aUem in den
Inseln des Ägäischen Meeres zu finden,
die Robert Liddell in seinem lebendigen
Buch Aegean Greece mit Witz, guter
Laune und vielseitiger Belesenheit
beschreibt. Da ich vor Jahren das Glück
hatte, fast genau die gleiche Reise zu
unternehmen, die Liddell jetzt darstellt,
kann ich bezeugen, daß er die Beschaffenheit

von Land und Leuten, das
physische und geistige Klima dieser
verarmten, doch sonnengesegneten und an
Kulturwerten reichen Inseln getroffen
hat, wobei seine eigenen Lichtbilder
wesentlich mithelfen, manche liebe Schatten

heraufzubeschwören 2).

Einigermaßen als Ergänzung des
eingangs erwähnten Werkes von Suin-
merson könnte das Dictionary of English

Domestic Architecture von A. L.
Osborne gelten, das in alphabetischer
Folge systematisch die Grundelemente
der englischen Baukunst erläutert. Diese
klar und leichtfaßUch gehaltenen
Erklärungen werden durch über 200
Zeichnungen des Verfassers auch für den des
Englischen ungenügend kundigen Leser
einleuchtend dargesteUt3).

Ein Werk ähnlicher Art ist die von
L. G. G. Ramsey herausgegebene Concise
Encyclopaedia of Antiques, in welcher
die meisten Gebiete des Kunstsammlers
kurz und doch aufschlußreich besprochen

werden. Fachkundige Spezialisten
geben da nützliche Wegweiser für den
Anfänger, der sich bemüht, echte
Antiken zu erwerben, als da sind: Möbel,
Glas- und Tonwaren, Silber- und
Zinngerät, Juwelen, Harnisch, Bücher,
Zeichnungen, AquareUe und Gemälde,
Teppiche und Stickereien, Wand- und
Taschenuhren usw. Auch dieses Werk ist
reich bebildert; die knappen
Unterweisungen werden durch umfangreiche
Literaturnachweise ergänzt i).

The Connoisseur Year Book ist ein
ungemein wertvoUes Jahrbuch, das
vielleicht am besten als ein Edel-Kunst-
sammelsurium beschrieben werden
könnte. Der vorUegende Band für 1954
enthält Studien über einige der prachtvoll

ausgestatteten Schlösser, an denen
Großbritannien immer noch so reich ist,
wie z. B. Houghton HaU, Hagley Hall,
Drumlanrig Castle und Powis Castle,
Aufsätze über deutsche Barockarchitektur,

über das Britische Museum, das
letztes Jahr sein zweihundertjähriges
Jubiläum feiern durfte, sowie über die ein¬

zigartige Restaurierung der einstigen
Hauptstadt Virginiens, WiUiamsburg,
im einfachen, doch vollendet harmonischen

engUschen Kolonialstil *).
In der wertvollen historisch-kunstkritischen

Bücherreihe A New Survey
of England, die sich zum Ziel gesetzt
hat, ein Inventar der Kunst- und
Naturschätze aller engUschen counties
aufzunehmen, ist nach einem guten Anfang
mit Middlesex ein noch besseres und
umfangreicheres Werk über Devon von W.
G. Hoskins erschienen. Dr. Hoskins, der
in dieser Grafschaft geboren ist und
seine Lebensarbeit der Erforschung ihrer
Vergangenheit widmete, hat damit seiner
engeren Heimat ein Denkmal aufgesetzt,
das als mustergültig angesehen werden
kann und das wohl für aUe absehbare
Zeit das Standardwerk über diese herrliche

Gegend bleiben wird 5).
Niemand wird behaupten woUen,

daß The Silent Traveller in Dublin von
Chiang Yee ein ähnUch wertvoUes
Nachschlagewerk für die Hauptstadt der
irischen RepubUk bildet. Der Reiz dieses
entzückend ausgestatteten Buchs Uegt
vielmehr in der frischen, unbekümmerten

Art, wie dieser chinesische Künstler
mit Feder, Griffel und Pinsel Stadt,
Land und Leute beschreibt. Besonders
seine AquareUe, die seine fernöstliche
Schulung nicht verraten, haben einen
eigenen Zauber 6).

Den großen Meistern der Vergangenheit

sind eine Anzahl engUscher
Kunstbücher gewidmet worden. So ist
in Verbindung mit der AussteUung
flämischer Kunst in der Royal Academy
ein neues Werk von Horace Shipp, The
Flemish Masters, erschienen. Shipp, der
bereits anläßlich ähnlicher Ereignisse
brauchbare Einführungen in das Wesen
der niederländischen, itaUenischen,
französischen und englischen Schulen schrieb,
ist ein angenehmer Cicerone, der trok-
kene Abhandlungen über rein technische
Fragen meidet und Verständnis für die
von ihm behandelten Werke durch eine
geschickte Mischung biographischer
Einzelheiten und eindringlichen Beschreibungen

zu fördern weiß ").
Seitdem die japanischen Farbholzschnitte

vom Westen «entdeckt» warden,

haben sie verschiedene Phasen der
Popularität durchgemacht, zumeist im
Einklang mit der politischen Konjunktur,

wobei der letzte Krieg natürUch
das Interesse für sie herabsetzte. Das ist
jetzt nun anders geworden, und
gegenwärtig werden in London wichtige Aus-

150



Stellungen der Werke Utamaros und
Hokasais vom Arts Council und dem
Britischen Museum organisiert. Gleichzeitig

ist auch ein großzügiges Werk
über die japanischen Meister des
Farbendrucks unter dem Titel Japanese
Masters of the Colour Print mit einer
verständnisvollen Einführung von 7. Hil-
lier erschienen. Die 93 Abbildungen,
darunter 21 in Farben, stimmen zumeist in
Größe mit den Originalen überein und
vermitteln einen anschauUchen Überblick

über die ganze, fast zweihundertjährige

Entwicklung des japanischen
Holzschnittes von Moronobu, Ende des
17. Jahrhunderts, bis zu Hokusai und
Hiroshige im 19. Jahrhundert. Sie sind
chronologisch angeordnet und zeigen in
dieser Folge die subtilen Veränderungen
in Konzeption und Ausführung dieser
Blätter, welche die großzügige Flächigkeit

immer mehr mit liebevoller Behandlang

des Details verbanden 8).
Ein besonders willkommenes Bach

ist die erste Monographie über das Werk
Francisco de Zurbarans, The Paintings
of Zurbaran, von Martin S. Soria. Einst
als «Maler des Königs and König der
Maler» gepriesen, wurde er später gröblich

vernachlässigt; das vorliesende
Buch, mit seinen dreihundert Abbildungen

und mit der feinfühligen Einführung

Sorias, dürfte wesentlich dazu
beitragen, ihn den ihm gebührenden Rang
zuzuweisen — denjenigen eines würdigen

Gefährten seines Zeitgenossen
Velasquez, den er sich durch die edle Einfalt

und stille Größe seiner Bilder
verdient hat 8).

Ein anderer großer Verkannter ist
G. B. Tiranesi: während seine Radierungen

geschätzt und eifrig gesammelt wurden,

ist sein gezeichnetes Werk bis vor
wenigen Jahrzehnten so gut wie
übersehen worden. The Drawings of
Giovanni Battista Piranesi von Hvlton Thomas

zeigt, daß seine Tuschzeichnungen
noch freier and gewaltiger sind als seine
Radierungen und sein Genie als phantastischer

Architekt von Tranmpalästen
noch eindrücklicher beweisen 9).

Die Stellung Ingres' als einer der
größten Zeichner aller Zeiten ist
dagegen nie ernstlich angefochten worden;

doch fehlen außerhalb Frankreichs
die meisten Zeugnisse seiner Meisterschaft

als Porträtmaler. Das neue Phai-
don-Album. Ingres, wird dem einigermaßen

Abhilfe schaffen, soweit dies
Reproduktionen zu tun vermögen.
Dieselben sind technisch ausgezeichnet, doch

würde man gerne einige der grandes
machines wie die schwülstige Apothéose
d'Homère für seine zarten und exakten
Bleistiftzeichnungen umgetauscht haben.
Leider ist die Einführung von Georges
Wildenstein ganz anlesbar, und der
catalogue raisonné hüft kaum zum
Verständnis der Bilder; ein großer Aufwand
ist hier schmähUch vertan8).

Der hohe Stand der englischen
graphischen Kunst wird Jahr für Jahr
durch The Penrose Annual mehr and
mehr einleuchtend und deutlich bewiesen.

Dieses von R. B. Fishenden
herausgegebene Jahrbuch ist dieses Mal ganz
besonders gut gelungen, und die zahlreichen

Abbildungen zeigen ein Niveau der
typographischen Gestaltung, das anderswo

selten erreicht und nirgends
überboten wird10).

Einzelne Gebiete der graphischen
Künste werden in Modern Lettering and
Calligraphy, das die moderne Kunst der
Schrift in ihrer weitesten Anwendung
behandelt, und in Poster Design von
Tom Eckersley, das dem Plakat
gewidmet ist, eingehender dargestellt.
Auch hier sind die Abbüdungen fast
wichtiger als der Text; doch gibt
Eckersley, eine der führenden
Persönlichkeiten auf dem Gebiet des Plakates
in England, manche scharfsinnige Winke
und Ratschläge, aus denen jeder
Student Vorteil ziehen kann11).

In England wird the noble art of
self-defence, die edle Kunst der
Selbstverteidigung, durchaus als Kunst
angesehen, und die Kämpfe der Boxer werden

öfters von namhaften Malern
abgebildet. Wer mehr über diese Kunst wissen

möchte, wird in Big Fight von Den-
zil Batchelor eine ebenso spannende wie
kurzweilige Unterweisung finden, und
die 37 Tafeln helfen mit, das Buch
anziehend zu gestalten 12).

René Elvin

l) Penguin Books, Harmondsworth;
2) Jonathan Cape, London; 3) Country
Life, London; 4) The Connoisseur, London;

6) Collins, London; e) Methuen
& Co. Ltd., London; 7) George Newnes
Ltd., London; 8) Phaidon Press Ltd.,
London; 9) Faber & Faber Ltd., London;

10) Lund Humphries & Co. Ltd.,
London; u) The Studio Ltd., London;
12) Phoenix House Ltd., London.

Die besprochenen Bücher sind im
Herbst 1953 and Frühjahr 1954
erschienen.

151


	Bücher-Rundschau

