Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 1

Artikel: Der "Konig Odipus" des Sophokles in neuer Deutung
Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tioneller Waffen Nutzen zu ziehen, ohne damit einen totalen Atom-
krieg zu provozieren.

Die sicherste Stufe des Vorgehens wiirde jedoch in der Schaf-
fung einer geniigenden Zahl Erdtruppen liegen, die jeden Angriff
abschlagen konnten, auch ohne Atomwaffen. Dabei wiirden sie den
Gegner eben auch schon vom Versuch eines Angriffs abhalten, und
zwar auch eines kleineren. Es ist weitgehend ein Problem der Or-
ganisation, und die Losung hingt vom klaren Erfassen des Problems
ab und vom Willen, es unter allen Umstinden zu losen. Es ist we-
niger eine Frage zusiitzlicher Auslagen.

3. Gegenwiirtig bekommen wir «das Schlimmste von beiden
Welten», indem wir unter gewaltigen Kosten versuchen, Krifte auf-
zustellen, wie sie auf Grund der beiden verschiedenen Pline erfor-
derlich sind. Dabei haben wir weder die mdglichen Vorteile des einen
noch des anderen. Der Mangel an Klarheit bringt eine Kombination
maximaler Ausgaben mit maximaler Unsicherheit.

DER «<KONIG ODIPUS» DES SOPHOKLES
IN NEUER DEUTUNG

VON WOLFGANG SCHADEWALDT

1.

Wenn ich an dieser Stelle vom «Kénig Odipus» des Sophokles
in neuer Deutung zu handeln unternehme, so heifit das nicht, daf}
ich mich fiir berufen halte, «die» einzig richtige, endgiiltige Deutung
des groflen Dramas zu geben.

Das grofe Kunstwerk, allgemein gesprochen, ist in der leben-
digen Fille und Ganzheit, die es zum Kunstwerk macht, un-
ausschopflich ausdeutbar. Es kann in den verschiedenen Képfen und
Herzen, denen es in den verschiedenen Zeiten begegnet, sehr ver-
schiedene «richtige» Bilder und Deutungen hervorrufen, die sich ab-
Iosen mogen, aber einander nicht auszaschlieffen brauchen — so wie
ein Bergmassiv, das wir umwandern, sich vor uns allmihlich in zahl-
losen Aspekten entfaltet, die alle voneinander verschieden und doch

21



simtlich «richtig» sind. Den Fall, da3 der Betrachter sich vor dem
Berg auf den Kopf stellt und nun fiir ihn der Berg auf dem Kopf
steht — er ist in der Geschichte der literarischen Deutungen gar
nicht so selten —, lasse ich aufler acht. Doch lehrt uns der Ver-
gleich soviel, daf’ es im Grunde genommen Aspekte der Deutung.
nicht vermeintlich endgiiltige Deutungen sind, die der Interpret
grofler Dichtung in sachgemiifer Bescheidenheit erstreben sollte —
wobei freilich die unabdingbare Forderung besteht, dafl unsere Hin-
blicke und Aspekte nicht auf den Kopf gestellt oder durch Mode-
kategorien und Zeitbegriffe gefirbt sein diirfen, sondern nach Mog-
lichkeit dem entsprechen sollen, was Goethe «reine Anschauung»,
«reines Bemerken» genannt hat.

Einige solche neuen Aspekte der Deutung des «Konig Udipus»
will ich auf diesen Blittern andeutend umreifien, solche, von denen
ich glaube, daf} sie, wenn nicht «die» richtigen, so doch auf alle Fille
«richtiger» sind als so manche heute iiberholten Deatungen, die sich
aber immer noch zih in der breiteren Uffentlichkeit behaupten.

2.

Zu den heute iiberholten Aspekten der Deutung des «Konig
Odipus> gehort vor allem die nun schon 150 Jahre alte, scheinbar
unausrotthbare Auffassung, nach welcher der «Konig Udipus» ein
Schicksalsdrama sei. Der Dichter soll in diesem Drama gezeigt haben,
wie der Mensch, er mag in seiner menschlichen Klugheit machen
was er will, dem twber ihn verhingten Schicksal doch unentrinnbar
ins Garn liuft.

Hierzu ist zuniichst zu sagen, was lingst richtig gesagt worden
ist, daf} die griechische Tragtdie der groffen Zeit des 5. vorchrist-
lichen Jahrhunderts einen solchen starren, fatalistischen Schicksals-
glauben nicht kennt. Was iiber der Tragodie waltet, ist nicht ein
Schicksalszwang, Ananke, sondern der Daimon. Dieser umgibt den
Menschen, er durchdringt, umschlieft ihn, aber er lift ihm
dabei doch die volle selbstverantwortliche Freiheit des Handelns. —
Sodann miiflte das Udipus-Drama des Sophokles, wenn es ein Schick-
salsdrama wiire, ganz anders verlaufen — vielleicht einigermafien
so, wie Jean Cocteaus «Machine infernale». Aber Sophokles zeigt
uns gerade nicht auf seiner Bithne (wie man sich leicht konstruieren
kann), wie Udipus in Korinth beim Weingelage den Vorwarf horen
muf, daf® er nicht der echtbiirtige Sohn seiner Eltern sei (Akt 1);
wie er dann in Delphi nachfragt und den Orakelspruch erhilt, er
werde seinen Vater toten und seine Mutter heiraten, und nun be-
schlie3t, nicht wieder in die vermeintliche Heimat Korinth zuriick-

22



zukehren (Akt 2); wie er dann auf seiner Wanderung in Phokis
an einem Kreuzweg dem ihm unbekannten Vater Laios begegnet
und ihn in der Notwehr erschligt (Akt 3); wie er sodann nach Theben
kommt, das Ritsel der Sphinx gliicklich 16st und die Hand der Ko-
nigin, seiner ihm unbekannten Mutter Iokaste, gewinnt (Akt 4) —
worauf das Drama des Sophokles als 5. Akt den Abschlufd machen
wiirde. — Sophokles selbst indessen fiithrt uns dieses alles, und das
heifdt: jenes unentrinnbare Schicksalswalten, in seiner Tragodie nicht
vor, sondern dies alles ist fiir ihn abgeschlossene Vorgeschichte. Was
das Drama des Sophokles in seinem Hergang auf der Biihne zeigt,
ist nicht die Verstrickung, sondern lediglich die Entdeckung. Dies
ist entscheidend, und wir kommen darauf zuriick.

Eine andere heute iiberholte Deutung geht von den beiden
Grundbegriffen der modernen Schuliisthetik: Schuld und Siihne aus
und versucht auf alle Weise, dem Konig Odipus eine Schuld anzu-
hiingen. Er hat in dem Drama des Sophokles aber keine Schald, hat
all das Furchtbare, das er getan hat, weder vorsiitzlich noch fahr-
lissig, sondern vollig unwissentlich getan. Und daf} er unschuldig
schuldig wird, ist gerade die Grundlage seiner Tragik. Da hilft es
auch nicht, ihm in deuterischer Verzweiflung eine sogenannte
«metaphysische Wesensschuld» anzuhingen, von der noch kein
Mensch wirklich hat sagen konnen, was eigentlich damit gemeint ist.

Als iiberholt hat heute auch die charakterologische Deutung des
Odipus zu gelten. Dieser individualistische Aspekt kam zumal in der
Zeit Ibsens, Strindbergs und des frithen Gerhard Hauptmann auf und
hat sogar die damals geschriebenen philologischen Kommentare stark
beeinfluf3t. Die Tragodie wurde hies vor allem auf die Charaktere
und ihre «Moral» gestellt und so zum blof3en Schauspiel oder « Trauer-
spiel» herabgewiirdigt, in einer Zeit, in der man auch nicht eigentlich
bereit war, die wirkliche Tragodie auszuhalten. Daf} diese aber nicht
in erster Linie auf den Charakteren beruhe, sondern daf} sie es mit
dem grofen Geschehen (Mythos) zu tun habe, einem Geschehen, in
dem Gott und Mensch einander begegnen, hat schon der griechische
Denker Aristoteles angedeutet.

Auch eine in ihrer Zeit weit verbreitete Deutung, nach der die
Odipus-Tragddie zum hoheren Ruhm der Gottheit, in maiorem Dei
gloriam, geschrieben sein soll: «<Der befleckte Mensch mag zugrunde
gehen, wenn nur die Wahrheit Gottes triumphiert», ist zu roh gegen-
siatzlich gesehen, um fiir das in der Tragodie obwaltende Verhiltnis
zwischen Gott und Mensch zuzutreffen. Und wenn in neuerer Zeit nun
gar im Zusammenhang mit dem sogenannten Existentialismus die
Deutung des «Konig Udipus» auf eine, aus Alttestamentlichem und
Heideggerischem zusammengemischte Angst gestellt wurde, so war
das eine von jenen allzu zeitgemiflen Erscheinungen, die sich mit

23



der einfachen Zeitbewegung, die das Heute iiber Nacht zum Gestern
macht, naturgemif} von selbst erledigen.

3.

Suchen wir iiber diese und andere, hier nicht erwiihnten Deu-
tungen hinaus zu einigen sachgemifien Aspekten der Deutung des
«Konig Odipus» vorzudringen, so kann einem Drama gegeniiber, das
fiir das lebendige Spiel auf der Biihne gedichtet ist, der Ausgangs-
punkt der Betrachtung allein das sein, was im Verlauf des gespiel-
ten Dramas wirklich vor unseren Augen auf der Biihne geschicht.
Dies ist im «Konig Odipus» des Sophokles, wie schon angedeutet,
eine Entdeckung: die Entdeckung eines Verbrechens, in deren Ver-
lauf sich immer deuatlicher der fahndende Kénig und Richter selbst
als der gesuchte Verbrecher herausstellt. Als eine «dramatische Ana-
lysis» hat deswegen mit recht schon Schiller das Odipus-Drama cha-
rakterisiert. Und wirklich ist es so, wie es uns sich selbst im Ablauf
seines Geschehens darbietet, ein Enthiillungs-Drama, eine detectiv
story von groflartig erhabener Art. Diese Feststellung mag zuniichst
als duflerlich erscheinen, sie ist aber jedenfalls sachgemif} und fiihrt
auch sofort auf etwas Wesentliches, wenn man sich das innere
Wesen einer solchen Entdeckung und Enthiillung deutlich macht.
Das, was das Odipus-Drama des Sophokles als Enthiillungsdrama so
dramatisch wie auch menschlich bewegend macht, ist das Phiinomen
des ans Licht, des an den Tag Kommens. Wer einmal eine Berg-
wanderung im dichten Nebel gemacht hat, weif8, was es bedeutet,
wenn der uns umgebende Nebel sich zuniichst aufhellt und uns
wieder einige Dinge in den Konturen sehen lif3t, wenn er dann
zerreil’t und nun die Landschaft auf einmal in grofiter Gegenwart
und Schiirfe vor unseren Blicken daliegt. Auch der Forscher, der
lange einer Erkenntnis nachgeht, dec Erfinder, der vor einer Erfin-
dung steht, kennt dieses ebenso packende wie begliickende Phiino-
men, wie etwas aus dem Nebel der Verworrenheit des Suchens und
Herumtastens ans Licht, an den Tag und eigentlich zum Sein kommt.
Er hat sich selbst lange bemiiht, aber wenn jene Enthiillung dann
eintritt, so ist es so, als ob noch eine andere, héhere Hand mit
dabei im Spiel ist. Wir koénnen diesen Vorgang mit einem Wort be-
zeichnen als das «Ereignis der Wahrheit». Der Grieche hatte einen
ausgesprochenen Sinn dafiir seit den dltesten Zeiten, in denen wir ihn
kennen, und immer war es fiir ihn so, dafl zugleich mit dem be-
miihten Menschen dabei auch die Gottheit mitbeteiligt ist. — Dieses
Ereignis der IWWahrheit zeigt uns, ia einer Hinsicht, der Odipus des
Sophokles. In der Fahndung, die Odipus unbeirrt durchfiihrt, bis er

24



selbst als der Morder seines Vaters, der Gatte der eigenen Mutter
an den Tag tritt, ereignet sich das Illahre, und sowohl der Mensch
Odipus wie der Gott Apollon sind in gleicher Weise an diesem Ge-
schehen der Wahrheit beteiligt. Das Besondere, Tragische dabei ist,
wie der Weg des Udipus zur Wahrheit tiber sich selbst zugleich der
Weg seiner eigenen Vernichtung ist. Das ganze Dasein dieses be-
deutenden Herrschers, der Udipus im Anfang des Dramas ist, war
durch und durch unwahr. Der Mann, der den Konigsmantel trug,
war im Geheimen der Morder seines Vaters, und er lebte im Inzest mit
seiner Mutter. Als er sich selbst als der, der er in Wahrheit ist, ent-
deckt hat, ist er vernichtet. Aber dieser Vernichtete steht nun doch
in der Wahrheit, die ihm, im Einklang mit dem, was der Gott wie
auch er selbst gewollt hat, in dieser Vernichtung auch die freie
Grofie gibt.

4.

Ein zweiter Aspekt der Deutung geht im besonderen auf die
Gestalt des Odipus. Schon Hélderlin hat hier ein bedeutendes Wort
gesprochen, wenn er die «zornige Neugier» des Udipus hervorhebt
und sagt: «Es hat der Konig Udipus ein Auge zuviel vielleicht.» —
Was die Gestalt des Konigs Odipus und sein Handeln in einer Weise
verkorpert, die gerade den heutigen Menschen stark bewegt, das ist
die Damonie des Wissenwollens um jeden Preis. — Ein Mensch steht
in diesem Odipus vor uns, der alle Warnungen, alle nur gar zu gut
gemeinten Ratschlige der andern: er moge nicht weiter forschen,
moge diese bedenkliche Sache auf sich beruhen lassen, auf das lei-
denschaftlichste von sich weist. So als die Frau Iokaste bereits ahnt,
daf} der Hirte, den Udipus befragen will, das Furchtbare enthiillen

wird :
Odipus
Frau! horst du? jenen Mann, von dem wir eben
Begehrten, dafl er komme: meint er diesen?

lTokaste

Ach! wen er immer meinte! Kehre nicht
Dich dran! — An das Gesagte wolle
Auch nicht einen Gedanken wenden nutzlos!

Odipus
Das kann nicht sein, daf} ich, Zeichen ergreifend
Wie diese, nicht entdecken sollte mein Geschlecht!

‘95



lokaste

Nicht, bei den Gottern! wenn du um dein eigen Leben ‘
Irgend besorgt bist, forsche diesem nach! Genug: Ich kranke!

Odipus
Sei guten Muts! denn du — und stellt ich von der dritten
~ Mutter herab mich dar dreifach als Sklave —
Wirst nicht zu Tage treten als gering!

lokaste
Und dennoch folge mir! ich flehe! tue dieses nicht!

Odipus

Ich kann nicht folgen: muf} dies ausforschen genau!

Sogar zu einer Art Ubermut, einer Art Euphorie vor dem Unter-
gang, erhebt sich dieser Mensch:

Was immer soll, brech auf! doch meinen Samen,

Und wenn er auch gering ist, werd ich sehen wollen!
Vielleicht daf} sie — denn sie, als Weib, denkt grof8! —
Sich meiner schlechten Herkunft schimt. Ich aber,
Mich selber als den Sohn des Gliickes achtend,

Des wohl begabenden, werde nicht verunehrt werden!
Denn ihm entstamm ich, als der Mutter. Die verwandten
Monde haben mich klein und grof bestimmt.

Und so hervorgegangen, werd ich kaum zuletzt
Herauskommen noch als ein anderer, so daf}

Ich nicht ausforschen sollte meinen Stamm!

Es scheint, ein Grundzug des europiischen Menschen, der wir
noch selber sind, manifestiert sich groflartig in diesem Udipus. Es
geniigt, die oft besprochene Problematik unserer heutigen Natur-
wissenschaft wie unserer Technik — Atomtechnik! — zua erinnern,
um dieses Odipodeische Wissenwollen, das zugleich ein Wissenmiissen
um jeden Preis ist, als etwas nicht Vergangenes, Abgelebtes, sondern
hochst Gegenwiirtiges zu verstehen, von dem auch wir, so wenig wie
Odipus, wissen, wo es uns hinfithrt — es sei denn, daf} die Bilder
der grof3en Dichtung belehren konnten.

5.

Ein dritter Aspekt fithrt uns wieder zu dem Geschehen des gan-
zen Dramas zuriick, und dieser dritte Aspekt ist vielleicht der um-
fassendste und bedeutungsvollste.

26



Als Sophokles bald nach dem Tod des Perikles und der grolien
Pest in Athen zu Beginn der zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts
den «Konig Odipus» niederschrieb und auffithrte, war er tief be-
unruhigt durch das Bewufitsein eines drohenden Verfalls der Welt,
in der er aufgewachsen war und lebte. Politisch hatte sich damals
viel in Athen verindert. Vor allem aber die grofle Pest, die Athen
ergriffen hatte, hatte einen allgemeinen Verfall der Sitte und des
Glaubens nach sich gezogen, von dem auch der Geschichtsschreiber
Thukydides eindrucksvoll berichtet. Sophokles, der sich den alten
Lebensordnungen und dem alten Glauben unbedingt verpflichtet
fiihlte, sah damals sehr diister in die Zeit. Er sah einen Weltverfall
voraus, der sich fiir ihn als eine Entgottlichung der Welt darstellte
und der auch sein ganzes Wirken als Dichter des heiligen Festspiels
der Tragddie in Frage zu stellen schien. «Das Gottliche geht hin»
— «Wozu noch tragische Chore?» Dies ist der Gedanke, den der
Dichter selbst in seinem groflen mittleren Chorlied des «Konig
Odipus» — es ist aus dem Drama in die Zeit hineingesprochen —
zum Auasdruck bringt.

O wiire mit mir Moira, dafd ich trige

Die heilige Reinheit in Worten und Werken allen,
Dariiber Gesetze bestehen,

Hochwandelnde, im himmlichen

Ather geborene, denen der Olympos

Vater allein ist, und nicht hat sie

Die sterbliche Natur von Menschen
Hervorgebracht, und nicht, daf} jemals

Vergessen sie einschlifert. Grof3 ist

In diesen Gott und altert nicht.

Wenn aber iiberheblich einer

Mit Hénden oder Wort einhergeht,

Vor dem Rechte furchtlos und nicht

Der Dimonen Sitze scheuend —

Ihn greife sich ein schlimmes Schicksal

Des unseligen Prangens wegen! —,

Wenn nicht den Gewinn er wird gewinnen recht
Und sich dem Unbheiligen wird verschlieffen

Oder das Unantastbare antastet in eitlem Treiben...
Wenn, wahrlich! solche Handlungen in Ehre stehen:
Was soll ich tanzen?

Nicht mehr zum unantastharen

Geh ich: der Erde Nabel, anbetend,

Und nicht zu dem Tempel in Abai,



Und uicht nach Olympia...

Zeus! Allbeherrschender! dafd es nicht verborgen
Sei dir und deiner immer unsterblichen Herrschaft!
Als welkten nimlich schoa die alten Gotterspriiche,
Streichen sie sie schon!

Und nirgends in den Opfern ist Apollon sichtbar.
Hin geht das Géottliche.

Aus dieser Grundstimmung gestalten sich dem Dichter von nun
an seine spiiten Tragodien als Handlungen, in denen sich eine Rei-
nigung vollzieht: die Reinigung einer durch und durch verderbten
und zum Untergang bestimmten Welt, durch das tragische Opfer
des Leidens eines hervorragenden Menschen.

Vor allem der «Konig Odipus» stellt neben der «Elektra», dem
«Philoktetes», dem «Odipus auf Kolonos» in seinem Hergang das
Geschehen einer solchen Reinigung dar, die sich ganz umfassend in
den verschiedensten Schichten und Stufen verwirklicht, sei es, daf3
wir die Reinigung, rein physisch, als die Beseitigung von Schmutz,
d. h. von Materie am unrechten Ort, verstehen, sei es im medizi-
nischen Sinn als das Fortschaffen dec inneren Unreinheit der Krank-
heit, oder weiter kultisch, religis als Entsithnung des Befleckten und
Besudelten. oder moralisch, als das Wiedergutmachen des Unrechten,
oder endlich intellektuell als jenes an den Tag und zur Wahrheit
Kommen des Verborgenen und in den Schein hinein Verhiillten.

Odipus, der Mérder seines Vaters und Gatte seiner eigenen Mut-
ter, ist der verborgene Unreine — die «Eiterbeule unter der glatten,
schonen Haut», wie Udipus es in seiner groffen Rede am Schlufd des
Dramas selber nennt. Begriffe der Befleckung, der Besudelung und
wieder der Entsithnung und Reinigung gehen durch das ganze Stiick.
Nun, dieser Unreine muf} entdeckt werden, das Unreine muf} auf-
brechen, an den Tag kommen, wegamputiert werden aus der Ge-
meinschaft der Menschen, damit die verdorbene, verpestete Welt
mit der wiedergewonnenen Reinheit weiter bestehen kann. Bedeu-
tungsvoll beginnt das Drama deswegen mit der Schilderung einer
Pest. Das Furchtbare, Tragische besteht nun aber darin, daf’ dieser
Unreine, durch Vatermord und Inzest Besudelte zugleich auch einer
der edelsten Menschen ist: ein Mensch von einem hochsten Bewuf3t-
sein wie Bediirfnis der Reinheit. Aber er ist nun einmal der Un-
reine und Besudelte, und sein eigener Wille wie der Wille Apollons
als des Gottes der Reinheit muf} es sein, daf} dieser Unreine an den
Tag tritt und er das Volk, das er als Konig ebenso weise wie kraftvoll
gelenkt hat, nun auch, als er sich selbst entdeckt hat, von sich selbst
befreit.

Die ganze Handlung des «Konig Odipus» ist in dieser Hinsicht

28



das groBartige Geschehen eines gottlich reinigenden Gewitters. Es
beginnt damit, da® mit der Pest, an der zu Anfang des Dramas das
ganze Volk krankt, eine dumpfe, gewittertriichtige Atmosphire auf
uns lastet. Als dann die Nachricht vom Orakel in Delphi eintrifft
mit der Forderung des Gottes, dal® man den verborgenen Konigs-
mbrder aufspiiren solle, da ist das wie ein erstes, fernes Grollen des
Gewitters. Der Konig Odipus, der als Konig nach der alten Auffas-
sung auch der hochste Richter in seinem Volk ist, nimmt tat-
kriftig die Fahndung in seine Hand. Aber, ihm selber unbegreiflich:
Widerstinde stellen sich ihm entgegen. Der herbeigerufene Seher
Teiresias weigert sich, den Konigsmorder zu entdecken und nennt,
von Udipus furchtbar gereizt, schliefflich den Namen des Konigs
selber. Unfaflbar! was kann dahinter stecken? Nur ein Komplott
gegen den Konig. Man hat sich gegen ihn verschworen, sucht ihn zu
stiirzen. Die Ko6nigin Iokaste sucht zu beruhigen: wie wenig man doch
auf die Orakel and Seher geben kdnne. Da wurde auch geweissagt,
der frithere Konig Laios werde sein Leben durch den eigenen Sohn
verlieren, der aber wurde ausgesetzi, und Riuber an einem Kreuz-
weg haben Laios erschlagen. Kreuzweg! Dies eine Wort ruft in
Odipus eine lingst versunkene Erinnerung herauf: war’s nicht an
einem Kreuzweg, daf’ er selber vor Jahren einmal einen koniglichen
Mann erschlug? — Hier rollt das Gewitter niher und stiirker heran.
Und von nun an dringt Odipus, von Befiirchtungen nicht gehemmt,
sondern vielmehr um so mehr voraagetrieben, nur um so stiirker auf
die Entdeckung hin, bis in dem Verhor des alten Hirten alles an den
Tag kommt, wie es gewesen ist: dafd er selbst jenes ausgesetzte Kind
war und also der Morder seines Vaters und Gatte seiner Mutter ist.
— Es ist der Blitzstrahl, der nun herunterfihrt, ihn trifft und ver-
nichtet, aber auch die Atmosphire reinigt und befreit.

Odipus
Iu! Iu! — Das Ganze wire klar heraus! —
O Licht! zum letzten Male hiitte angesehen ich dich jetzt!
Der ich zu Tage trat: entstammt, von wem
Ich nicht gesollt — mit wem ich nicht gesollt,
Zusammenlebe — und wen ich nicht gedurft, erschlug! —

Das Ganze ist, alles in allem, ein Geschehen, das ebenso ein
gottliches wie ein menschliches Geschehen ist. Denn der Gott Apollon
gab mit seinen Weisungen den Anstof}. Und eben im Sinne dieses
Gottes, der ein fiir allemal das Reine ebenso wie die Wahrheit will,
ist es, daf} Odipus auf dem Wege des eigenen, selbstgewollten Han-
delns zum Entdecker seiner selbst und zum Enthiiller der Wahrheit
wird. Diese vernichtet ihn, doch selbst in der Vernichtung beharrt

29



er bei dem Entschluf}, sein Land zu reinigen, indem er sich selbst
am Ende der Tragodie, so wie er es dem Morder angedroht hatte,
aus dem Land ausstofit und so, in Einigkeit mit dem Gotte, seine
Freiheit beweist.

Fir das Geschehen des «Konig Odipus» als ein duarch den
Gott bewirktes Reinigungsgeschehen hat wieder bereits Holderlin
ein wunderbar sprechendes Symbol gefunden: «Doch das ist auch
ein Leiden», sagt er, «wenn mit Sommerfleken ist bedekt ein
Mensch, mit manchen Fleken ganz iiberdekt zu seyn! Das thut die
schone Sonne: nemlich die ziehet alles auf ... Die Leiden scheinen so,
die Udipus getragen...» — Wie im Friihjahr die Sonne die entstellen-
den Sommersprossen im Gesicht eines Menschen hervorzieht und
sichtbar macht, so zieht der Gott Apollon im Geschehen des Dramas
die in Odipus verborgene Befleckung herauf und lif3t sie zum Vor-
schein kommen. Fiir Odipus ist dies das Leiden. Aber die Sonne,
die Apollon ist, bleibt fiir ihn doch «die schéne Sonne». Auch als der
vernichtende Entdecker der verborgenen Unreinheit bleibt der Gott
verehrungswiirdig und géttlich schon.

6.

Und noch von einem letzten, ebenfalls ganz umfassenden Aspekt
der Deutung des «Konig Odipus» sei kurz die Rede. Der Dichter selbst
eroffnet uns diesen Hinblick mit den Worten, die er ganz am Schluft
der Tragodie den Chor gleichsam als ein «fabula docet» zu seinem
Zuschauer sprechen lift: «Es moge der Mensch, als Sterblicher,
immer den letzten Tag vor Augen haben und niemanden gliicklich
preisen, bevor dieser ohne Leid und Schmerzen an das Ziel des Lebens
gedrungen sei.»

Es ist dies eine Umformung des alten Spruchs der Griechen,
daf’ man keinen Menschen vor seinem Ende gliicklich nenunen soll.
Aber dieser scheinbar so einfache Spruch, was driickt er anderes
aus als das Wesen der Sterblichkeit, als die Hinfilligkeit des Men-
schenwesens, die Gebrechlichkeit des Gliicks schlechthin?

Was das Odipus-Drama an einem Beispiel von extremer Schiirfe
hinstellt, das ist das, was die Franzosen in ihrer Sprache gliicklich
als die «condition humaine» bezeichnen, das heift, jene ausgesetzte,
in nichts geschiitzte Lage, in welcher der Mensch nun einmal
Mensch ist.

In dieser Hinsicht ist der «Ko6nig Odipus» des Sophokles nichts
Geringeres als die Tragodie des Menschen iiberhaupt, ein bewe-
gendes «ecce homo», das uns noch heute genau so wie vor fast 3000
Jahren angeht, insofern es uns als Menschen an unser Menschlichstes

30



gemahnt — an jenes gnoéthi sautén, «Erkenne dich!», das der Gott
Apollon jedem zurief, der seinen Tempel in Delphi betrat: « Erkenne
dich!», ndmlich: «erkenne, daf} du ein sterblicher Mensch und vor
Gott nur Mensch bist, und daf® du in all der scheinbaren Sicherheit
deines Wohlstandes eines Tages vielleicht vor dir selbst (wenn auch
in verkleinertem Maf3stab) als ein Odipus an den Tag kommen
kannst!»

£

Der «Konig Odipus> des Sophokles ist in dieser Hinsicht, wie
auch in jenen andern hier angedeuteten Hinsichten, das Mysterium
des Menschen — Mysterium in jenem hellen und 6ffentlichen Sinne,
wie wir das Wort, griechisch verstanden, zu begreifen haben. In all
den angedeuteten Aspekten aber ist dies Drama des Sophokles in
seinem tieferen religiosen Grunde Delphisch-Apollinisch. Apolli-
nisch ist es als jenes Ereignis der Wahrheit, denn Apollon war den
Griechen der Gott der Wahrheit. Apollinisch ist es als die Warnung
vor jenem Wissenwollen um jeden Preis, im Sinne jenes «Nicht gar
zu viell», medén dgan, mit dem der Gott von Delphi das Gesetz des
Maf3es vorschrieb. Apollinisch ist der «Konig Odipus» als das Drama
der Reinigung jener verderbten Welt. Apollinisch als jenes <ecce
homo», das sich auf das «Erkenne dich!» griindet.

Es mag sein, ja, ist sogar wahrscheinlich, da} auch die vier auf
diesen Blittern umrissenen Aspekte der Deutung des «Konig Udipus»
des Sophokles in kiinftiger Zeit durch neue Deutungen abgelost
werden. Doch scheint die Tatsache, dafd sie alle vier in das Gesichts-
feld einer so griechischen Erscheinung wie der Delphischen Religion
des Gottes Apollon fallen, doch so etwas wie eine Gewihr dafiir zu
geben, dafl sie, wenn auch nicht endgiiltige Deutungen, so doch
jedenfalls einigermafien «richtige» Aspekte der Deutung des Sopho-
kleischen Dramas sind.

31



	Der "König Ödipus" des Sophokles in neuer Deutung

