
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 36 (1956-1957)

Heft: 1

Artikel: Der "König Ödipus" des Sophokles in neuer Deutung

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tioneller Waffen Nutzen zu ziehen, ohne damit einen totalen Atomkrieg

zu provozieren.
Die sicherste Stufe des Vorgehens würde jedoch in der Schaffung

einer genügenden Zahl Erdtruppen liegen, die jeden Angriff
abschlagen könnten, auch ohne Atomwaffen. Dabei würden sie den
Gegner eben auch schon vom Versuch eines Angriffs abhalten, und
zwar auch eines kleineren. Es ist weitgehend ein Problem der
Organisation, und die Lösung hängt vom klaren Erfassen des Problems
ab und vom Willen, es unter allen Umständen zu lösen. Es ist
weniger eine Frage zusätzlicher Auslagen.

3. Gegenwärtig bekommen wir «das Schlimmste von beiden
Welten», indem wir unter gewaltigen Kosten versuchen, Kräfte
aufzustellen, wie sie auf Grund der beiden verschiedenen Pläne
erforderlich sind. Dabei haben wir weder die möglichen Vorteile des einen
noch des anderen. Der Mangel an Klarheit bringt eine Kombination
maximaler Ausgaben mit maximaler Unsicherheit.

DER «KÖNIG ÖDIPUS» DES SOPHOKLES
IN NEUER DEUTUNG

VON WOLFGANG SCHADEWALDT

Wenn ich an dieser Stelle vom «König ödipus» des Sophokles
in neuer Deutung zu handeln unternehme, so heißt das nicht, daß
ich mich für berufen halte, «die» einzig richtige, endgültige Deutung
des großen Dramas zu geben.

Das große Kunstwerk, allgemein gesprochen, ist in der lebendigen

Fülle und Ganzheit, die es zum Kunstwerk macht, un-
ausschöpflich ausdeutbar. Es kann in den verschiedenen Köpfen und
Herzen, denen es in den verschiedenen Zeiten begegnet, sehr
verschiedene «richtige» Bilder und Deutungen hervorrufen, die sich
ablösen mögen, aber einander nicht auszuschließen brauchen — so wie
ein Bergmassiv, das wir umwandern, sich vor uns allmählich in
zahllosen Aspekten entfaltet, die alle voneinander verschieden und doch

21



sämtlich «richtig» sind. Den Fall, daß der Betrachter sich vor dem
Berg auf den Kopf stellt und nun für ihn der Berg auf dem Kopf
steht — er ist in der Geschichte der literarischen Deutungen gar
nicht so selten —, lasse ich außer acht. Doch lehrt uns der
Vergleich soviel, daß es im Grunde genommen Aspekte der Deutung.
nicht vermeintlich endgültige Deutungen sind, die der Interpret
großer Dichtung in sachgemäßer Bescheidenheit erstreben sollte —
wobei freilich die unabdingbare Forderung besteht, daß unsere
Hinblicke und Aspekte nicht auf den Kopf gestellt oder durch
Modekategorien und Zeitbegriffe gefärbt sein dürfen, sondern nach
Möglichkeit dem entsprechen sollen, was Goethe «reine Anschauung»,
«reines Bemerken» genannt hat.

Einige solche neuen Aspekte der Deutung des «König ödipus»
will ich auf diesen Blättern andeutend umreißen, solche, von denen
ich glaube, daß sie, wenn nicht «die» richtigen, so doch auf alle Fälle
«richtiger» sind als so manche heute überholten Deutungen, die sich
aber immer noch zäh in der breiteren Öffentlichkeit behaupten.

Zu den heute überholten Aspekten der Deutung des «König
ödipus>: gehört vor allem die nun schon 150 Jahre alte, scheinbar
unausrottbare Auffassung, nach welcher der «König ödipus» ein
Schicksalsdrama sei. Der Dichter soll in diesem Drama gezeigt haben,
wie der Mensch, er mag in seiner menschlichen Klugheit machen
was er will, dem über ihn verhängten Schicksal doch unentrinnbar
ins Garn läuft.

Hierzu ist zunächst zu sagen, was längst richtig gesagt worden
ist. daß die griechische Tragödie der großen Zeit des 5. vorchristlichen

Jahrhunderts einen solchen starren, fatalistischen Schicksalsglauben

nicht kennt. Was über der Tragödie waltet, ist nicht ein
Schicksalszwang, Ananke, sondern der Daimon. Dieser umgibt den
Menschen, er durchdringt, umschließt ihn, aber er läßt ihm
dabei doch die volle selbstverantwortliche Freiheit des Handelns. —
Sodann müßte das Ödipus-Drama des Sophokles, wenn es ein
Schicksalsdrama wäre, ganz anders verlaufen — vielleicht einigermaßen
so, wie Jean Cocteaus «Machine infernale». Aber Sophokles zeigt
uns gerade nicht auf seiner Bühne (wie man sich leicht konstruieren
kann), wie ödipus in Korinth beim Weingelage den Vorwurf hören
muß, daß er nicht der echtbürtige Sohn seiner Eltern sei (Akt 1);
wie er dann in Delphi nachfragt und den Orakelspruch erhält, er
werde seinen Vater töten und seine Mutter heiraten, und nun
beschließt, nicht wieder in die vermeintliche Heimat Korinth zurück-

22



zukehren (Akt 2); wie er dann auf seiner Wanderung in Phokis
an einem Kreuzweg dem ihm unbekannten Vater Laios begegnet
und ihn in der Notwehr erschlägt (Akt 3); wie er sodann nach Theben
kommt, das Rätsel der Sphinx glücklich löst und die Hand der
Königin, seiner ihm unbekannten Mutter lokaste, gewinnt (Akt 4) —
worauf das Drama des Sophokles als 5. Akt den Abschluß machen
würde. — Sophokles selbst indessen führt uns dieses alles, und das
heißt: jenes unentrinnbare Schicksalswalten, in seiner Tragödie nicht
vor, sondern dies alles ist für ihn abgeschlossene Vorgeschichte. Was
das Drama des Sophokles in seinem Hergang auf der Bühne zeigt,
ist nicht die Verstrickung, sondern lediglich die Entdeckung. Dies
ist entscheidend, und wir kommen darauf zurück.

Eine andere heute überholte Deutung geht von den beiden
Grundbegriffen der modernen Schulästhetik: Schuld und Sühne aus
und versucht auf alle Weise, dem König ödipus eine Schuld
anzuhängen. Er hat in dem Drama des Sophokles aber keine Schuld, hat
all das Furchtbare, das er getan hat, weder vorsätzlich noch
fahrlässig, sondern völlig unwissentlich getan. Und daß er unschuldig
schuldig wird, ist gerade die Grundlage seiner Tragik. Da hilft es
auch nicht, ihm in deuterischer Verzweiflung eine sogenannte
«metaphysische Wesensschuld» anzuhängen, von der noch kein
Mensch wirklich hat sagen können, was eigentlich damit gemeint ist.

Als überholt hat heute auch die charakterologische Deutung des

ödipus zu gelten. Dieser individualistische Aspekt kam zumal in der
Zeit Ibsens, Strindbergs und des frühen Gerhard Hauptmann auf und
hat sogar die damals geschriebenen philologischen Kommentare stark
beeinflußt. Die Tragödie wurde hier vor allem auf die Charaktere
und ihre «Moral» gestellt und so zum bloßen Schauspiel oder «Trauerspiel»

herabgewürdigt, in einer Zeit, in der man auch nicht eigentlich
bereit war, die wirkliche Tragödie auszuhalten. Daß diese aber nicht
in erster Linie auf den Charakteren beruhe, sondern daß sie es mit
dem großen Geschehen (Mythos) zu tun habe, einem Geschehen, in
dem Gott und Mensch einander begegnen, hat schon der griechische
Denker Aristoteles angedeutet.

Auch eine in ihrer Zeit weit verbreitete Deutung, nach der die
ödipus-Tragödie zum höheren Ruhm der Gottheit, in maiorem Dei
gloriam, geschrieben sein soll: «Der befleckte Mensch mag zugrunde
gehen, wenn nur die Wahrheit Gottes triumphiert», ist zu roh
gegensätzlich gesehen, um für das in der Tragödie obwaltende Verhältnis
zwischen Gott und Mensch zuzutreffen. Und wenn in neuerer Zeit nun
gar im Zusammenhang mit dem sogenannten Existentialismus die
Deutung des «König ödipus» auf eine, aus Alttestamentlichem und
Heideggerischem zusammengemischte Angst gestellt wurde, so war
das eine von jenen allzu zeitgemäßen Erscheinungen, die sich mit

23



der einfachen Zeitbewegung, die das Heute über Nacht zum Gestern
macht, naturgemäß von selbst erledigen.

Suchen wir über diese und andere, hier nicht erwähnten
Deutungen hinaus zu einigen sachgemäßen Aspekten der Deutung des

«König ödipus» vorzudringen, so kann einem Drama gegenüber, das
für das lebendige Spiel auf der Bühne gedichtet ist, der Ausgangspunkt

der Betrachtung allein das sein, was im Verlauf des gespielten
Dramas wirklich vor unseren Augen auf der Bühne geschieht.

Dies ist im «König ödipus» des Sophokles, wie schon angedeutet,
eine Entdeckung: die Entdeckung eines Verbrechens, in deren Verlauf

sich immer deutlicher der fahndende König und Richter selbst
als der gesuchte Verbrecher herausstellt. Als eine «dramatische
Analysis» hat deswegen mit recht schon Schiller das Ödipus-Drama
charakterisiert. Und wirklich ist es so, wie es uns sich selbst im Ablauf
seines Geschehens darbietet, ein Enthüllungs-Drama, eine detectiv
story von großartig erhabener Art. Diese Feststellung mag zunächst
als äußerlich erscheinen, sie ist aber jedenfalls sachgemäß und führt
auch sofort auf etwas Wesentliches, wenn man sich das innere
Wesen einer solchen Entdeckung und Enthüllung deutlich macht.
Das, was das Ödipus-Drama des Sophokles als Enthüllungsdrama so
dramatisch wie auch menschlich bewegend macht, ist das Phänomen
des ans Licht, des an den Tag Kommens. Wer einmal eine
Bergwanderung im dichten Nebel gemacht hat, weiß, was es bedeutet,
wenn der uns umgebende Nebel sich zunächst aufhellt und uns
wieder einige Dinge in den Konturen sehen läßt, wenn er dann
zerreißt und nun die Landschaft auf einmal in größter Gegenwart
und Schärfe vor unseren Blicken daliegt. Auch der Forscher, der
lange einer Erkenntnis nachgeht, der Erfinder, der vor einer Erfindung

steht, kennt dieses ebenso packende wie beglückende Phänomen,

wie etwas aus dem Nebel der Verworrenheit des Suchens und
Herumtastens ans Licht, an den Tag und eigentlich zum Sein kommt.
Er hat sich selbst lange bemüht, aber wenn jene Enthüllung dann
eintritt, so ist es so, als ob noch eine andere, höhere Hand mit
dabei im Spiel ist. Wir können diesen Vorgang mit einem Wort
bezeichnen als das «Ereignis der Wahrheit». Der Grieche hatte einen
ausgesprochenen Sinn dafür seit den ältesten Zeiten, in denen wir ihn
kennen, und immer war es für ihn so, daß zugleich mit dem
bemühten Menschen dabei auch die Gottheit mitbeteiligt ist. — Dieses
Ereignis der Wahrheit zeigt uns, in einer Hinsicht, der ödipus des

Sophokles. In der Fahndung, die ödipus unbeirrt durchführt, bis er

24



selbst als der Mörder seines Vaters, der Gatte der eigenen Mutter
an den Tag tritt, ereignet sich das Wahre, und sowohl der Mensch
ödipus wie der Gott Apollon sind in gleicher Weise an diesem
Geschehen der Wahrheit beteiligt. Das Besondere, Tragische dabei ist,
wie der Weg des ödipus zur Wahrheit über sich selbst zugleich der
Weg seiner eigenen Vernichtung ist. Das ganze Dasein dieses
bedeutenden Herrschers, der ödipus im Anfang des Dramas ist, war
durch und durch unwahr. Der Mann, der den Königsmantel trug,
war im Geheimen der Mörder seines Vaters, und er lebte im Inzest mit
seiner Mutter. Als er sich selbst als der, der er in Wahrheit ist,
entdeckt hat, ist er vernichtet. Aber dieser Vernichtete steht nun doch
in der Wahrheit, die ihm, im Einklang mit dem, was der Gott wie
auch er selbst gewollt hat, in dieser Vernichtung auch die freie
Größe gibt.

Ein zweiter Aspekt der Deutung geht im besonderen auf die
Gestalt des ödipus. Schon Hölderlin hat hier ein bedeutendes Wort
gesprochen, wenn er die «zornige Neugier» des ödipus hervorhebt
und sagt: «Es hat der König ödipus ein Auge zuviel vielleicht.» —
Was die Gestalt des Königs ödipus und sein Handeln in einer Weise
verkörpert, die gerade den heutigen Menschen stark bewegt, das ist
die Dämonie des Wissenwollens um jeden Preis. — Ein Mensch steht
in diesem ödipus vor uns, der alle Warnungen, alle nur gar zu gut
gemeinten Ratschläge der andern: er möge nicht weiter forschen,
möge diese bedenkliche Sache auf sich beruhen lassen, auf das
leidenschaftlichste von sich weist. So als die Frau lokaste bereits ahnt,
daß der Hirte, den ödipus befragen will, das Furchtbare enthüllen
wird:

Ödipus

Frau! hörst du? jenen Mann, von dem wir eben
Begehrten, daß er komme: meint er diesen?

Iokaste

Ach! wen er immer meinte! Kehre nicht
Dich dran! — An das Gesagte wolle
Auch nicht einen Gedanken wenden nutzlos!

ödipus
Das kann nicht sein, daß ich, Zeichen ergreifend
Wie diese, nicht entdecken sollte mein Geschlecht!

25



lokaste
Nicht, bei den Göttern! wenn du um dein eigen Leben
Irgend besorgt bist, forsche diesem nach! Genug: Ich kranke!

ödipus
Sei guten Muts! denn du — und stellt ich von der dritten
Mutter herab mich dar dreifach als Sklave —
Wirst nicht zu Tage treten als gering!

Iokaste
Und dennoch folge mir! ich flehe! tue dieses nicht!

ödipus
Ich kann nicht folgen: muß dies ausforschen genau!

Sogar zu einer Art Übermut, einer Art Euphorie vor dem Untergang,

erhebt sich dieser Mensch:

Was immer soll, brech auf! doch meinen Samen,
Und wenn er auch gering ist, werd ich sehen wollen!
Vielleicht daß sie — denn sie, als Weib, denkt groß! —
Sich meiner schlechten Herkunft schämt. Ich aber,
Mich selber als den Sohn des Glückes achtend,
Des wohl begabenden, werde nicht verunehrt werden!
Denn ihm entstamm ich, als der Mutter. Die verwandten
Monde haben mich klein und groß bestimmt.
Und so hervorgegangen, werd ich kaum zuletzt
Herauskommen noch als ein anderer, so daß
Ich nicht ausforschen sollte meinen Stamm!

Es scheint, ein Grundzug des europäischen Menschen, der wir
noch selber sind, manifestiert sich großartig in diesem ödipus. Es

genügt, die oft besprochene Problematik unserer heutigen
Naturwissenschaft wie unserer Technik — Atomtechnik! — zu erinnern,
um dieses ödipodeische Wissenwollen, das zugleich ein Wissenmüssen
um jeden Preis ist, als etwas nicht Vergangenes, Abgelebtes, sondern
höchst Gegenwärtiges zu verstehen, von dem auch wir, so wenig wie
ödipus, wissen, wo es uns hinführt — es sei denn, daß die Bilder
der großen Dichtung belehren könnten.

5.

Ein dritter Aspekt führt uns wieder zu dem Geschehen des ganzen

Dramas zurück, und dieser dritte Aspekt ist vielleicht der
umfassendste und bedeutungsvollste.

26



Als Sophokles bald nach dem Tod des Perikles und der großen
Pest in Athen zu Beginn der zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts
den «König ödipus» niederschrieb und aufführte, war er tief
beunruhigt durch das Bewußtsein eines drohenden Verfalls der Welt,
in der er aufgewachsen war und lebte. Politisch hatte sich damals
viel in Athen verändert. Vor allem aber die große Pest, die Athen
ergriffen hatte, hatte einen allgemeinen Verfall der Sitte und des
Glaubens nach sich gezogen, von dem auch der Geschichtsschreiber
Thukydides eindrucksvoll berichtet. Sophokles, der sich den alten
Lebensordnungen und dem alten Glauben unbedingt verpflichtet
fühlte, sah damals sehr düster in die Zeit. Er sah einen Weltverfall
voraus, der sich für ihn als eine Entgöttlichung der Welt darstellte
und der auch sein ganzes Wirken als Dichter des heiligen Festspiels
der Tragödie in Frage zu stellen schien. «Das Göttliche geht hin»
— «Wozu noch tragische Chöre?» Dies ist der Gedanke, den der
Dichter selbst in seinem großen mittleren Chorlied des «König
ödipus» — es ist aus dem Drama in die Zeit hineingesprochen —
zum Ausdruck bringt.

O wäre mit mir Moira, daß ich trüge
Die heilige Reinheit in Worten und Werken allen,
Darüber Gesetze bestehen,
Hochwandelnde, im himmlichen
Äther geborene, denen der Olympos
Vater allein ist, und nicht hat sie
Die sterbliche Natur von Menschen
Hervorgebracht, und nicht, daß jemals
Vergessen sie einschläfert. Groß ist
In diesen Gott und altert nicht.

Wenn aber überheblich einer
Mit Händen oder Wort einhergeht,
Vor dem Rechte furchtlos und nicht
Der Dämonen Sitze scheuend —
Ihn greife sich ein schlimmes Schicksal
Des unseligen Prangens wegen! —,
Wenn nicht den Gewinn er wird gewinnen recht
Und sich dem Unheiligen wird verschließen
Oder das Unantastbare antastet in eitlem Treiben
Wenn, wahrlich! solche Handlungen in Ehre stehen:
Was soll ich tanzen?
Nicht mehr zum unantastbaren
Geh ich: der Erde Nabel, anbetend,
Und nicht zu dem Tempel in Abai,

27



Und nicht nach Olympia...
Zeus! Allbeherrschender! daß es nicht verborgen
Sei dir und deiner immer unsterblichen Herrschaft!
Als welkten nämlich schon die alten Göttersprüche,
Streichen sie sie schon!
Und nirgends in den Opfern ist Apollon sichtbar.
Hin geht das Göttliche.

Aus dieser Grundstimmung gestalten sich dem Dichter von nun
an seine späten Tragödien als Handlungen, in denen sich eine
Reinigung vollzieht: die Reinigung einer durch und durch verderbten
und zum Untergang bestimmten Welt, durch das tragische Opfer
des Leidens eines hervorragenden Menschen.

Vor allem der «König ödipus» stellt neben der «Elektra», dem
«Philoktetes», dem «ödipus auf Kolonos» in seinem Hergang das
Geschehen einer solchen Reinigung dar, die sich ganz umfassend in
den verschiedensten Schichten und Stufen verwirklicht, sei es, daß
wir die Reinigung, rein physisch, als die Beseitigung von Schmutz,
d. h. von Materie am unrechten Ort, verstehen, sei es im medizinischen

Sinn als das Fortschaffen der inneren Unreinheit der Krankheit,

oder weiter kultisch, religiös als Entsühnung des Befleckten und
Besudelten, oder moralisch, als das Wiedergutmachen des Unrechten,
oder endlich intellektuell als jenes an den Tag und zur Wahrheit
Kommen des Verborgenen und in den Schein hinein Verhüllten.

ödipus, der Mörder seines Vaters und Gatte seiner eigenen Mutter,

ist der verborgene Unreine — die «Eiterbeule unter der glatten,
schönen Haut», wie ödipus es in seiner großen Rede am Schluß des
Dramas selber nennt. Begriffe der Befleckung, der Besudelung und
wieder der Entsühnung und Reinigung gehen durch das ganze Stück.
Nun, dieser Unreine muß entdeckt werden, das Unreine muß
aufbrechen, an den Tag kommen, wegamputiert werden aus der
Gemeinschaft der Menschen, damit die verdorbene, verpestete Welt
mit der wiedergewonnenen Reinheit weiter bestehen kann.
Bedeutungsvoll beginnt das Drama deswegen mit der Schilderung einer
Pest. Das Furchtbare, Tragische besteht nun aber darin, daß dieser
Unreine, durch Vatermord und Inzest Besudelte zugleich auch einer
der edelsten Menschen ist: ein Mensch von einem höchsten Bewußtsein

wie Bedürfnis der Reinheit. Aber er ist nun einmal der
Unreine und Besudelte, und sein eigener Wille wie der Wille Apollons
als des Gottes der Reinheit muß es sein, daß dieser Unreine an den

Tag tritt und er das Volk, das er als König ebenso weise wie kraftvoll
gelenkt hat, nun auch, als er sich selbst entdeckt hat, von sich selbst
befreit.

Die ganze Handlung des «König ödipus» ist in dieser Hinsicht

28



das großartige Geschehen eines göttlich reinigenden Gewitters. Es

beginnt damit, daß mit der Pest, an der zu Anfang des Dramas das

ganze Volk krankt, eine dumpfe, gewitterträchtige Atmosphäre auf
uns lastet. Als dann die Nachricht vom Orakel in Delphi eintrifft
mit der Forderung des Gottes, daß man den verborgenen Königsmörder

aufspüren solle, da ist das wie ein erstes, fernes Grollen des
Gewitters. Der König ödipus, der als König nach der alten Auffassung

auch der höchste Richter in seinem Volk ist, nimmt
tatkräftig die Fahndung in seine Hand. Aber, ihm selber unbegreiflich:
Widerstände stellen sich ihm entgegen. Der herbeigerufene Seher
Teiresias weigert sich, den Königsmörder zu entdecken und nennt,
von ödipus furchtbar gereizt, schließlich den Namen des Königs
selber. Unfaßbar! was kann dahinter stecken? Nur ein Komplott
gegen den König. Man hat sich gegen ihn verschworen, sucht ihn zu
stürzen. Die Königin lokaste sucht zu beruhigen: wie wenig man doch
auf die Orakel und Seher geben könne. Da wurde auch geweissagt,
der frühere König Laios werde sein Leben durch den eigenen Sohn
verlieren, der aber wurde ausgesetzt, und Räuber an einem Kreuzweg

haben Laios erschlagen. Kreuzweg! Dies eine Wort ruft in
ödipus eine längst versunkene Erinnerung herauf: war's nicht an
einem Kreuzweg, daß er selber vor Jahren einmal einen königlichen
Mann erschlug? — Hier rollt das Gewitter näher und stärker heran.
Und von nun an dringt ödipus, von Befürchtungen nicht gehemmt,
sondern vielmehr um so mehr vorangetrieben, nur um so stärker auf
die Entdeckung hin, bis in dem Verhör des alten Hirten alles an den
Tag kommt, wie es gewesen ist : daß er selbst jenes ausgesetzte Kind
war und also der Mörder seines Vaters und Gatte seiner Mutter ist.
— Es ist der Blitzstrahl, der nun herunterfährt, ihn trifft und
vernichtet, aber auch die Atmosphäre reinigt und befreit.

ödipus
lai lu! — Das Ganze wäre klar heraus! —
O Licht! zum letzten Male hätte angesehen ich dich jetzt!
Der ich zu Tage trat: entstammt, von wem
Ich nicht gesollt — mit wem ich nicht gesollt,
Zusammenlebe — und wen ich nicht gedurft, erschlug! —

Das Ganze ist, alles in allem, ein Geschehen, das ebenso ein
göttliches wie ein menschliches Geschehen ist. Denn der Gott Apollon
gab mit seinen Weisungen den Anstoß. Und eben im Sinne dieses
Gottes, der ein für allemal das Reine ebenso wie die Wahrheit will,
ist es, daß ödipus auf dem Wege des eigenen, selbstgewollten
Handelns zum Entdecker seiner selbst und zum Enthüller der Wahrheit
wird. Diese vernichtet ihn, doch selbst in der Vernichtung beharrt

29



er bei dem Entschluß, sein Land zu reinigen, indem er sich selbst
am Ende der Tragödie, so wie er es dem Mörder angedroht hatte,
aus dem Land ausstößt und so, in Einigkeit mit dem Gotte, seine
Freiheit beweist.

Für das Geschehen des «König ödipus» als ein durch den
Gott bewirktes Reinigungsgeschehen hat wieder bereits Hölderlin
ein wunderbar sprechendes Symbol gefunden: «Doch das ist auch
ein Leiden», sagt er, «wenn mit Sommerfleken ist bedekt ein
Mensch, mit manchen Fleken ganz überdekt zu seyn! Das thut die
schöne Sonne: nemlich die ziehet alles auf... Die Leiden scheinen so,
die ödipus getragen...» — Wie im Frühjahr die Sonne die entstellenden

Sommersprossen im Gesicht eines Menschen hervorzieht und
sichtbar macht, so zieht der Gott Apollon im Geschehen des Dramas
die in ödipus verborgene Befleckung herauf und läßt sie zum
Vorschein kommen. Für ödipus ist dies das Leiden. Aber die Sonne,
die Apollon ist, bleibt für ihn doch «die schöne Sonne». Auch als der
vernichtende Entdecker der verborgenen Unreinheit bleibt der Gott
verehrungswürdig und göttlich schön.

Und noch von einem letzten, ebenfalls ganz umfassenden Aspekt
der Deutung des «König ödipus» sei kurz die Rede. Der Dichter selbst
eröffnet uns diesen Hinblick mit den Worten, die er ganz am Schluß
der Tragödie den Chor gleichsam als ein «fabula docet» zu seinem
Zuschauer sprechen läßt: «Es möge der Mensch, als Sterblicher,
immer den letzten Tag vor Augen haben und niemanden glücklich
preisen, bevor dieser ohne Leid und Schmerzen an das Ziel des Lebens
gedrungen sei.»

Es ist dies eine Umformung des alten Spruchs der Griechen,
daß man keinen Menschen vor seinem Ende glücklich nennen soll.
Aber dieser scheinbar so einfache Spruch, was drückt er anderes
aus als das Wesen der Sterblichkeit, als die Hinfälligkeit des
Menschenwesens, die Gebrechlichkeit des Glücks schlechthin?

Was das Ödipus-Drama an einem Beispiel von extremer Schärfe
hinstellt, das ist das, was die Franzosen in ihrer Sprache glücklich
als die «condition humaine» bezeichnen, das heißt, jene ausgesetzte,
in nichts geschützte Lage, in welcher der Mensch nun einmal
Mensch ist.

In dieser Hinsicht ist der «König ödipus» des Sophokles nichts
Geringeres als die Tragödie des Menschen überhaupt, ein
bewegendes «ecce homo», das uns noch heute genau so wie vor fast 3000
Jahren angeht, insofern es uns als Menschen an unser Menschlichstes

30



gemahnt — an jenes gnôthi sautón, «Erkenne dich!», das der Gott
Apollon jedem zurief, der seinen Tempel in Delphi betrat: «Erkenne
dich!», nämlich: «erkenne, daß du ein sterblicher Mensch und vor
Gott nur Mensch bist, und daß du in all der scheinbaren Sicherheit
deines Wohlstandes eines Tages vielleicht vor dir selbst (wenn auch
in verkleinertem Maßstab) als ein ödipus an den Tag kommen
kannst!»

Der «König ödipus» des Sophokles ist in dieser Hinsicht, wie
auch in jenen andern hier angedeuteten Hinsichten, das Mysterium
des Menschen — Mysterium in jenem hellen und öffentlichen Sinne,
wie wir das Wort, griechisch verstanden, zu begreifen haben. In all
den angedeuteten Aspekten aber ist dies Drama des Sophokles in
seinem tieferen religiösen Grunde Delphisch-Apollinisch. Apollinisch

ist es als jenes Ereignis der Wahrheit, denn Apollon war den
Griechen der Gott der Wahrheit. Apollinisch ist es als die Warnung
vor jenem Wissenwollen um jeden Preis, im Sinne jenes «Nicht gar
zu viel!», medén âgan, mit dem der Gott von Delphi das Gesetz des
Maßes vorschrieb. Apollinisch ist der «König ödipus» als das Drama
der Reinigung jener verderbten Welt. Apollinisch als jenes «ecce
homo», das sich auf das «Erkenne dich!» gründet.

Es mag sein, ja, ist sogar wahrscheinlich, daß auch die vier auf
diesen Blättern umrissenen Aspekte der Deutung des «König ödipus»
des Sophokles in künftiger Zeit durch neue Deutungen abgelöst
werden. Doch scheint die Tatsache, daß sie alle vier in das Gesichtsfeld

einer so griechischen Erscheinung wie der Delphischen Religion
des Gottes Apollon fallen, doch so etwas wie eine Gewähr dafür zu
geben, daß sie, wenn auch nicht endgültige Deutungen, so doch
jedenfalls einigermaßen «richtige» Aspekte der Deutung des Sopho-
kleischen Dramas sind.

31


	Der "König Ödipus" des Sophokles in neuer Deutung

