Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 9-10

Artikel: Schiller

Autor: Altenberg, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einschitzung und Uberforderung menschlichen Wesens eines Tages
scheitern wird.

In letzter Konsequenz bedeutet christliche Freiheit auch das
Freiwerden von allen «westlichen» Mif3verstindnissen und Anmaf3un-
gen. Die Kirche hat auch, im Gegensatz zur Machtpolitik und zu
weltpolitischen Koexistenzplinen, den bleibenden Auftrag, die Ein-
heit der Christenheit — und dariiber hinaus des religissen Beken-
nertums schlechthin — in Ost und West zu bezeugen. Die Wahr-
haftigkeit dieses Zeugnisses wird jede erzwungene Selbstprostituie-
rung im Osten und jede zivilisatorische Verharmlosung im Westen
iiberdauern. Nicht Konferenzen und Kriege werden iber die reli-
gitse Heilswahrheit und ihre Bekenner entscheiden, sondern der
Herr der Geschichte, dem West und Ost untertan sind.

Copyright «Schweizer Monatshefte», Ziirich

SCHILLER

VON PAUL ALTENBERG

Wir wollen ehrlich gestehen, dafl Gedenkjahre solcher Art, wie
wir sie jetzt feiern, nicht immer und nicht iiberall willkommen sind.
Dem Geiste lif3t sich nicht befehle1, und der Aufruf zur Erinnerung,
wenn er allein von der Gelegenheit eines historischen Datums aus-
geht, ist noch nicht immer ein innerer Auftrag. An das wirklich
Lebendige braucht — so scheint es — nicht erinnert za werden. Es
ist eben immer da. Nur daf3 wir uns gerade des Lebendigen in un-
serem Geiste durchaus nicht immer bewuf’t sind, nur daf® wir oft
nicht mehr inne sind dessen, was vertraut und bestimmend in uns
waltet, weil es uns allzu vertraut geworden ist und weil wir glauben,
es zu besitzen and mit ihm fertig geworden zu sein. Da ist es denn
doch zu begriifien, ja als eine Verpflichtung anzuerkennen, dem
Aufruf eines Jubiliums zu folgen, in uns zu gehen und uns zu be-
sinnen, nicht einfach um zu verehren und dieser Verehrung Aus-
druck zu geben — dazu kann uns der Zufall des Datums nicht ver-
pflichtea —, sondern um zu priifen, ob Verehrungswiirdiges uand
Lebendiges hinter dem Aufruf von auflen liegt, und, nicht einge-
schiichtert von sikularem Ruhm, zu fragen, was der so lange und
hoch Verehrte uns heute bedeutet und warum wir den Blick unserer

498



Jugend so frith und mit besonderem Fleifle auf ihn richten. Die
Tradition des Ruhmes enthilt an sich noch keine Verpflichtung,
aber sie ist der Beweis des tiefen Eindrucks, den die grofie Perstn-
lichkeit auf ganze Generationen vor uns gemacht hat. Macht sie
diesen Eindruck auch noch auf uns?

Um das zu entscheiden, daza ist es notig, gewisse Hindernisse
aus dem Wege zu riumen, Hindernisse, die zwischen ihm und uns
stehen. Geschichte und Legendenbildung, unerlaubte Vereinfachung
und — noch schlimmer — unbewiesene Angleichung seines Bildes
an politische und weltanschauliche Richtungen — alles das um-
nebelt sein Bild, seit es 1859 bei den Feiern seines 100. Geburtstages
zu einer Art nationalen Palladiums erhoben wurde, und als die
Schlagworter begannen, ihn zu uamschwirren. Da wuarde er, «der
Dichter der Jugend, der Freiheit, des Idealismus», ja sogar «der Dich-
ter des deutschen Hauses» — und mit alldem wurde der Weg zu
ihm nicht gedffnet, sondern eher verschlossen. Denn er war mehr,
als mit solchen Bezeichnungen gemeint sein konnte, und er war
anders, geheimnisvoller, schwieriger, menschlicher und wesentlich
tiefer als das Bild, das landldufige und riithrend vertraute; und auch
die Schule, die mit grofem Rechte in ihm einen der ewigen Er-
zieher des Menschengeschlechtes erkannte, hat sein eigentliches Ver-
stindnis eher behindert als gefordert, schon dadurch, da® er —
sagen wir es ruhig — abgenatzt und abgegriffen wurde, und auch
dadurch, daf’ wir ihn alle zu frith kennen lernten, in einer Zeit,
in der wir ihn noch nicht erleben oder jedenfalls nicht ganz (also
gar nicht) erleben konnten, so daf’ er — tief bedauerlicherweise —
in manchen Fillen beinahe zu einer bosen Schulerinnerung gewor-
den ist.

Deshalb ist der Aufraf, uns auf ihn zu besinnen, doch ein innerer
Auftrag. Es gilt, seiner wieder inne zu werden als der lebendigen
Flamme, die er war und ist, iha heraufzuheben aus dem allzu ver-
trauten und verfrithten Umgang mit ihm und uns — ohne Vorein-
genommenheit — ihm aufs neue zu nihern, ihn «naiv», gewisser-
maflen wieder zum ersten Male zu lesen, offen fiir seine heftigen
Strahlungen, und uns dann zu fragen: was wir an ihm haben,
an diesem seltsamen Dichter, in dem man einen der grofiten Re-
prisentanten der Menschheit bewundert. Worauf beruht sein Zaa-
ber? In welcher menschlichen Form kam der Geist hier zum Leuch-
ten und Glithen? Wie kam er zu der Erfiillung seiner Sendung,
die keine andere war, als «ein Abgeordneter der ganzen Menschheit»
zu sein?

Das erste, was sich aus den Mitteilungen seiner Zeitgenossen
und aus seinem gesamten Werke ergibt, ist die Grofle und Wucht
einer ungemein leidenschaftlichen Personlichkeit, von der — ab-

499



stollend und anziehend — eine eigenartige Faszination ausging. Man
erfuhr allenthalben und bereits sehr frith seine Wirkung, die be-
deutender war als sein Dasein selbst, so da} sein Ruhm ihm eigent-
lich immer vorauseilte und selbst entscheidende Freundschaften wie
die mit Korner in der Entfernung und anfangs ohne personliche
Beriihrungen geschlossen wurden. Sein Dasein, angefochten, unsicher,
mit Sorgen, Méngeln und immer ungestillten Bediirfnissen iiber-
fullt, setzte sich unabliflig in heftige geistige Wirkungen um. Er
tiberspringt bestindig den gegenwiirtigen Daseinszustand und er-
reicht im Sprung eine Stufe, auf der er — menschlich unsicher —
erst allmihlich fest steht, gezwungen, sich nun auch als Person
gleichsam nachzuziehen. Keine ruhige organische Entwicklung ist
ihm vergdnat. Sein Leben verliuft in diskontinuierlicher Steigerung.
Die «Taten», aus denen es besteht, sind solche Antizipationen des
niichsten htheren Zustandes, den er geistig erflog und auf den er
mit Miihe sich hernach emporzog. So war er sich geistig immer selbst
voraus, ebensowohl als Karlsschiiler und herumirrender Theater-
dichter, wie spiter in Jena und Weimar, und jeden Beobachter seines
Daseins muf3te dieses Emporschnellen mit Bewunderung, aber auch
mit Sorge erfiillen. Goethe bemerkt mit offenbarer Ergriffenheit die
erstaunlichen Verinderungen, die er bei jedem seiner Besuche in
Jena an dem Freunde wahrnahm und die ihm in Ansehung der ver-
strichenen Zeit unbegreiflich erschienen, und spricht von dieser
offenbar bekannten Tatsache im «Epilog zu Schillers Glocke»:

«Ihr kanntet ihn, wie er mit Riesenschritte
den Kreis des Wollens, des Vollbringens maf3.»

Diese Steigerungsform, bewunderungswiirdig und beunruhigend,
wurde erkauft durch den Mangel an innerer Harmonie und durch
eine deutliche Unfihigkeit zum Gliick. Sie setzte jene bestindige
Spannung voraus, die der Wille dem Menschen abverlangt, und fiihrte
za der unermiidlichen Arbeit, zu der rastlosen Titigkeit, zu der Er-
filllung sich immer nea stellender Aufgaben, die stets kiinstlerische
und moralische zugleich waren: Bindigung und Formung, Liute-
rang und Gestaltung ebensowohl des jeweilig zu bewiltigenden
Stoffes wie des eigenen Wesens. Der Sinn und das Ziel dieser Tétig-
keit ist Vergeistigung, Verwandlung des Daseins in Geist, Uber-
windung des Stoffes, so daf ihm das eigene Leben am Ende aus der
Erinnerung entgleitet, wie der Stoff verworfen wird, wenn er in
Form und Gedanke umgesetzt ist. Er plant, «die Geschichte seines
Geistes» zu schreiben, und wufdte sehr wohl, daf} eben solche Ge-
schichte allein seinem Wesen entsprach und dem, was er geleistet
hatte, gerecht werden konnte. Die ungewohnliche Anspannung aller
Krifte, in den Geheimnissen des Temperaments und des Charak-

500



ters begriindet und durch die Stimmungen der Zeit verstirkt und
berechtigt, fithct sehr frith zu dem Bewufitsein, einen allgemeinen
und offentlichen Aluftrag zu erfiillen. Er weifl oder ahnt bereits
auf der Karlsschule, daf? er die Laufbahn eines geistigen Kémp-
fers, eines Befreiers und Verteidigers werde betreten miissen, und
lebenslang fiihlt er sich als ein Beauftragter mit iiberpersonlichen
Anliegen, berufen von der hchsten sittlichen Instanz, und ist sich
bewuf’t, vor dem Angesicht der Vorsehung zu handeln. Damit
unterwirft er sein Leben hochsten allgemeinen Verpflichtungen. Er
kimpft den Kampf der geistige1 Existenz niemals anders als im
Namen der ganzen Menschheit. Er macht aus seinem Dasein eine
offentliche Angelegenheit. Er iibernimmt die Verantwortung fiir
die Humanitiit, als ein Wortfithrer des guten und freien Geistes
im Streit mit der Notwendigkeit. Er ist (im besten Sinne) ein poli-
tischer Mensch. Da die Natur ihm als seelenlose Gesetzmifiigkeit, als
das Reich der Notwendigkeit erscheint, gilt es, die Natur za iber-
winden, auch die eigene, was freilich nicht ohne Vergewaltigungen
und Verzerrungen des Menschlichen abging. Aber gerade diese Par-
teinahme fiir den Geist, dieses leidenschaftliche Bekenntnis zu dem
Unsterblichen in uns, das mutige und herrische Selbstbewuf3tsein
des Genius, der die Welt iiberwindet — das hebt seine historische
Gestalt in eine iibergeschichtliche Hohe, es gibt seinem Namen und
seinem Werke, iiber alles Personliche hinaus, den hellen Glanz, der
sein Werk, sein Wesen, seinen Namen und sogar noch die Erinne-
rung an ihn verklirt und der bis zu uns heriiberscheint —, so daf}
er, nach Goethes Worten, im Sterben dahinging,

«wie ein Meteor entschwindend,
unendlich Licht mit seinem Licht verbindend».

Die Vergeistigung des Daseins vollzieht sich bei ihm durch Phi-
losophie, Geschichtswissenschaft und Kunst. Die leidenschaftliche
Form ist diesen drei Seiten der im Grunde einheitlichen Bewegung
gemeinsam. Schon seine ersten kiinstlerischen Verkiindigungen zit-
tern unter der Leidenschaft seines Denkens. An die Stelle herzlicher
und gefiihlsamer Erregungen tritt die pathetische Fiihrung des
Geistes, das Extreme und die Hitze der Gedanken. Er leidet an
geistigen Tatsachen. Inhalte seines Bewuf3tseins, die er nicht ver-
dringen, von denen er sich nicht befreien kann, quilen ihn und
stiirzen ihn in sein Element der Geistesnot, deren grofiter Verkiin-
der und Dichter er wird. Auch die Unfreiheit, gegen die er den Kampf
aufnimmt, ist eine geistige Qual, die peinliche Entwiirdigung des
Menschen, nicht seinem Leibe, sondern seinem Gewissen unertrig-
lich. Unfreiheit ist geistiger Notstand, und in der Abhingigkeit des
Menschen von der natiirlichen Notwendigkeit, von den Schranken der

501



Sinne und den irdischen Bestimmungen erkennt er die allgemeine
geistige Not der Menschheit, der seine unendliche Klage gilt und
die zu besiegen er das Leben einsetzt und preisgibt. Das erste ist,
daf® man dieser Gedankenqual Ausdruck verleihe, da8 man sie ins
Bewuftsein hebe und sage. Daher steht sein Philosophieren von vorn-
herein unter dem Zwange nach Ausdruck durch Rede und Gestal-
tung. Dieser innere Auftrag verbindet sich mit dem Talent, und
dies Talent, gepaart mit der heftigen, pathetischen Art seines Den-
kens und Sagens, erhebt schon den Jiingling zu einer kiinstlerischen
Macht ersten Ranges. Ein durchdringender Kunstverstand bringt ihn
schnell in den vollen Besitz allec artistischen Mittel. Zu der klugen
Okonomie, mit der er sein Talent nutzt, kommt die unverkennbare
Eigenart der Sprache, die in der Heftigkeit der Wortwahl und dem
groen Atem der rhythmischen Gebilde der fast unmittelbare Aus-
druck seines leidenschaftlichen Denkens ist. Sie erhebt sich aus den
naturalistischen Gewaltsamkeiten und den genialen Ausbriichen des
Sturms und Drangs bis in die Versberedsamkeit des klassischen Tra-
godienstiles. Mit kluger und kritischer Benutzung iiberlieferter Hoch-
formen gewinnt er die Beherrschung der dramatischen Form, seiner
Dramenform, die er vom Sturm und Drang bis zur «<romantischen
Tragodie» und bis zu neu erlebten Gestaltungsversuchen des grie-
chischen Trauerspiels fordert. Dabei wird die dichterische Sprache,
das echte Pathos der gesteigerten menschlichen Rede, der sze-
nische Aufbau und die dramaturgische Einrichtung der Theater-
stiicke mit frith erreichter Meisterschaft zu Ausdrucksformen ent-
wickelt, die seinem Zwang zur Auflerung und Gestaltung vollkom-
men entsprechen und in denen sein Genie sich ganz verwirklichen
kann. Er gelangt zu der Monumentalitit, die sein Stil ist — zu der
Monumentalitiit als Stil.

Aus seinen groflen Dichtungen, von den «Réubern» bis zum
«Demetrius», aus den philosophisch-isthetischen Essays, aus den
hymnischen Versen seiner Gedankenlyrik lassen sich wesentliche Be-
stimmungen seines Genies gewinnen: zuerst die dialektische Grund-
haltung, das Erlebnis einer geteilten Welt, der Welt als Spannungs-
raum und Kriftefeld, des groflen Risses, der durch das Universum
geht. Diese Art, die Welt zu sehen, zwingt zur Parteilichkeit. Die
immerwihrende Spannung seines Wesens treibt ihn zur Projektion
dieser geistigen Spannung auf den Horizont der Geschichte. Er ist
wesensmiiflig ein dramatischer Dichter.

Aber diese universale Disharmonie schliet jede Versohnung
aus. Der Streit zwischen Form und Stoff, zwischen Ideal und
Leben ist ewig, mit dem Sein der Welt und dem Wesen des
Menschen selbst gegeben. Das Dilemma ist endgiiltig, es ist not-
wendig. Das Lebendige kann diesen Rifl der Schopfung nicht

502



heilen. Er ist nur durch den Tod, durch den Untergang der
Individuen zu @berwinden. Die Unerbittlichkeit seiner Weltanklage,
die Schirfe seiner geistizen Not zwingt ihn zur Projektion der
Verzweiflung auf den Horizont seines Universums. Er ist wesens-
mifig ein tragischer Dichter.

Gleichwohl muf} der unheilvolle Gegensatz, der das Leben der
Individuen verschlingt, iiberwunden werden. Der wollende Mensch
hat die Kraft, ihn geistig zu besiegen. Der intelligible Charakter
vermag das Reich der Notwendigkeit zu iiberschreiten, hiniiberzu-
dringen in eine heitere und versshnte Welt. Der Mensch ist aufge-
rufen zum Uberwinder des kosmischen Zwiespalts. Der Sieg ist ihm
gewifs im Untergang seiner sinnlichen Erscheinung, in der Erfil-
lung des moralischen Gesetzes, das in ihm liegt. Das ist der Sinn der
Weihespiele, in denen der Weg in die Erlgsung beschritten und der
endliche Sieg gefeiert wird. Sie sind im letzten und genausten Sinne
nicht mehr tragisch. In ihnen und in einigen groflen Gedichten und
Essays wird der Sinn und Trost dieses hohen Wesens und Wir-
kens offenbar. Sie zeigen Schiller als den Dichter der Weltiiber-
windung.

Diese drei Bestimmungen diirfen keineswegs als Epochen seines
Lebens gelten. Es sind Arten der Erscheinung und der Wirkung
seines Geistes, die in sich verschlungen und voneinander nicht ab-
zaltsen sind. Sie mogen hier als Aspekte auseinandergelegt werden,
um das Wesentliche an diesem Dichter und an diesen Dichtungen
besser und tiefer zu erkennen.

Dem Dramatiker ist die Welt der Kampfraum von Gegensitzen,
ein Spielfeld der Spannungen. Durch die Ubersteigerung und Ver-
geistigung personlicher Erlebnisse wird der junge Dichter zuerst
zur Parteilichkeit gedringt. Er ergreift Partei fir die Freiheit,
gegen den Zwang. Aber es ist von grofiter Bedeutung, daf’ dieser
Zwang sich in der Dichtung sofori in Weltunordnung, Entartung
der Gesellschaft, Verfall der sittlichen Menschheit umsetzt, daf’
— wenigstens fiir den inneren Vorgang seiner Tragiodie — keine
Tyrannenwillkiir, sondern das grundsitzlich und wesentlich Bose
beschworen wird und daf} dieses Bose Ausdruck und Wirkung einer
verneinenden und zerstdrenden Weltansicht, einer philosophisch be-
griindeten Immoralitit ist. Denn Franz Moor ist, indem er Ge-
wissen und Seele leugnet, zugleich der Anwalt des Teufels, also einer
sittlich indifferenten, materiellen und durchaus physischen Welt,
und seine Tragodie griindet auf der niederschmetternden KEinsicht,
daf? mit der Wiederkunft des Bruders der Richer, nicht nur seines
privaten verstiimmelten Lebens, sondern der sittlichen Welt ihm
entgegentritt, dal} die verleugnete Seele sich in ihm selbst in
schrecklicher Agonie wieder anmeldet und bestiitigt, so da® am

503



Ende nicht nur seine widrige Person, sondern seine ganze Welt mit
ihrer Leere, ihrer frevelhaften Willkiir and mit ihrer Grof3e
dahinsinkt.

Damit steht in inniger Verbindung, da3 auch der Riuber Moor
nicht gegen private und besondere Feindschaft ankidmpft, die ihm
Leben und Wiirde beeintriichtigt, sondern gegen das Gesetz tiber-
haupt, und daf} daher das, was er aus sittlicher Uberzeugung angreift,
sich allmihlich selber als sittlich, als notwendig und daher als un-
iiberwindbar herausstellt, als eine eigene Idealitiit, als sittliches Prin-
zip, welches durch partikulare Verbrechen und Mingel nichts an
seiner zuletzt welterhaltenden Geltung verlieren kann. Dadurch er-
hoht sich der Kampf zwischen den ungleichen Briidern bereits zum
groflen dramatischen Spiel von Weltgegensitzen. Der Weg zum
Ideendrama ist hier schon beschritten. Er fiihrt in «Luise Millerin»
und vollends im «Don Carlos» zur Darstellung des Gegensatzes von
Freiheit und Notwendigkeit, von Freiheit und Ordnung. Damit ist
die Parteilichkeit iiberwunden, die trotz aller Erhebung ins Prin-
zipielle bei der Gestaltung Karl Moors und Ferdinands noch Licht
und Schatten bestimmte. Jetzt hebt der Dichter sich aus der Partei-
nahme fiir seine «Lieblinge» empor, in freierem Uberblick iiber das
Kriftespiel der geschichtlichen Welt. Die hohere Einsicht in die
Notwendigkeit macht aus den frithen Empé6rerdramen, aus den Ex-
plosionen des Zornes die tiefsinnigen Dichtungen der geistigen Men-
schennot! Unverkennbarer als vorher begegnen sich in seiner dra-
matischen Welt zwei in sich berechtigte Gegner, Urgegensiitze
menschlichen Wollens und menschlicher Geschichte. Die unvergef3-
lichen Gestalten Marquis Posas und Philipps II. werden zu Repri-
sentanten politischer Tendenzen, in denen sich menschliche Not-
wendigkeiten hochster geistiger Instanzen nicht verbergen, sondern
gerade enthiillen. In solchen Begegnungen, die in allen seinen Werken
zu den groffen Erschiitterungen theatralischer Kunst fiihren, ent-
ziindet sich die Flamme einer pathetischen Poesie, die tatsichlich
das Herz der Menschheit selbst ergreift und entflammt. Aus alle-
dem folgt freilich, dafl das Menschliche bei ihm erst im Extremen
zu sich selber zu kommen scheint, daf} es nur in der hochsten Stei-
gerung und Erhitzung sich als menschliches und geschichtliches
Leben zu erkennen gibt. Das Normale versinkt, es entzieht sich der
kiinstlerischen Formung, da er es kaum sieht. Es ist auf3erhalb
von Gesinnung und Gestalt, es wird banal. Das Bedeutende liegt
erst an der Grenze, im Superlativ des Tuns oder Leidens, und der
Dichter verfehlt die Wirklichkeit, wenn er sie nicht in die grof3en,
in die duflersten Spannungsformen hinaufreifit, in denen er selber
zu Hause ist. Deshalb ist er niemals der Dichter des Normalen und
Intimen gewesen. Es gelingt ihm kein Lied — auch das «Lied an

504



die Freude» ist durchaus eine grofie philosophische Hymne —, keine
stille hiusliche Szene, keine lyrische Hingabe an einen in sich er-
fillten, nur auf sich selbst bezogenen Augenblick. Er ist unfiihig
zum stillen Gliick, es gibt keine Ruhe und kaum eine kurze Rast.
Uberall begegnet ihm das Grofe, das Bedeutende mit seinem un-
ablissigen Anspruch, und nur in gesteigerten Daseinsbildern, in er-
habener Gedankenwelt, auf den steilsten und hochsten Bergen des
Herzens findet er sich ganz, nur da erfiillt sich sein Wesen, nur
da erreicht er seine stirkste kiinstlerische Verwirklichung. So durch-
sucht er, immer nach Stoffen hungernd, die Weltgeschichte und
hebt das, was er als beispielhaft, als Symbol grundsiitzlicher Span-
nungen erkannte, das Fruchtbare und Bedeutungsvolle in seinen
Geist empor, er gibt ihm die Dimensionen seines energiegeladenen
Weltbildes. Und da, wo die Geschichte (nach Schopenhauers Aus-
druck) die Buchstaben lehrt, aus denen sich die Idee des Menschen
ergibt, gelangt er — in den Gliicksfiilllen des Carlos, des Wallenstein,
der Pucelle d’Orléans, auch des Tell und Demetrius — zu den grof3en
Gegenstinden, an denen seine eigene Grifle offenbar wird.

«Denn nur der grole Gegenstand vermag
Den tiefen Grund der Menschheit aufzuregen.»

Das trifft durchaus auf ihn zu und auf einige grofle Dichter des
Barock. Aber es gibt auch andere und leisere Quellen der Ergrif-
fenheit. Hier erscheint die Grofle des geschichtlichen Phinomens als
Aufruf zur eigenen Grofle. Am Bedeutenden entziindet sich die Poesie.
Das bestimmt nicht nur die Aaswahl seiner geschichtlichen Stoffe,
es fiihrt zu den Hochgestalten, den Repriisentanten der Menschheit,
die wir ihm verdanken: es sind Minner- und Frauenbildnisse, die
weder personal-intim noch typisch oder abstrakt sind, sondern ge-
steigerte und geisterfiillte Erscheinungen, in deren Sein und Han-
deln das jeweils Auflerste unserer Art zum Ereignis wird. Daraus
erklirt sich, da® manche Rand- oder Nebenfigur and auch einige
Frauengestalten seiner ersten Werke nuar bla3 und schwach gezeich-
net sind, so daf} selbst hohe Schauspielkunst sie kaum zu beleben
vermag. Aber fiir die Frau als Mirtyrerin und Heldin findet er die
grofien Ziige seiner Luise Millerin, der Maria Stuart und der Jung-
frau von Orléans, der Marfa im «Demetrius». Er stiirzt sie mitten
in dea Zusammenprall der Gegensiitze hinein und steigert ihre weib-
liche Natur, iiber Psychologie und Erfahrung hinaus, in die Grofe
des allgemein Menschlichen, in der das Geschlechtliche vor dem
Schicksal des Geistes versinkt.

Diese grofe und bei allem Ungestiim kluge und kiihle Dramatik
schafft sich eine durchaus gemifle Sprache, einen dramatischen Aus-
druck von hochster Wuacht, in dem nur Unkenntnis oder Snobismus

505



ein «hohles» Pathos entdecken konnte. Ihre Voraussetzang ist der
pathetische Mensch, der Mensch ia der geistigen Not, der kimpfende,
der siegende oder unterliegende, stets in der Hitze des Zusammen-
stofRes, der Verzweiflung nahe oder dem nicht weniger erschiittern-
den Trost, durchaus «ausgesetzt auf den Bergen des Herzens». Dieser
pathetische Mensch verwirklicht sich in der leidenschaftlichen Rede.
Freilich ist das kein Uberfliefen des Herzens, kein lyrischer Gesang,
ja auch kein Geschehen in Sprache wie bei Shakespeare. Es ist mehr
der Bithnensprache der attischen Tragiker und der des franzosischen
Klassizismus verwandt, aber in sich tief berechtigt und — in deut-
scher Dichtung — ohne Vergleich. Es ist poetische Beredsamkeit,
ein rhetorisches Sichverwirklichen im Vers, immer parteiisch, auf
Wirkung berechnet, nicht etwa auf den Zuschauer, auf uns, son-
dern durchaus immer auf den Partner, der iiberredet oder iber-
zeugt, gewonnen oder vernichtet werden soll. Die Kraft dieser
Sprache, wie die aller echten Beredsamkeit, beruht auf der Anti-
these, dem scharfen Nebeneinander der Gegensiitze, und auf der
Steigerung, den gewaltigen crescendi, die auf einen Hohenpunkt
eilen, sich bereichern durch Assoziationen, und mit fliegendem
Atem, wahre Laufer der Rede, den Gipfel ihrer Verkiindigung stiir-
men. Das sind eigentlich Bestimmungen der schriftstellerischen and
besonders der politischen Sprache. Hier wird sie ins Dichterische
gehoben, nicht so sehr durch den ihr innewohnenden Rhythmus oder
durch die Grofartigkeit ihrer Gedankenfracht, als dadurch, dal} sie
iiberall aus dem lebendigen Mittelpunkt, aus dem Herzen des Geistes
selber hervorbricht, daf} sie iiberall, unbeschadet ihrer rhetorischen
Funktion innerhalb einer Szene, Selbstgestaltung und Selbstvollen-
dung des Menschen im Worte ist. Da immer der ganze Mensch sich
redend verkiindet und erfiillt, auch wenn er — vordergriindlich —
fiir oder gegen eine Sache redet, kann diese Sprache kaum jemals
intim oder privat und einfiltig sein (es gibt freilich einige wenige
Stellen solcher Art). Die allgemeine geistige Not des Menschen klingt,
schreit, klagt oder jubelt durch alle Aufferungen hindurch. Alles
steigt aus der leidenschaftlich bewegten Tiefe empor und offenbart
— am beliebigen Thema — Wirklichkeit und Schicksal geistiger
Naturen.

Es ist im Grunde immer der gleiche Zwang zam erhabenen und
allgemeingiiltigen Ausdrack, weshalb es unsinnig ist, in Schillers
Sentenzen aufgesteckte Lichter, Zataten oder Zierat zu sehen. Nar
das Allgemeine ist der Verkiindigung wert, nur die uns gemeinsame
Not des Geistes driingt zur Verkiindigung, nédmlich die Verteidigung
unseres hoheren, unseres eigentlichen Wesens gegen die Notwen-
digkeit, unser Kampf wider die Natur, wider die zeitliche und stoff-
liche Beschrinkung unserer wesensmifigen Freiheit, der Ver-

506



zweiflungskampf des Laokoon mit den umzingelnden und erwiir-
genden Schlangen:

«Wenn der Menschheit Leiden euch umfangen,
Wenn Laokoon der Schlangen

Sich erwehrt mit namenlosem Schmerz,

Da empore sich der Mensch! Es schlage

An des Himmels Wolbung seine Klage,

Und zerreifle euer fithlend Herz!

Der Natur furchtbare Stimme siege,

Und der Freude Wange werde bleich,

Und der heil’gen Sympathie erliege

Das Unsterbliche in euch!»

Die geistige Not des Meunschen ist nie beredter, aber auch nie-
mals dichterischer geklagt worden. Das ist der monumentale Stil
des im tiefsten erregten Mannes, es ist die Sprache Karl Moors und
Fiescos, Posas und Wallensteias, und schlie3lich des Riitli-Schwurs
und des Krakauer Reichstags. Und man verkenne nicht den inneren
Zwang und die Erfiilltheit solcher Menschenrede, die sich jeder
Nachahmung entzieht. Sie ermangelt durchaus der Nihe und In-
timitit, sie ist selten leise und fast immer ohne sinnliche Anschau-
lichkeit. Selbst ihre Bilder konkretisieren und versinnlichen nicht
und fiihren eher ins Allgemeine, ins Unvorstellbare als zum ein-
zelnen, gegenwiirtigen Gegenstand. Es ist tiberall Anniiherung an
das zeitlos und schlechthin Giiltige. Diese Sprache lebt vom Geiste
und seiner Bewegung, als feurige Laut- und Sinnmasse, ungeach-
tet ihrer Schwere und gedanklichen Fiille in durchaus unaufhalt-
samem Schwung, voll innerer Wahrheit und giiltiger Wirklichkeit,
so daf} an ihr jene verzaubernde Macht des Gesanges wirksam wird,
die den Horer zur «Geisterwiirde» emporreif3t:

«So rafft von jeder eitlen Biirde,
Wenn des Gesanges Ruf erschallt,

der Mensch sich auf zur Geisterwiirde
und tritt in heilige Gestalt.»

Alles muf} sich fiir diesen Dichter auf das Wesen zusammen-
ziehen, welches will, d. h. auf den Menschen. Der Rif3, den er durch
das Weltall zucken sieht, er geht durch des Menschen Herz. Hier
wird der Kampf angefangen und ausgetragen, hier wird er zum
Schicksal, hier stoffen die unversohnlichen Michte aufeinander. Das
gibt dem Menschen Wiirde und Tiefe. Menschenbilder entstehen,
von Anfang an durch den Zusammenprall der Prinzipien, durch die
Reibung erhitzt und zum Glithen gebracht, dargestellt mit duflerster

6507



Klugheit und nie versagender Umsicht, aber eigentlich ohne Liebe
des Dichters, der nur halben, fast kann man sagen, nur theoreti-
schen Anteil an ihnen nimmt. Dena sie gliihen nicht aus dem Herzen
ihres Schopfers, sondern aus sich selbst heraus, weil so erhitzende,
so ungeheuerliche Begegnungen an und in ihnen geschehen. Man
denke an den Riduber Moor und an Ferdinand, an die menschliche
Grofle jenes spanischen Konigs, der vor dem ziirnenden Inquisitor
das Versiumnis des Notwendigen mit dem menschlichen Bekennt-
nis seiner Liebe zu Posa entschuldigt: «Ich sah in seine Augen»,
und man spiirt, wie — dem Atna gleich — unter dem Eis dieses
Mannes die Glut des Lebens lodert —, oder man erinnere sich an
Wallensteins tief bewegte Rede, «wenn er dem Weltgeist néher ist
als sonst», oder an die gliihende Not der «Jungfrau von Orléans»,
die in Reims sich der Umzingelung durch die erweckten Sinne zu
entziechen trachtet, wie Laokoon der Schlangen sich erwehrt mit
namenlosem Schmerz, oder wie Don Cesar der Versuchung wider-
steht, im Leben zu bleiben und sich der Vergeltung zu entziehen.
Zu der dialektischen Grundhaltung, dem grundsitzlichen Er-
lebnis der Welt. als eines Spannungsraumes, in dem unversohn-
liche Energien zusammentreffen, zu dieser eigentlichen Anlage des
dramatischen Dichters fiigt sich, bereits mit der ersten kiinstleri-
schen Schopfung seiner Jiinglingsjahre, die Einsicht in eine tragische
Welt, in eine Welt des uniiberwindbaren Gegensatzes. Der Riuber
Moor will die entartete, die entsittlichte Welt wiederherstellen. Er
unternimmt diese Wiederherstellung als Veriichter der Gesetze, als
Vernichter der Ordnung. Sein Recht stof3t auf ein anderes, hoheres,
allgemeineres, von dem er, in einer wahrhaft unvergleichlichen Szene,
buchstiiblich umzingelt wird, und er muf} erkennen, dal} das, was
sein muf}, doch eben nicht sein darf, und daf? zwei Menschen wie
er (obschon sie das Rechte und Notwendige wollen) «den ganzen
Bau der sittlichen Welt zugrund richten wiirden». Mit diesem Schick-
sal und dieser Gestalt ist die echte und grof3e Tragodie im Sprunge
erobert, die Ausweglosigkeit, das tragische Dilemma erfaf$t und da-
mit der Grundriff des gesamten Schaffens gezeichnet. Luise Mil-
lerin, Don Carlos und Posa, Wallenstein und Demetrius — das sind
die grofien Stationen dieses tragischen Weges, kimpfende Menschen,
zermalmt zwischen unvereinbarea Notwendigkeiten. Daraus erwichst
die Tragodie des Idealismus, der, wie in Philipp und Posa, Men-
schen opfert fiir die Idee, fiir die Idee der Ordnung, fiir die in Flan-
dern und Brabant blithende Provinzen zerstort werden, oder fiir die
Idee eines kiinftigen Menschengliickes, fiir die Posa seine Freund-
schaft zu Carlos preisgibt. Das erhabene und schreckliche Bild des
dem Idealismus dargebrachten Menschenopfers — es steht noch vor
uns, es riihrt uns gewaltig an, und es will uns scheinen, als sei dieses

608



dramatische Gedicht, seiner Wahrheit wegen und weil es menschliche
geschichtliche Wirklichkeit so giiltig und ergreifend gegriindet hat,
einer der groflen und unverlierbaren Schiitze unseres Lebens. Und
nicht geringer muatet uns die Gestaltung jenes Zusammenstofdes der
Michte im «Wallenstein» und im «Demetrius» an, wenn der Prag-
matismus eines groffen Menschen in tragischer Begegnung mit der
sittlichen Weltordnung untergeht oder der innere Auftrag des fal-
schen Zarensohnes an der zugleich politischen und moralischen Not-
wendigkeit scheitert. Da klingt uns Wallensteins diisteres Wort ent-
gegen: «dem bosen Geist gehort die Erde, nicht dem guten», und
in Max Piccolominis Untergang scheint der Sieg des Schicksals tiber
den Willen, der Triumph der Notwendigkeit besiegelt, da das Schone
von den Hufen der Materialitiit zermalmt wird und der sittliche
Wille keinen anderen Ausweg mehr sieht als den Tod. Der Tod aber,
heifdt es in der «Braut von Messina»,

«Der Tod hat eine reinigende Kraft...,
Das Sterbliche zu liutern und die Flecken
Der mangelhaften Menschheit zu verzehren.»

Nur gibt es zu denken, dafy dieser Tod nicht willenlos oder
unwillig erlitten, sondern daf} er gesvcht und willkommen geheifden
wird, weil alles darauf ankommt, die mangelhafte Menschheit von
ihren Schlacken zu erlgsen. Es geht nicht um den Bestand des indi-
viduellen Lebens, das der Schuld nicht entgehen kann und darch
die Schuld vor dem Richterstuhle der Vorsehung verwirkt wird, son-
dern um die sittliche Wiederherstellung und um die Wiirde des
Menschen, die in die Hand der Kiinstler gegeben ist. Mehr als der
Tod gilt daher der Entschluf zu ihm, der Wille zur Siihne, damit
die Weltordnung wiederhergestellt und der sittliche Kosmos ge-
rettet werde. Auch dies hatte schon der Riuber Moor erfahren und
geleistet und seine grandiose Figur findet sich wieder in Don Cesar
und Demetrius, ja selbst in Max und in der Todes- und Siihne-
bereitschaft der ungliicklichen Kénigin von Schottland.

Im Menschen also muf} eine Kraft schlummern, die, durch Lei-
den erweckt, selbst die Notweadigkeit tiberwindet, eine sittliche
Energie, die in dem Augenblicke frei wird, da die Macht der Sinn-
lichkeit iiberwunden wird. Der moralische Wille, im irdischen
Gewiihl in Knechtschaft gebunden, ein Sklave der Neigung und
der Sinne, kommt zu sich, wenn, wie in allen diesen Dichtungen,
die Schuld sich allmihlich verwandelt in Leid und in der Abend-
stimmung, in die Schiller diese Wandlungen taucht, die Einsicht
in die ewige Ordnung aufgeht wie ein Gestirn und das Antlitz der
Vorsehung sich entschleiert. In der Gestalt des dienenden Herakles
war dem Dichter das grofle Symbol, das zusammenfassende und

6509



giiltige Bild des unfreien, mangelhaften, schuldbeladenen Menschen
aufgegangen.

«Tief erniedrigt za des Feigen Knechte

Ging in ewigem Gefechte

Einst Alcid des Lebens schwere Bahn...»

Aber der Weg in die Freiheit kann und muf} gefunden werden. IThn
darzustellen ist der Sinn der hohen Weihespiele «Maria Stuart», «Die
Jungfrau von Orléans» und «Die Braut von Messina». Diese Dramen
sind im letzten und genauesten Sinne nicht mehr tragisch. Es sind
Gedichte der Erldsung. Sie fithren aus der Umzingelung durch die
Sinne, aus der Natur, wie Schillec sagen wiirde, oder aus dem Reich
der Notwendigkeit in das Reich dec Freiheit, wo keine Zeitlichkeit
und keine Schuld mehr Raum hat, in die Ewigkeit des sittlichen
Gedankens, «in die heiteren Regionen, wo die reinen Formen woh-
nen». Aus der sensiblen Welt steigt der Mensch in die intelligible
empor, aus der Natur in den Geist, aus Siinde und Schuld in die
mangellose Reinheit der Gotter. Auf dieser Heilsbotschaft griindet
Goethes tiefsinniges Wort von der «Christustendenz», die in Schiller
gewesen sei, nur da} diese Erlosung von der Sinnenwelt nicht durch
die Gnade von oben, sondern durch das moralische Gesetz in auns
gefordert und vollendet wird. Es ist kaum notig, vor dem Leser diesen
Weg der Liuterung und der Uberwindung nachzuzeichnen, der
Maria Stuart aus der Verworrenheit der Schuld, «aus der Sinne
dumpfen Schranken» bis in die Verklirung ihres Sterbens hinan-
fithrt, wenn

«der Kerker aufgeht und die frohe Seele sich

Auf Engelsfliigeln schwingt zur ewigen Freiheit». Denn
«den Menschen adelt,

den tiefstgesunkenen, das letzte Schicksal».

Und es sei nur in ehrfiirchtigem Voriibergehen an den Schlaf3
der «Braut von Messina» erinnert und an das Ende Don Cesars, des
Brudermorders und sinnberauschten Gewaltmenschen, da alle Lieb-
lichkeit des Lebens und die ganze Empfindung der Welt ihn nicht
mehr zariickhilt, «die Angst des Irdischen» von sich abzutun wie
ein entstellendes Kleid und durch den reinigenden Tod den Adel
der Meunschheit wiederherzustellen. Das ist eine Szenenfolge von
solcher Wucht und Schonheit, daf’ allein die Erinnerung an sie unser
Herz aufs tiefste erregt. Aber es sei vergonnt, ein wenig ausfiihr-
licher von dem Wunder zu reden, welches dieser Sieg iiber das Ir-
dische in seiner deutlichsten Darstellung, nimlich in der «roman-
tischen Tragodie» der Jungfrau von Orléans bewirkt. Da wird die
verbotene, die schindende Liebesneigung zu Lionel in der Ein-
samkeit und im Leiden tberwunden. Man erinnert sich an die

510



kurzen Szenen, in denen wir die Verfolgte und Verstolene mit
Raimond «im wilden Walde» treffen. Da weif sie, dal? «ohne
Gotter kein Haar vom Haupte des Menschen fillt» und darf
sagen: «Jetzt bin ich geheilt, Und dieser Sturm in der Natur...,
Er hat die Welt gereinigt und auch mich. In mir ist Friede.» Sie
hat sich selber bezwungen. Lionel ist wieder «der Feind mir, der
verhafite meines Volkes». Und da sie diesen Sieg iiber sich errungen
hat, geschehen die Wunder. Es fallen die Ketten von ihr, die Mauer
offnet sich, sie ist im hochsten Sinne frei, und der kurze Schmerz
des verhiingten Schicksals und des gequiilten Lebens geht iiber in
die ewige Ireude. Das ist die Uberwindung der physischen Welt
durch den Willen. «Der schwere Panzer wird zum Fliigelkleide. Die
Erde flieht zuriick, kurz ist der Schmerz, und ewig ist die Freade.»
Auch diese Geschehnisse und Verse sind von solcher Grof3e, Schon-
heit und inneren Wahrheit, daf} wir uns schon im Gedanken an sie
entziinden und fast in Dankbarkeit verstummen sollten.

Aber solche Bilder und Erinnerungen entlassen uns nicht so
schnell. Wir wissen, dafl Schiller in der alten Sagengestalt des He-
rakles das gro3e Symbol auch seines Lebens gesehen hat, daf’ iiberall
dieser Sohn des Zeus ihm Abbild und Vorbild seines Verhaltens,
Trost und Verherrlichung seines eigenen Wesens gewesen ist. Wir
haben gehort, wie er von dem ewigen Gefechte singt, in dem Alcid
des Lebens schwere Bahn duarchschreitet, unfrei, im Dienste des Nie-
drigen. Die Taten des Herakles, was sind sie anders als die Siege
des Genius iiber die Materie, {iber das Widrige in jeder Form, iiber
des «Lebens Unfliterei», iiber den Augias-Unrat der Welt?

So in ewiger Miihe, im gleichen Kampf gegen die Widerstinde
der Welt war auch Schiller seinen Weg gegangen. Wirtschaftliche
Bedriickung, der er erst in den letzten Jahren leidlich entkam, kor-
perliche Miihsal und belastende, widrige Krankheit, der grobe Stoff
der Existenz, der Staub, der uns allen immer entgegenwirbelt, die
Masse des Stoffes, die er zu Kunstwerken umschuf — iiberall sehen
wir ihn «tief erniedrigt», gebunden und elend in Miihsal. Aber wie
er die Leiden und Taten des Herakles erfuhr und zu seinen Taten
und Leiden machte, so auch die Befreiung und Erhebung, die end-
liche Erhebung anter die Gotter. Sie geschieht hier nicht, wie bei
den groflen Menschenbildern seiner Dichtungen, durch den reini-
genden Tod, sondern in der Vergottlichung, in einer Apotheose, mit
deren festlichen Begingnissen eigentlich die frommen Weihespiele
ja auch geendet hatten. Es ist die hohe Feier der Uberwindung des
Staubes, des Sieges iiber die Schwere, des Aufschwungs in «die hei-
teren Regionen» der ewigen Ideen, der geistigen Wirklichkeiten,
hinter denen alles Irdisch-Triibe, alles Stoffhch—Schwere, alles sinn-
lich Schuldvolle versinkt:

511



«Bis der Gott, des Irdischen entkleidet,
Flammend sich vom Menschen scheidet

Und des Athers reine Liifte trinkt.

Froh des neuen ungewohnten Schwebens
Flief3t er aufwiirts, und des Erdenlebens
Schweres Traumbild sinkt und sinkt und sinkt.
Des Olympus Harmonien empfangen

Den Verklirten in Kronions Saal,

Und die Go6ttin mit den Rosenwangen
Reicht ihm lichelnd den Pokal.»

Es ist ihm nicht vergdnnt gewesen, die olympische Idylle der
Hochzeit des Herakles mit der Hebe, wie er wollte, in einem heiter-
ernsten Gedicht ausfiihrlich zu besingen. Diese Idylle schwebte ihm
lange vor der Seele, als eine kiinstlerische Verwirklichung seines
innersten Glaubens und Anspruchs. Aber das, was ihm zu schaffen
erlaubt war, ehe vor 150 Jahren der frithe Tod der Herakleischen
Miihsal ein Ende setzte, Gedicht und Drama, Essay und Brief, alles
ist wahrhaftige Kunde seines besonderen Menschentums. Die sitt-
liche Kraft, mit der er den Kampf mit dem Stoffe bestand, der see-
lische Wagemut, der ihn immer aufs neue zu den tragischen Begeg-
nungen mit der Notwendigkeit zwang, die Standhaftigkeit, mit der
er die Unmittelbarkeit seiner Welterfahrung ertrug und guthief’, und
endlich die Energie des Geistes, die alle Erscheinungen auf die Idee
zuriick- oder emporwarf und das eigene private Leben in die Ge-
schichte seines Geistes verwandelte — all das ist nicht nur der fliich-
tigen Erinnerung wert, die der Zufall eines Datums uns abverlangt
—, sondern es ist — in seiner Eigenart, unter den Bedingungen seiner
Natur — durchaus eine der moglichea Hochformen des Menschseins,
nicht Gliick, wie er sehr wohl wuf’te, sondern Miihe und zugleich
der Miihe Lohn, Verdienst des sittlichen Geistes, Heldentat und ein
wahrhaftiger Triumph des Menschen. Deshalb gehort er zu den an-
vergelilichen Erziehern des Menschengeschlechtes. Die Voraussetzung
der erzieherischen Gewalt seiner Personlichkeit ist, daf} der Geist
Auftrag und Verpflichtung, daf die Erhebung in die Idealitit die
Sendung des Menschen ist — im Grunde also auch eine Verwand-
lung ins Unsichtbare, wie es die Duineser Elegien verkiinden —, das
will sagen: nicht in des Gedaunkens Blisse, sondern in die idealen
Wirklichkeiten, die sich geheimnisvoll dem inneren Blicke er-
schlieBen, also in jene «Gestalt», die

«als Gespielin seliger Naturen
wandelt oben in des Lichtes Fluren,
Géottlich unter Gottern».

512



Das ist kein Hirngespinst, sondern transzendentale Realitat, Wirk-
lichkeit des Geistes, unser letzter und hochster Auftrag, unser letz-
tes und hochstes Gliick. Denn in dieser Freiheit, die zu besingen er
immer von neuem sich berufen fiihlt, in dieser Freiheit von Welt, von
Stoff, von Mangel und Zeitlichkeit, liegt die hohe Beseligung, der Trost
und die Wiirde des Lebens, zu der er seine schonsten Gestalten hin-
auffithrt, und zugleich die Freude, deren Heiligtum wir feuertrunken
betreten, der ewigen Harmonie plstzlich teilhaftig wie die sterbende
Heldin, eingeschlossen in die grof3e Sympathie der Gestirne. Da steht
der Mensch, unter Gottern, gottlicher Fiille gewiirdigt, und

«aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches
Schiiumt ihm die Unendlichkeit».

Schiller weif3 sehr wohl, welche Forderung er stellt, wie schwer der
Weg ist, den er gegangen ist und den er andern anrit, weil es
schlechthin der menschliche Weg sei. In einer spiter unterdriickten
Strophe ruft er:

Brechet mutig alle Briicken ab.

Zittert nicht, die Heimat zu verlieren,
Alle Pfade, die zum Leben fiihren,
Alle fithren zum gewissen Grab.
Opfert freudig auf, was ihr besessen,
Was ihr einst gewesen, was ihr seid,
Und in einem seligen Vergessen
Schwinde die Vergangenheit.»

Dies ist sein erzieherischer Aufruf zur Geistestat, in der die
Welt iiberwunden ist.

Die Zeit kann seinem Bilde wenig anhaben. Es dringt durch alle
Entstellungen und durch allen Miffbrauch, der mit seinem Namen
und Werke getrieben werden kann, immer aufs neue die deutliche
Prigung seines minnlich scharfen und groflen Charakters hindarch,
und seine Dichtungen, die uns bald niher und bald ferner stehn,
die sich von uns abwenden und dann plotzlich wieder auf uns zu-
kommen, mit dem Tiefsinn ihrer Weltgestaltung, mit dem hohen
Anspruch ihres ethischen Gehaltes, mit der rauschenden Musik ihrer
Verse — diese Dichtungen, ach, es geht nicht darum, sie zu
preisen —, es geht darum, dafl wir ihrer wiirdig bleiben, dafl wir
vor ihnen bestehen und dafl die Begeisterung, die ihn beseelt und
unter die Unsterblichen entriickt hat, niemals «der gerithmten bes-
seren Vernunft» in uns den Platz riume und daf} jeder von uns
«Ehrfurcht habe vor den Triumen seiner Jugend». Es geht um un-
sere innere Freiheit ihm gegeniiber, um unsere Freiheit zu ihm. Denn
unsere eigene Seelengrofle und Menschlichkeit wird sich auch darin

513



bewihren und kundtun, daf® wir ihn verehren und nicht aus ange-
maf3ter Uberlegenheit und aus wesentlicher Unkenntnis den Dichter
aus unserem Geiste verdriingen, welcher der machtvollste Fiirspre-
cher und Zeuge dieses Geistes gewesen ist vor der Vorsehung und
als «Abgeordneter der ganzen Menschheit» unsere Sache gefiihrt hat
vor der Ewigkeit. Es halle das Wort lange in uns nach, das seine
ganze Dichtung durchzieht und den tiefen Sinn seiner Sendung ver-
kiindet:

« Werft die Angst des Irdischen von euch,
Fliehet aus dem engen dumpfen Leben
In des Ideales Reich!»

(Nach einem, anlaBllich einer Schiller-Feier in der Technischen Universitit

Berlin-Charlottenburg gehaltenen Dortrag.)

DIE WANDLUNG DES MENSCHEN

Es ist nicht leicht, iiber eine Zasammenkunft za berichten, an der in zahl-
reichen Vortrigen and Diskassionsvoten ein so zentrales Problem des heutigen
Menschen behandelt wurde. Die Gemeinschaft Arzt und Seelsorger, die durch ihre
regelmiBigen Zusammenkiinfte und Verdffentlichungen bekannt ist, fiihrte diesen
Herbst in Stuttgart eine Arbeitstagung iiber das Thema der Wandlung des Men-
schen darch. Die seelsorgerlichen und psychotherapeutischen Aspekte sollten -ge-
meinsam besprochen werden, und so gehorten zu den Eingeladenen denn auch Theo-
logen, Psychologen, Psychiater und Pddagogen. Im Ferien-Waldheim Frauenkopf,
einer evangelischen Heimstitte, fanden sich wihrend den vier Tagen jeweils iiber
handert Menschen beider Konfessionen za einer aafmerksamen und diskussions-
freudigen Hb5rerschaft zusammen. Dabei kontrastierten die weiflen Fliigelhauben
einiger Nonnen artig mit den dunklen Gewiindern der Diakonissinnen und unter-
strichen dadarch die friedliche Mischung der Konfessionen.

Die verschiedene Herkunft der Vortragenden und Zahorer, was Konfession,
Stand und Beruf anbelangt, war insofern fruchtbar, als die Aussprache stets offen
blieb und jede einseitig dogmatische Fixierung vermieden warde. Gewisse Nach-
teile zeigten sich dann, wenn gelegentlich komplizierte fachliche Details, z. B. aus
dem Gebiet der Tiefenpsychologie, vom Publikum vorschnell und verallgemeinernd
interpretiert wurden.

Wie za erwarten war, bedarfte es vorerst heikler Begriffshestimmungen, um
dem an sich so faszinierenden Thema za Leibe za riicken. Insbesondere galt es
abzukldren, was unter Wandlung verstanden werden sollte, wie weit sie reiche und
wie von da her das Wesen des Menschen iiberhaupt zu verstehen sei.

Der Theologieprofessor Haendler, Berlin, ging in seinem Referat aaf die
Wandlung durch den Glauben ein. Er will nur dann von echter Wandlung sprechen,
wenn sie die ganze Person des Menschen umfaft. Nun ist der Glaube meist ein
Gemisch von #aflerlichem Traditionalismas, Angst vor dem Chaos, Scheu vor der
Freiheit einerseits and echter Hingabe an Gott anderseits. Wandlung erfolgt dann,
wenn dieser echte Anteil des Glaubens die Fihrung iibernimmt. Es ist die subjek-

614



	Schiller

