
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 9-10

Artikel: Schiller

Autor: Altenberg, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einschätzung und Überforderung menschlichen Wesens eines Tages
scheitern wird.

In letzter Konsequenz bedeutet christliche Freiheit auch das
Freiwerden von allen «westlichen» Mißverständnissen und Anmaßungen.

Die Kirche hat auch, im Gegensatz zur Machtpolitik und zu
weltpolitischen Koexistenzplänen, den bleibenden Auftrag, die Einheit

der Christenheit — und darüber hinaus des religiösen Beken-
nertums schlechthin — in Ost und West zu bezeugen. Die
Wahrhaftigkeit dieses Zeugnisses wird jede erzwungene Selbstprostituie-
rung im Osten und jede zivilisatorische Verharmlosung im Westen
überdauern. Nicht Konferenzen und Kriege werden über die
religiöse Heilswahrheit und ihre Bekenner entscheiden, sondern der
Herr der Geschichte, dem West und Ost Untertan sind."J

Copyright 'Schweizer Monatshefte», Zürich

SCHILLER
VON PAUL ALTENBERG

Wir wollen ehrlich gestehen, daß Gedenkjahre solcher Art, wie
wir sie jetzt feiern, nicht immer und nicht überall willkommen sind.
Dem Geiste läßt sich nicht befehle 1, und der Aufruf zur Erinnerung,
wenn er allein von der Gelegenheit eines historischen Datums
ausgeht, ist noch nicht immer ein innerer Auftrag. An das wirklich
Lebendige braucht — so scheint es — nicht erinnert zu werden. Es
ist eben immer da. Nur daß wir uns gerade des Lebendigen in
unserem Geiste durchaus nicht immer bewußt sind, nur daß wir oft
nicht mehr inne sind dessen, was vertraut und bestimmend in uns
waltet, weil es uns allzu vertraut geworden ist und weil wir glauben,
es zu besitzen und mit ihm fertig geworden zu sein. Da ist es denn
doch zu begrüßen, ja als eine Verpflichtung anzuerkennen, dem
Aufruf eines Jubiläums zu folgen, in uns zu gehen und uns zu
besinnen, nicht einfach um zu verehren und dieser Verehrung
Ausdruck zu geben — dazu kann uns der Zufall des Datums nicht
verpflichten —, sondern um zu prüfen, ob Verehrungswürdiges und
Lebendiges hinter dem Aufruf von außen liegt, und, nicht
eingeschüchtert von säkularem Ruhm, zu fragen, was der so lange und
hoch Verehrte uns heute bedeutet und warum wir den Blick unserer

498



Jugend so früh und mit besonderem Fleiße auf ihn richten. Die
Tradition des Ruhmes enthält an sich noch keine Verpflichtung,
aber sie ist der Beweis des tiefen Eindrucks, den die große Persönlichkeit

auf ganze Generationen vor uns gemacht hat. Macht sie
diesen Eindruck auch noch auf uns?

Um das zu entscheiden, dazu ist es nötig, gewisse Hindernisse
aus dem Wege zu räumen, Hindernisse, die zwischen ihm und uns
stehen. Geschichte und Legendenbildung, unerlaubte Vereinfachung
und — noch schlimmer — unbewiesene Angleiehung seines Bildes
an politische und weltanschauliche Richtungen — alles das
umnebelt sein Bild, seit e3 1859 bei den Feiern seines 100. Geburtstages
zu einer Art nationalen Palladiums erhoben wurde, und als die
Schlagwörter begannen, ihn zu umschwirren. Da wurde er, «der
Dichter der Jugend, der Freiheit, des Idealismus», ja sogar «der Dichter

des deutschen Hauses» — und mit alldem wurde der Weg zu
ihm nicht geöffnet, sondern eher verschlossen. Denn er war mehr,
als mit solchen Bezeichnungen gemeint sein konnte, und er war
anders, geheimnisvoller, schwieriger, menschlicher und wesentlich
tiefer als das Bild, das landläufige und rührend vertraute; und auch
die Schule, die mit großem Rechte in ihm einen der ewigen
Erzieher des Menschengeschlechtes erkannte, hat sein eigentliches
Verständnis eher behindert als gefördert, schon dadurch, daß er —
sagen wir es ruhig — abgenutzt und abgegriffen wurde, und auch
dadurch, daß wir ihn alle zu früh kennen lernten, in einer Zeit,
in der wir ihn noch nicht erleben oder jedenfalls nicht ganz (also
gar nicht) erleben konnten, so daß er — tief bedauerlicherweise —
in manchen Fällen beinahe zu einer bösen Schulerinnerung geworden

ist.
Deshalb ist der Aufruf, uns auf ihn zu besinnen, doch ein innerer

\uftrag. Es gilt, seiner wieder inne zu werden als der lebendigen
Flamme, die er war und ist, ihn heraufzuheben aus dem allzu
vertrauten und verfrühten Umgang mit ihm und uns — ohne
Voreingenommenheit — ihm aufs neue zu nähern, ihn «naiv», gewissermaßen

wieder zum ersten Male zu lesen, offen für seine heftigen
Strahlungen, und uns dann zu fragen: was wir an ihm haben,
an diesem seltsamen Dichter, in dem man einen der größten
Repräsentanten der Menschheit bewundert. Worauf beruht sein Zauber?

In welcher menschlichen Form kam der Geist hier zum Leuchten

und Glühen? Wie kam er zu der Erfüllung seiner Sendung,
die keine andere war, als «ein Abgeordneter der ganzen Menschheit»
zu sein?

Das erste, was sich aus den Mitteilungen seiner Zeitgenossen
und aus seinem gesamten Werke ergibt, ist die Größe und Wucht
einer ungemein leidenschaftlichen Persönlichkeit, von der — ab-

499



stoßend und anziehend — eine eigenartige Faszination ausging. Man
erfuhr allenthalben und bereits sehr früh seine Wirkung, die
bedeutender war als sein Dasein selbst, so daß sein Ruhm ihm eigentlich

immer vorauseilte und selbst entscheidende Freundschaften wie
die mit Körner in der Entfernung und anfangs ohne persönliche
Berührungen geschlossen wurden. Sein Dasein, angefochten, unsicher,
mit Sorgen, Mängeln und immer ungestillten Bedürfnissen überfüllt,

setzte sich unabläßig in heftige geistige Wirkungen um. Er
überspringt beständig den gegenwärtigen Daseinszustand und
erreicht im Sprung eine Stufe, auf der er — menschlich unsicher —
erst allmählich fest steht, gezwungen, sich nun auch als Person
gleichsam nachzuziehen. Keine ruhige organische Entwicklung ist
ihm vergönnt. Sein Leben verläuft in diskontinuierlicher Steigerung.
Die «Taten», aus denen es besteht, sind solche Antizipationen des
nächsten höheren Zustandes, den er geistig erflog und auf den er
mit Mühe sich hernach emporzog. So war er sich geistig immer selbst

voraus, ebensowohl als Karlsschüler und herumirrender Theaterdichter,

wie später in Jena und Weimar, und jeden Beobachter seines
Daseins mußte dieses Emporschnellen mit Bewunderung, aber auch
mit Sorge erfüllen. Goethe bemerkt mit offenbarer Ergriffenheit die
erstaunlichen Veränderungen, die er bei jedem seiner Besuche in
Jena an dem Freunde wahrnahm und die ihm in Ansehung der
verstrichenen Zeit unbegreiflich erschienen, und spricht von dieser
offenbar bekannten Tatsache im «Epilog zu Schillers Glocke»:

«Ihr kanntet ihn, wie er mit Riesenschritte
den Kreis des Wollens, des Vollbringens maß.»

Diese Steigerungsform, bewunderungswürdig und beunruhigend,
wurde erkauft durch den Mangel an innerer Harmonie und durch
eine deutliche Unfähigkeit zum Glück. Sie setzte jene beständige
Spannung voraus, die der Wille dem Menschen abverlangt, und führte
zu der unermüdlichen Arbeit, zu der rastlosen Tätigkeit, zu der
Erfüllung sich immer neu stellender Aufgaben, die stets künstlerische
und moralische zugleich waren: Bändigung und Formung, Läuterung

und Gestaltung ebensowohl des jeweilig zu bewältigenden
Stoffes wie des eigenen Wesens. Der Sinn und das Ziel dieser Tätigkeit

ist Vergeistigung, Verwandlung des Daseins in Geist,
Überwindung des Stoffes, so daß ihm das eigene Leben am Ende aus der
Erinnerung entgleitet, wie der Stoff verworfen wird, wenn er in
Form und Gedanke umgesetzt ist. Er plant, «die Geschichte seines
Geistes» zu schreiben, und wußte sehr wohl, daß eben solche
Geschichte allein seinem Wesen entsprach und dem, was er geleistet
hatte, gerecht werden konnte. Die ungewöhnliche Anspannung aller
Kräfte, in den Geheimnissen des Temperaments und des Charak-

500



ters begründet und durch die Stimmungen der Zeit verstärkt und

berechtigt, führt sehr früh zu dem Bewußtsein, einen allgemeinen
und öffentlichen Auftrag zu erfüllen. Er weiß oder ahnt bereits
auf der Karlsschule, daß er die Laufbahn eines geistigen Kämpfers,

eines Befreiers und Verteidigers werde betreten müssen, und
lebenslang fühlt er sich als ein Beauftragter mit überpersönlichen
Anliegen, berufen von der höchsten sittlichen Instanz, und ist sich
bewußt, vor dem Angesicht der Vorsehung zu handeln. Damit
unterwirft er sein Leben höchsten allgemeinen Verpflichtungen. Er
kämpft den Kampf der geistige 1 Existenz niemals anders als im
Namen der ganzen Menschheit. Er macht aus seinem Dasein eine
öffentliche Angelegenheit. Er übernimmt die Verantwortung für
die Humanität, als ein Wortführer des guten und freien Geistes
im Streit mit der Notwendigkeit. Er ist (im besten Sinne) ein
politischer Mensch. Da die Natur ihm als seelenlose Gesetzmäßigkeit, als
das Reich der Notwendigkeit erscheint, gilt es, die Natur zu
überwinden, auch die eigene, was freilich nicht ohne Vergewaltigungen
und Verzerrungen des Menschlichen abging. Aber gerade diese
Parteinahme für den Geist, dieses leidenschaftliche Bekenntnis zu dem
Unsterblichen in uns, das mutige und herrische Selbstbewußtsein
des Genius, der die Welt überwindet — das hebt seine historische
Gestalt in eine übergeschichtliche Höhe, es gibt seinem Namen und
seinem Werke, über alles Persönliche hinaus, den hellen Glanz, der
sein Werk, sein Wesen, seinen Namen und sogar noch die Erinnerung

an ihn verklärt und der bis zu uns herüberscheint —, so daß

er, nach Goethes Worten, im Sterben dahinging,

«wie ein Meteor entschwindend,
unendlich Licht mit seinem Licht verbindend».

Die Vergeistigung des Daseins vollzieht sich bei ihm durch
Philosophie, Geschichtswissenschaft und Kunst. Die leidenschaftliche
Form ist diesen drei Seiten der im Grunde einheitlichen Bewegung
gemeinsam. Schon seine ersten künstlerischen Verkündigungen
zittern unter der Leidenschaft seines Denkens. An die Stelle herzlicher
und gefühlsamer Erregungen tritt die pathetische Führung des

Geistes, das Extreme und die Hitze der Gedanken. Er leidet an
geistigen Tatsachen. Inhalte seines Bewußtseins, die er nicht
verdrängen, von denen er sich nicht befreien kann, quälen ihn und
stürzen ihn in sein Element der Geistesnot, deren größter Verkünder

und Dichter er wird. Auch die Unfreiheit, gegen die er den Kampf
aufnimmt, ist eine geistige Qual, die peinliche Entwürdigung des

Menschen, nicht seinem Leibe, sondern seinem Gewissen unerträglich.

Unfreiheit ist geistiger Notstand, und in der Abhängigkeit des
Menschen von der natürlichen Notwendigkeit, von den Schranken der

501



Sinne und den irdischen Bestimmungen erkennt er die allgemeine
geistige Not der Menschheit, der seine unendliche Klage gilt und
die zu besiegen er das Leben einsetzt und preisgibt. Das erste ist,
daß man dieser Gedankenqual Ausdruck verleihe, daß man sie ins
Bewußtsein hebe und sage. Daher steht sein Philosophieren von
vornherein unter dem Zwange nach Ausdruck durch Rede und Gestaltung.

Dieser innere Auftrag verbindet sich mit dem Talent, und
dies Talent, gepaart mit der heftigen, pathetischen Art seines Denkens

und Sagens, erhebt schon den Jüngling zu einer künstlerischen
Macht ersten Ranges. Ein durchdringender Kunstverstand bringt ihn
schnell in den vollen Besitz aller artistischen Mittel. Zu der klugen
Ökonomie, mit der er sein Talent nutzt, kommt die unverkennbare
Eigenart der Sprache, die in der Heftigkeit der Wortwahl und dem
großen Atem der rhythmischen Gebilde der fast unmittelbare
Ausdruck seines leidenschaftlichen Denkens ist. Sie erhebt sich aus den
naturalistischen Gewaltsamkeiten und den genialen Ausbrüchen des
Sturms und Drangs bis in die Versberedsamkeit des klassischen
Tragödienstiles. Mit kluger und kritischer Benutzung überlieferter
Hochformen gewinnt er die Beherrschung der dramatischen Form, seiner
Dramenform, die er vom Sturm und Drang bis zur «romantischen
Tragödie» und bis zu neu erlebten Gestaltungsversuchen des
griechischen Trauerspiels fördert. Dabei wird die dichterische Sprache,
das echte Pathos der gesteigerten menschlichen Rede, der
szenische Aufbau und die dramaturgische Einrichtung der Theaterstücke

mit früh erreichter Meisterschaft zu Ausdrucksformen
entwickelt, die seinem Zwang zur Äußerung und Gestaltung vollkommen

entsprechen und in denen sein Genie sich ganz verwirklichen
kann. Er gelangt zu der Monumentalität, die sein Stil ist — zu der
Monumentalität als Stil.

Aus seinen großen Dichtungen, von den «Räubern» bis zum
«Demetrius», aus den philosophisch-ästhetischen Essays, aus den
hymnischen Versen seiner Gedankenlyrik lassen sich wesentliche
Bestimmungen seines Genies gewinnen: zuerst die dialektische
Grundhaltung, das Erlebnis einer geteilten Welt, der Welt als Spannungsraum

und Kräftefeld, des großen Risses, der durch das Universum
geht. Diese Art, die Welt zu sehen, zwingt zur Parteilichkeit. Die
immerwährende Spannung seines Wesens treibt ihn zur Projektion
dieser geistigen Spannung auf den Horizont der Geschichte. Er ist
wesensmäßig ein dramatischer Dichter.

Aber diese universale Disharmonie schließt jede Versöhnung
aus. Der Streit zwischen Form und Stoff, zwischen Ideal und
Leben ist ewig, mit dem Sein der Welt und dem Wesen des
Menschen selbst gegeben. Das Dilemma ist endgültig, es ist
notwendig. Das Lebendige kann diesen Riß der Schöpfung nicht

502



heilen. Er ist nur durch den Tod, durch den Untergang der
Individuen zu überwinden. Die Unerbittlichkeit seiner Weltanklage,
die Schärfe seiner geistigen Not zwingt ihn zur Projektion der
Verzweiflung auf den Horizont seines Universums. Er ist wesensmäßig

ein tragischer Dichter.
Gleichwohl muß der unheilvolle Gegensatz, der das Leben der

Individuen verschlingt, überwunden werden. Der wollende Mensch
hat die Kraft, ihn geistig zu besiegen. Der intelligible Charakter
vermag das Reich der Notwendigkeit zu überschreiten, hinüberzu-
dringen in eine heitere und versöhnte Welt. Der Mensch ist aufgerufen

zum überwinder des kosmischen Zwiespalts. Der Sieg ist ihm
gewiß im Untergang seiner sinnlichen Erscheinung, in der Erfüllung

des moralischen Gesetzes, das in ihm liegt. Das ist der Sinn der
Weihespiele, in denen der Weg in die Erlösung beschritten und der
endliche Sieg gefeiert wird. Sie sind im letzten und genausten Sinne
nicht mehr tragisch. In ihnen und in einigen großen Gedichten und
Essays wird der Sinn und Trost dieses hohen Wesens und Wirkens

offenbar. Sie zeigen Schiller als den Dichter der Weltüberwindung.

Diese drei Bestimmungen dürfen keineswegs als Epochen seines
Lebens gelten. Es sind Arten der Erscheinung und der Wirkung
seines Geistes, die in sich verschlungen und voneinander nicht
abzulösen sind. Sie mögen hier als Aspekte auseinandergelegt werden,
um das Wesentliche an diesem Dichter und an diesen Dichtungen
besser und tiefer zu erkennen.

Dem Dramatiker ist die Welt der Kampfraum von Gegensätzen,
ein Spielfeld der Spannungen. Durch die Übersteigerung und
Vergeistigung persönlicher Erlebnisse wird der junge Dichter zuerst
zur Parteilichkeit gedrängt. Er ergreift Partei für die Freiheit,
gegen den Zwang. Aber es ist von größter Bedeutung, daß dieser
Zwang sich in der Dichtung sofort in Weltunordnung, Entartung
der Gesellschaft, Verfall der sittlichen Menschheit umsetzt, daß
— wenigstens für den inneren Vorgang seiner Tragödie — keine
Tyrannenwillkür, sondern das grundsätzlich und wesentlich Böse
beschworen wird und daß dieses Böse Ausdruck und Wirkung einer
verneinenden und zerstörenden Weltansicht, einer philosophisch
begründeten Immoralität ist. Denn Franz Moor ist, indem er
Gewissen und Seele leugnet, zugleich der Anwalt des Teufels, also einer
sittlich indifferenten, materiellen und durchaus physischen Welt,
und seine Tragödie gründet auf der niederschmetternden Einsicht,
daß mit der Wiederkunft des Bruders der Rächer, nicht nur seines

privaten verstümmelten Lebens, sondern der sittlichen Welt ihm
entgegentritt, daß die verleugnete Seele sich in ihm selbst in
schrecklicher Agonie wieder anmeldet und bestätigt, so daß am

503



Ende nicht nur seine widrige Person, sondern seine ganze Welt mit
ihrer Leere, ihrer frevelhaften Willkür and mit ihrer Größe
dahinsinkt.

Damit steht in inniger Verbindung, daß auch der Räuber Moor
nicht gegen private und besondere Feindschaft ankämpft, die ihm
Leben und Würde beeinträchtigt, sondern gegen das Gesetz
überhaupt, und daß daher das, was er aus sittlicher Überzeugung angreift,
sich allmählich selber als sittlich, als notwendig und daher als un-
überwindbar herausstellt, als eine eigene Idealität, als sittliches Prinzip,

welches durch partikulare Verbrechen und Mängel nichts an
seiner zuletzt welterhaltenden Geltung verlieren kann. Dadurch
erhöht sich der Kampf zwischen den ungleichen Brüdern bereits zum
großen dramatischen Spiel von Weltgegensätzen. Der Weg zum
Ideendrama ist hier schon beschritten. Er führt in «Luise Millerin»
und vollends im «Don Carlos» zur Darstellung des Gegensatzes von
Freiheit und Notwendigkeit, von Freiheit und Ordnung. Damit ist
die Parteilichkeit überwunden, die trotz aller Erhebung ins
Prinzipielle bei der Gestaltung Karl Moors und Ferdinands noch Licht
und Schatten bestimmte. Jetzt hebt der Dichter sich aus der Parteinahme

für seine «Lieblinge» empor, in freierem Überblick über das

Kräftespiel der geschichtlichen Welt. Die höhere Einsicht in die
Notwendigkeit macht aus den frühen Empörerdramen, aus den
Explosionen des Zornes die tiefsinnigen Dichtungen der geistigen
Menschennot! Unverkennbarer als vorher begegnen sich in seiner
dramatischen Welt zwei in sich berechtigte Gegner, Urgegensätze
menschlichen Wollens und menschlicher Geschichte. Die unvergeßlichen

Gestalten Marquis Posas und Philipps II. werden zu
Repräsentanten politischer Tendenzen, in denen sich menschliche
Notwendigkeiten höchster geistiger Instanzen nicht verbergen, sondern
gerade enthüllen. In solchen Begegnungen, die in allen seinen Werken
zu den großen Erschütterungen theatralischer Kunst führen,
entzündet sich die Flamme einer pathetischen Poesie, die tatsächlich
das Herz der Menschheit selbst ergreift und entflammt. Aus alledem

folgt freilich, daß das Menschliche bei ihm erst im Extremen
zu sich selber zu kommen scheint, daß es nur in der höchsten
Steigerung und Erhitzung sich als menschliches und geschichtliches
Leben zu erkennen gibt. Das Normale versinkt, es entzieht sich der
künstlerischen Formung, da er es kaum sieht. Es ist außerhalb
von Gesinnung und Gestalt, es wird banal. Das Bedeutende liegt
erst an der Grenze, im Superlativ des Tuns oder Leidens, und der
Dichter verfehlt die Wirklichkeit, wenn er sie nicht in die großen,
in die äußersten Spannungsformen hinaufreißt, in denen er selber
zu Hause ist. Deshalb ist er niemals der Dichter des Normalen und
Intimen gewesen. Es gelingt ihm kein Lied — auch das «Lied an

504



die Freude» ist durchaus eine große philosophische Hymne —, keine
stille häusliche Szene, keine lyrische Hingabe an einen in sich
erfüllten, nur auf sich selbst bezogenen Augenblick. Er ist unfähig
zum stillen Glück, es gibt keine Ruhe und kaum eine kurze Rast,
überall begegnet ihm das Große, das Bedeutende mit seinem
unablässigen Anspruch, und nur in gesteigerten Daseinsbildern, in
erhabener Gedankenwelt, auf den steilsten und höchsten Bergen des
Herzens findet er sich ganz, nur da erfüllt sich sein Wesen, nur
da erreicht er seine stärkste künstlerische Verwirklichung. So durchsucht

er, immer nach Stoffen hungernd, die Weltgeschichte und
hebt das, was er als beispielhaft, als Symbol grundsätzlicher
Spannungen erkannte, das Fruchtbare und Bedeutungsvolle in seinen
Geist empor, er gibt ihm die Dimensionen seines energiegeladenen
Weltbildes. Und da, wo die Geschichte (nach Schopenhauers
Ausdruck) die Buchstaben lehrt, aus denen sich die Idee des Menschen
ergibt, gelangt er — in den Glücksfällen des Carlos, des Wallenstein,
derPucelle d'Orléans, auch des Teil und Demetrius — zu den großen
Gegenständen, an denen seine eigene Größe offenbar wird.

«Denn nur der große Gegenstand vermag
Den tiefen Grund der Menschheit aufzuregen.»

Das trifft durchaus auf ihn zu und auf einige große Dichter des
Barock. Aber es gibt auch andere und leisere Quellen der
Ergriffenheit. Hier erscheint die Größe des geschichtlichen Phänomens als
Aufruf zur eigenen Größe. Am Bedeutenden entzündet sich die Poesie.
Das bestimmt nicht nur die Auswahl seiner geschichtlichen Stoffe,
es führt zu den Hochgestalten, den Repräsentanten der Menschheit,
die wir ihm verdanken: es sind Männer- und Frauenbildnisse, die
weder personal-intim noch typisch oder abstrakt sind, sondern
gesteigerte und geisterfüllte Erscheinungen, in deren Sein und Handeln

das jeweils Äußerste unserer Art zum Ereignis wird. Daraus
erklärt sich, daß manche Rand- oder Nebenfigur und auch einige
Frauengestalten seiner ersten Werke nur blaß und schwach gezeichnet

sind, so daß selbst hohe Schauspielkunst sie kaum zu beleben

vermag. Aber für die Frau als Märtyrerin und Heldin findet er die
großen Züge seiner Luise Millerin, der Maria Stuart und der Jungfrau

von Orléans, der Marfa im «Demetrius». Er stürzt sie mitten
in den Zusammenprall der Gegensätze hinein und steigert ihre weibliche

Natur, über Psychologie und Erfahrung hinaus, in die Größe
des allgemein Menschlichen, in der das Geschlechtliche vor dem
Schicksal des Geistes versinkt.

Diese große und bei allem Ungestüm kluge und kühle Dramatik
schafft sich eine durchaus gemäße Sprache, einen dramatischen
Ausdruck von höchster Wucht, in dem nur Unkenntnis oder Snobismus

505



ein «hohles» Pathos entdecken konnte. Ihre Voraussetzung ist der
pathetische Mensch, der Mensch in der geistigen Not, der kämpfende,
der siegende oder unterliegende, stets in der Hitze des Zusammenstoßes,

der Verzweiflung nahe oder dem nicht weniger erschütternden

Trost, durchaus «ausgesetzt auf den Bergen des Herzens». Dieser
pathetische Mensch verwirklicht sich in der leidenschaftlichen Rede.
Freilich ist das kein überfließen des Herzens, kein lyrischer Gesang,
ja auch kein Geschehen in Sprache wie bei Shakespeare. Es ist mehr
der Bühnensprache der attischen Tragiker und der des französischen
Klassizismus verwandt, aber in sich tief berechtigt und — in deutscher

Dichtung — ohne Vergleich. Es ist poetische Beredsamkeit,
ein rhetorisches Sichverwirklichen im Vers, immer parteiisch, auf
Wirkung berechnet, nicht etwa auf den Zuschauer, auf uns,
sondern durchaus immer auf den Partner, der überredet oder
überzeugt, gewonnen oder vernichtet werden soll. Die Kraft dieser
Sprache, wie die aller echten Beredsamkeit, beruht auf der
Antithese, dem scharfen Nebeneinander der Gegensätze, und auf der
Steigerung, den gewaltigen crescendi, die auf einen Höhenpunkt
eilen, sich bereichern durch Assoziationen, und mit fliegendem
Atem, wahre Läufer der Rede, den Gipfel ihrer Verkündigung
stürmen. Das sind eigentlich Bestimmungen der schriftstellerischen und
besonders der politischen Sprache. Hier wird sie ins Dichterische
gehoben, nicht so sehr durch den ihr innewohnenden Rhythmus oder
durch die Großartigkeit ihrer Gedankenfracht, als dadurch, daß sie
überall aus dem lebendigen Mittelpunkt, aus dem Herzen des Geistes
selber hervorbricht, daß sie überall, unbeschadet ihrer rhetorischen
Funktion innerhalb einer Szene, Selbstgestaltung und Selbstvollendung

des Menschen im Worte ist. Da immer der ganze Mensch sich
redend verkündet und erfüllt, auch wenn er — vordergründlich —
für oder gegen eine Sache redet, kann diese Sprache kaum jemals
intim oder privat und einfältig sein (es gibt freilich einige wenige
Stellen solcher Art). Die allgemeine geistige Not des Menschen klingt,
schreit, klagt oder jubelt durch alle Äußerungen hindurch. Alles
steigt aus der leidenschaftlich bewegten Tiefe empor und offenbart
— am beliebigen Thema — Wirklichkeit und Schicksal geistiger
Naturen.

Es ist im Grunde immer der gleiche Zwang zum erhabenen und
allgemeingültigen Ausdruck, weshalb es unsinnig ist, in Schillers
Sentenzen aufgesteckte Lichter, Zutaten oder Zierat zu sehen. Nur
das Allgemeine ist der Verkündigung wert, nur die uns gemeinsame
Not des Geistes drängt zur Verkündigung, nämlich die Verteidigung
unseres höheren, unseres eigentlichen Wesens gegen die Notwendigkeit,

unser Kampf wider die Natur, wider die zeitliche und stoffliche

Beschränkung unserer wesensmäßigen Freiheit, der Ver-

506



zweiflungskampf des Laokoon mit den umzingelnden und
erwürgenden Schlangen:

«Wenn der Menschheit Leiden euch umfangen,
Wenn Laokoon der Schlangen
Sich erwehrt mit namenlosem Schmerz,
Da empöre sich der Mensch! Es schlage
An des Himmels Wölbung seine Klage,
Und zerreiße euer fühlend Herz!
Der Natur furchtbare Stimme siege,
Und der Freude Wange werde bleich,
Und der heil'gen Sympathie erliege
Das Unsterbliche in euch!»

Die geistige Not des Menschen ist nie beredter, aber auch
niemals dichterischer geklagt worden. Das ist der monumentale Stil
des im tiefsten erregten Mannes, es ist die Sprache Karl Moors und
Fiescos, Posas und Wallensteins, und schließlich des Rütli-Schwurs
und des Krakauer Reichstags. Und man verkenne nicht den inneren
Zwang und die Erfülltheit solcher Menschenrede', die sich jeder
Nachahmung entzieht. Sie ermangelt durchaus der Nähe und
Intimität, sie ist selten leise und fast immer ohne sinnliche Anschaulichkeit.

Selbst ihre Bilder konkretisieren und versinnlichen nicht
und führen eher ins Allgemeine, ins Unvorstellbare als zum
einzelnen, gegenwärtigen Gegenstand. Es ist überall Annäherung an
das zeitlos und schlechthin Gültige. Diese Sprache lebt vom Geiste
und seiner Bewegung, als feurige Laut- und Sinnmasse, ungeachtet

ihrer Schwere und gedanklichen Fülle in durchaus unaufhaltsamem

Schwung, voll innerer Wahrheit und gültiger Wirklichkeit,
so daß an ihr jene verzaubernde Macht des Gesanges wirksam wird,
die den Hörer zur «Geisterwürde» emporreißt:

cSo rafft von jeder eitlen Bürde,
Wenn des Gesanges Ruf erschallt,
der Mensch sich auf zur Geisterwürde
und tritt in heilige Gestalt.»

Alles muß sich für diesen Dichter auf das Wesen zusammenziehen,

welches will, d. h. auf den Menschen. Der Riß, den er durch
das Weltall zucken sieht, er geht durch des Menschen Herz. Hier
wird der Kampf angefangen und ausgetragen, hier wird er zum
Schicksal, hier stoßen die unversöhnlichen Mächte aufeinander. Das

gibt dem Menschen Würde und Tiefe. Menschenbilder entstehen,
von Anfang an durch den Zusammenprall der Prinzipien, durch die
Reibung erhitzt und zum Glühen gebracht, dargestellt mit äußerster

507



Klugheit und nie versagender Umsicht, aber eigentlich ohne Liebe
des Dichters, der nur halben, fast kann man sagen, nur theoretischen

Anteil an ihnen nimmt. Denu sie glühen nicht aus dem Herzen
ihres Schöpfers, sondern aus sich selbst heraus, weil so erhitzende,
so ungeheuerliche Begegnungen an und in ihnen geschehen. Man
denke an den Räuber Moor und an Ferdinand, an die menschliche
Größe jenes spanischen Königs, der vor dem zürnenden Inquisitor
das Versäumnis des Notwendigen mit dem menschlichen Bekenntnis

seiner Liebe zu Posa entschuldigt: «Ich sah in seine Augen»,
und man spürt, wie — dem Ätna gleich — unter dem Eis dieses
Mannes die Glut des Lebens lodert —, oder man erinnere sich an
Wallensteins tief bewegte Rede, «wenn er dem Weltgeist näher ist
als sonst», oder an die glühende Not der «Jungfrau von Orléans»,
die in Reims sich der Umzingelung durch die erweckten Sinne zu
entziehen trachtet, wie Laokoon der Schlangen sich erwehrt mit
namenlosem Schmerz, oder wie Don Cesar der Versuchung widersteht,

im Leben zu bleiben und sich der Vergeltung zu entziehen.
Zu der dialektischen Grundhaltung, dem grundsätzlichen

Erlebnis der Welt, als eines Spannungsraumes, in dem unversöhnliche

Energien zusammentreffen, zu dieser eigentlichen Anlage des
dramatischen Dichters fügt sich, bereits mit der ersten künstlerischen

Schöpfung seiner Jünglingsjahre, die Einsicht in eine tragische
Welt, in eine Welt des unüberwindbaren Gegensatzes. Der Räuber
Moor will die entartete, die entsittlichte Welt wiederherstellen. Er
unternimmt diese Wiederherstellung als Verächter der Gesetze, als
Vernichter der Ordnung. Sein Recht stößt auf ein anderes, höheres,
allgemeineres, von dem er, in einer wahrhaft unvergleichlichen Szene,
buchstäblich umzingelt wird, und er muß erkennen, daß das, was
sein muß, doch eben nicht sein darf, und daß zwei Menschen wie
er (obschon sie das Rechte und Notwendige wollen) «den ganzen
Bau der sittlichen Welt zugrund richten würden». Mit diesem Schicksal

und dieser Gestalt ist die echte und große Tragödie im Sprunge
erobert, die Ausweglosigkeit, das tragische Dilemma erfaßt und
damit der Grundriß des gesamten Schaffens gezeichnet. Luise
Millerin, Don Carlos und Posa, Wallenstein und Demetrius — das sind
die großen Stationen dieses tragischen Weges, kämpfende Menschen,
zermalmt zwischen unvereinbaren Notwendigkeiten. Daraus erwächst
die Tragödie des Idealismus, der, wie in Philipp und Posa,
Menschen opfert für die Idee, für die Idee der Ordnung, für die in Flandern

und Brabant blühende Provinzen zerstört werden, oder für die
Idee eines künftigen Menschenglückes, für die Posa seine Freundschaft

zu Carlos preisgibt. Das erhabene und schreckliche Bild des
dem Idealismus dargebrachten Menschenopfers — es steht noch vor
uns, es rührt uns gewaltig an, und es will uns scheinen, als sei dieses

508



dramatische Gedicht, seiner Wahrheit wegen und weil es menschliche
geschichtliche Wirklichkeit so gültig und ergreifend gegründet hat,
einer der großen und unverlierbaren Schätze unseres Lebens. Und
nicht geringer mutet uns die Gestaltung jenes Zusammenstoßes der
Mächte im «Wallenstein» und im «Demetrius» an, wenn der
Pragmatismus eines großen Menschen in tragischer Begegnung mit der
sittlichen Weltordnung untergeht oder der innere Auftrag des
falschen Zarensohnes an der zugleich politischen und moralischen
Notwendigkeit scheitert. Da klingt uns Wallensteins düsteres Wort
entgegen: «dem bösen Geist gehört die Erde, nicht dem guten», und
in Max Piccolominis Untergang scheint der Sieg des Schicksals über
den Willen, der Triumph der Notwendigkeit besiegelt, da das Schöne

von den Hufen der Materialität zermalmt wird und der sittliche
Wille keinen anderen Ausweg mehr sieht als den Tod. Der Tod aber,
heißt es in der «Braut von Messina»,

«Der Tod hat eine reinigende Kraft...,
Das Sterbliche zu läutern und die Flecken
Der mangelhaften Menschheit zu verzehren.»

Nur gibt es zu denken, daß dieser Tod nicht willenlos oder
unwillig erlitten, sondern daß er gesucht und willkommen geheißen
wird, weil alles darauf ankommt, die mangelhafte Menschheit von
ihren Schlacken zu erlösen. Es geht nicht um den Bestand des
individuellen Lebens, das der Schuld nicht entgehen kann und durch
die Schuld vor dem Richterstuhle der Vorsehung verwirkt wird,
sondern um die sittliche Wiederherstellung und um die Würde des

Menschen, die in die Hand der Künstler gegeben ist. Mehr als der
Tod gilt daher der Entschluß zu ihm, der Wille zur Sühne, damit
die Weltordnung wiederhergestellt und der sittliche Kosmos
gerettet werde. Auch dies hatte schon der Räuber Moor erfahren und
geleistet und seine grandiose Figur findet sich wieder in Don Cesar
und Demetrius, ja selbst in Max und in der Todes- und
Sühnebereitschaft der unglücklichen Königin von Schottland.

Im Menschen also muß eine Kraft schlummern, die, durch Leiden

erweckt, selbst die Notwendigkeit überwindet, eine sittliche
Energie, die in dem Augenblicke frei wird, da die Macht der
Sinnlichkeit überwunden wird. Der moralische Wille, im irdischen
Gewühl in Knechtschaft gebunden, ein Sklave der Neigung und
der Sinne, kommt zu sich, wenn, wie in allen diesen Dichtungen,
die Schuld sich allmählich verwandelt in Leid und in der
Abendstimmung, in die Schiller diese Wandlungen taucht, die Einsicht
in die ewige Ordnung aufgeht wie ein Gestirn und das Antlitz der
Vorsehung sich entschleiert. In der Gestalt des dienenden Herakles
war dem Dichter das große Symbol, das zusammenfassende und

509



gültige Bild des unfreien, mangelhaften, schuldbeladenen Menschen
aufgegangen.

«Tief erniedrigt zu des Feigen Knechte
Ging in ewigem Gefechte
Einst Aleid des Lebens schwere Bahn...»

Aber der Weg in die Freiheit kann und muß gefunden werden. Ihn
darzustellen ist der Sinn der hohen Weihespiele «Maria Stuart», «Die
Jungfrau von Orléans» und «Die Braut von Messina». Diese Dramen
sind im letzten und genauesten Sinne nicht mehr tragisch. Es sind
Gedichte der Erlösung. Sie führen aus der Umzingelung durch die
Sinne, aus der Natur, wie Schiller sagen würde, oder aus dem Reich
der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit, wo keine Zeitlichkeit
Und keine Schuld mehr Raum hat, in die Ewigkeit des sittlichen
Gedankens, «in die heiteren Regionen, wo die reinen Formen
wohnen». Aus der sensiblen Welt steigt der Mensch in die intelligible
empor, aus der Natur in den Geist, aus Sünde und Schuld in die
mangellose Reinheit der Götter. Auf dieser Heilsbotschaft gründet
Goethes tiefsinniges Wort von der «Christustendenz», die in Schiller
gewesen sei, nur daß diese Erlösung von der Sinnenwelt nicht durch
die Gnade von oben, sondern durch das moralische Gesetz in uns
gefordert und vollendet wird. Es ist kaum nötig, vor dem Leser diesen
Weg der Läuterung und der Überwindung nachzuzeichnen, der
Maria Stuart aus der Verworrenheit der Schuld, «aus der Sinne
dumpfen Schranken» bis in die Verklärung ihres Sterbens hinanführt,

wenn
«der Kerker aufgeht und die frohe Seele sich
Auf Engelsflügeln schwingt zur ewigen Freiheit». Denn
«den Menschen adelt,
den tiefstgesunkenen, das letzte Schicksal».

Und es sei nur in ehrfürchtigem Vorübergehen an den Schluß
der «Braut von Messina» erinnert und an das Ende Don Gesars, des
Brudermörders und sinnberauschten Gewaltmenschen, da alle
Lieblichkeit des Lebens und die ganze Empfindung der Welt ihn nicht
mehr zurückhält, «die Angst des Irdischen» von sich abzutun wie
ein entstellendes Kleid und durch den reinigenden Tod den Adel
der Menschheit wiederherzustellen. Das ist eine Szenenfolge von
solcher Wucht und Schönheit, daß allein die Erinnerung an sie unser
Herz aufs tiefste erregt. Aber es sei vergönnt, ein wenig ausführlicher

von dem Wunder zu reden, welches dieser Sieg über das
Irdische in seiner deutlichsten Darstellung, nämlich in der «romantischen

Tragödie» der Jungfrau von Orléans bewirkt. Da wird die
verbotene, die schändende Liebesneigung zu Lionel in der
Einsamkeit und im Leiden überwunden. Man erinnert sich an die

510



kurzen Szenen, in denen wir die Verfolgte und Verstoßene mit
Raimond «im wilden Walde» treffen. Da weiß sie, daß «ohne
Götter kein Haar vom Haupte des Menschen fällt» und darf
sagen: «Jetzt bin ich geheilt, Und dieser Sturm in der Natur...,
Er hat die Welt gereinigt und auch mich. In mir ist Friede.» Sie
hat sich selber bezwungen. Lionel ist wieder «der Feind mir, der
verhaßte meines Volkes». Und da sie diesen Sieg über sich errungen
hat, geschehen die Wunder. Es fallen die Ketten von ihr, die Mauer
öffnet sich, sie ist im höchsten Sinne frei, und der kurze Schmerz
des verhängten Schicksals und des gequälten Lebens geht über in
die ewige Freude. Das ist die Überwindung der physischen Welt
durch den Willen. «Der schwere Panzer wird zum Flügelkleide. Die
Erde flieht zurück, kurz ist der Schmerz, und ewig ist die Freude.»
Auch diese Geschehnisse und Verse sind von solcher Größe, Schönheit

und inneren Wahrheit, daß wir uns schon im Gedanken an sie
entzünden und fast in Dankbarkeit verstummen sollten.

Aber solche Bilder und Erinnerungen entlassen uns nicht so
schnell. Wir wissen, daß Schiller in der alten Sagengestalt des
Herakles das große Symbol auch seines Lebens gesehen hat, daß überall
dieser Sohn des Zeus ihm Abbild und Vorbild seines Verhaltens,
Trost und Verherrlichung seines eigenen Wesens gewesen ist. Wir
haben gehört, wie er von dem ewigen Gefechte singt, in dem Aleid
des Lebens schwere Bahn durchschreitet, unfrei, im Dienste des
Niedrigen. Die Taten des Herakles, was sind sie anders als die Siege
des Genius über die Materie, über das Widrige in jeder Form, über
des «Lebens Unflaterei», über den Augias-Unrat der Welt?

So in ewiger Mühe, im gleichen Kampf gegen die Widerstände
der Welt war auch Schiller seinen Weg gegangen. Wirtschaftliche
Bedrückung, der er erst in den letzten Jahren leidlich entkam,
körperliche Mühsal und belastende, widrige Krankheit, der grobe Stoff
der Existenz, der Staub, der uns allen immer entgegenwirbelt, die
Masse des Stoffes, die er zu Kunstwerken umschuf — überall sehen
wir ihn «tief erniedrigt», gebunden und elend in Mühsal. Aber wie
er die Leiden und Taten des Herakles erfuhr und zu seinen Taten
und Leiden machte, so auch die Befreiung und Erhebung, die
endliche Erhebung unter die Götter. Sie geschieht hier nicht, wie bei
den großen Menschenbildern seiner Dichtungen, durch den
reinigenden Tod, sondern in der Vergöttlichung, in einer Apotheose, mit
deren festlichen Begängnissen eigentlich die frommen Weihespiele
ja auch geendet hatten. Es ist die hohe Feier der Überwindung des
Staubes, des Sieges über die Schwere, des Aufschwungs in «die
heiteren Regionen» der ewigen Ideen, der geistigen Wirklichkeiten,
hinter denen alles Irdisch-Trübe, alles Stofflich-Schwere, alles sinnlich

Schuldvolle versinkt:

511



«Bis der Gott, des Irdischen entkleidet,
Flammend sieh vom Menschen scheidet
Und des Äthers reine Lüfte trinkt.
Froh des neuen ungewohnten Schwebens
Fließt er aufwärts, und des Erdenlebens
Schweres Traumbild sinkt und sinkt und sinkt.
Des Olympus Harmonien empfangen
Den Verklärten in Kronions Saal,
Und die Göttin mit den Rosenwangen
Reicht ihm lächelnd den Pokal.»

Es ist ihm nicht vergönnt gewesen, die olympische Idylle der
Hochzeit des Herakles mit der Hebe, wie er wollte, in einem
heiterernsten Gedicht ausführlich zu besingen. Diese Idylle schwebte ihm
lange vor der Seele, als eine künstlerische Verwirklichung seines
innersten Glaubens und Anspruchs. Aber das, was ihm zu schaffen
erlaubt war, ehe vor 150 Jahren der frühe Tod der Herakleischen
Mühsal ein Ende setzte, Gedicht und Drama, Essay und Brief, alles
ist wahrhaftige Kunde seines besonderen Menschentums. Die
sittliche Kraft, mit der er den Kampf mit dem Stoffe bestand, der
seelische Wagemut, der ihn immer aufs neue zu den tragischen
Begegnungen mit der Notwendigkeit zwang, die Standhaftigkeit, mit der
er die Unmittelbarkeit seiner Welterfahrung ertrug und guthieß, und
endlich die Energie des Geistes, die alle Erscheinungen auf die Idee
zurück- oder emporwarf und das eigene private Leben in die
Geschichte seines Geistes verwandelte — all das ist nicht nur der flüchtigen

Erinnerung wert, die der Zufall eines Datums uns abverlangt
—, sondern es ist — in seiner Eigenart, unter den Bedingungen seiner
Natur — durchaus eine der möglichen Hochformen des Menschseins,
nicht Glück, wie er sehr wohl wußte, sondern Mühe und zugleich
der Mühe Lohn, Verdienst des sittlichen Geistes, Heldentat und ein
wahrhaftiger Triumph des Menschen. Deshalb gehört er zu den
unvergeßlichen Erziehern des Menschengeschlechtes. Die Voraussetzung
der erzieherischen Gewalt seiner Persönlichkeit ist, daß der Geist
Auftrag und Verpflichtung, daß die Erhebung in die Idealität die
Sendung des Menschen ist — im Grunde also auch eine Verwandlung

ins Unsichtbare, wie es die Duineser Elegien verkünden —, das
will sagen: nicht in des Gedankens Blässe, sondern in die idealen
Wirklichkeiten, die sich geheimnisvoll dem inneren Blicke
erschließen, also in jene «Gestalt», die

«als Gespielin seliger Naturen
wandelt oben in des Lichtes Fluren,
Göttlich unter Göttern».

512



Das ist kein Hirngespinst, sondern transzendentale Realität,
Wirklichkeit des Geistes, unser letzter und höchster Auftrag, unser letztes

und höchstes Glück. Denn in dieser Freiheit, die zu besingen er
immer von neuem sich berufen fühlt, in dieser Freiheit von Welt, von
Stoff, von Mangel und Zeitlichkeit, liegt die hohe Beseligung, der Trost
und die Würde des Lebens, zu der er seine schönsten Gestalten
hinaufführt, und zugleich die Freude, deren Heiligtum wir feuertrunkeu
betreten, der ewigen Harmonie plötzlich teilhaftig wie die sterbende
Heldin, eingeschlossen in die große Sympathie der Gestirne. Da steht
der Mensch, unter Göttern, göttlicher Fülle gewürdigt, und

«aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches
Schäumt ihm die Unendlichkeit».

Schiller weiß sehr wohl, welche Forderung er stellt, wie schwer der
Weg ist, den er gegangen ist und den er andern anrät, weil es
schlechthin der menschliche Weg sei. In einer später unterdrückten
Strophe ruft er:

Brechet mutig alle Brücken ab.
Zittert nicht, die Heimat zu verlieren,
Alle Pfade, die zum Leben führen,
Alle führen zum gewissen Grab.
Opfert freudig auf, was ihr besessen,
Was ihr einst gewesen, was ihr seid,
Und in einem seligen Vergessen
Schwinde die Vergangenheit.»

Dies ist sein erzieherischer Aufruf zur Geistestat, in der die
Welt überwunden ist.

Die Zeit kann seinem Bilde wenig anhaben. Es dringt durch alle
Entstellungen und durch allen Mißbrauch, der mit seinem Namen
und Werke getrieben werden kann, immer aufs neue die deutliche
Prägung seines männlich scharfen und großen Charakters hindurch,
und seine Dichtungen, die uns bald näher und bald ferner stehn,
die sich von uns abwenden und dann plötzlich wieder auf uns
zukommen, mit dem Tiefsinn ihrer Weltgestaltung, mit dem hohen
Anspruch ihres ethischen Gehaltes, mit der rauschenden Musik ihrer
Verse — diese Dichtungen, ach, es geht nicht darum, sie zu
preisen —, es geht darum, daß wir ihrer würdig bleiben, daß wir
vor ihnen bestehen und daß die Begeisterung, die ihn beseelt und
unter die Unsterblichen entrückt hat, niemals «der gerühmten
besseren Vernunft» in uns den Platz räume und daß jeder von uns
«Ehrfurcht habe vor den Träumen seiner Jugend». Es geht um
unsere innere Freiheit ihm gegenüber, um unsere Freiheit zu ihm. Denn
unsere eigene Seelengröße und Menschlichkeit wird sich auch darin

513



bewähren und kundtun, daß wir ihn verehren und nicht aus
angemaßter Überlegenheit und aus wesentlicher Unkenntnis den Dichter
aus unserem Geiste verdrängen, welcher der machtvollste Fürsprecher

und Zeuge dieses Geistes gewesen ist vor der Vorsehung und
als «Abgeordneter der ganzen Menschheit» unsere Sache geführt hat
vor der Ewigkeit. Es halle das Wort lange in uns nach, das seine

ganze Dichtung durchzieht und den tiefen Sinn seiner Sendung
verkündet:

«Werft die Angst des Irdischen von euch,
Fliehet aus dem engen dumpfen Leben
In des Ideales Reich!»

(Nach einem, anläßlich einer Schiller-Feier in der Technischen Universität
Berlin-Charlottenburg gehaltenen Vortrag.)

DIE WANDLUNG DES MENSCHEN

Es ist nicht leicht, über eine Zusammenkunft zu berichten, an der in
zahlreichen Vorträgen und Diskussionsvoten ein so zentrales Problem des heutigen
Menschen behandelt wurde. Die Gemeinschaft Arzt und Seelsorger, die durch ihre
regelmäßigen Zusammenkünfte und Veröffentlichungen bekannt ist, führte diesen
Herbst in Stuttgart eine Arbeitstagung über das Thema der Wandlung des
Menschen durch. Die seelsorgerlichen und psychotherapeutischen Aspekte sollten
gemeinsam besprochen werden, und so gehörten zu den Eingeladenen denn auch
Theologen, Psychologen, Psychiater und Pädagogen. Im Ferien-Waldheim Frauenkopf,
einer evangelischen Heimstätte, fanden sich während den vier Tagen jeweils über
hundert Menschen beider Konfessionen zu einer aufmerksamen und diskussionsfreudigen

Hörerschaft zusammen. Dabei kontrastierten die weißen Flügelhauben
einiger Nonnen artig mit den dunklen Gewändern der Diakonissinnen und
unterstrichen dadurch die friedliche Mischung der Konfessionen.

Die verschiedene Herkunft der Vortragenden und Zuhörer, was Konfession,
Stand und Beruf anbelangt, war insofern fruchtbar, als die Aussprache stets offen
blieb und jede einseitig dogmatische Fixierung vermieden wurde. Gewisse Nachteile

zeigten sich dann, wenn gelegentlich komplizierte fachliche Details, z. B. aus
dem Gebiet der Tiefenpsychologie, vom Publikum vorschneU und verallgemeinernd
interpretiert wurden.

Wie zu erwarten war, bedurfte es vorerst heikler Begriffsbestimmungen, um
dem au sich so faszinierenden Thema zu Leibe zu rücken. Insbesondere galt es

abzuklären, was unter Wandlung verstanden werden sollte, wie weit sie reiche und
wie von da her das Wesen des Menschen überhaupt zu verstehen sei.

Der Theologieprofessor Haendler, Berlin, ging in seinem Referat auf die
Wandlung durch den Glauben ein. Er will nur dann von echter Wandlung sprechen,
wenn sie die ganze Person des Menschen umfaßt. Nun ist der Glaube meist ein
Gemisch von äußerlichem Traditionalismus, Angst vor dem Chaos, Scheu vor der
Freiheit einerseits und echter Hingabe an Gott anderseits. Wandlung erfolgt dann,
wenn dieser echte Anteil des Glaubens die Führung übernimmt. Es ist die subjek-

514


	Schiller

