
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 9-10

Artikel: Die Koexistenz der Kirchen in den europäischen Volksdemokratien :
kommunistische Staatsraison und religiöses Bekennertum Ost- und
Mitteleuropas seit 1944

Autor: Liess, Otto Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


natürlich auch ohne die geringste Verwendung von Rassebegriffen
und wirkte beglückend wie eine Offenbarung. Gewisse
Kontrastbezeichnungen, die er dabei gebrauchte, wie «gewachsen» und
«gefügt», prägten sich mir tief ein. Mein eigenes Geschichtsbild sollte
durch Wölfflins Schule gerade in dieser einen Hinsicht entscheidende

Erkenntnisse und Merkmale empfangen.
Nach Pfingsten erreichte die Vorlesung mit der Darstellung der

holländischen Kunst nach meinem Gefühl ihren Höhepunkt. Sie war
in sich wohlgegliedert nach den führenden Persönlichkeiten,
Rembrandt, Frans Hals, Potter, Ruisdael und den kleineren Meistern,
nach Landschaft, Porträt, Genre usw. geordnet. Für manche
Handzeichnungen und Kupferstiche Rembrandts fand Wölfflin unauslöschliche

Charakterisierungen. Obwohl er Jacob Burckhardt in Bewunderung

für Rubens kaum nachstand und ihm der grandseigneural-
weltmännische Zug des Meisters sichtlich behagte, wurde er im
Unterschied von seinem Lehrer Rembrandt voll gerecht. Jetzt schienen

mir auch die sprachlichen Mittel Wölfflins reicher, abgetönter
zu werden, seine Ausdrucksweise wurde tiefer, gedanklicher und
hintergründiger, als ob mit dem Genius Rembrandts sich die Nähe
des Unendlichen ankündige.

DIE KOEXISTENZ DER KIRCHEN IN DEN
EUROPÄISCHEN VOLKSDEMOKRATIEN

Kommunistische Staatsraison und religiöses Bekennertum
Ost- und Mitteleuropas seit 1944

VON OTTO RUDOLF LIESS

Erst die allmähliche, aber zielstrebige Liquidierung mitteleuropäischer

Lebensformen und die Ausschaltung der Widerstandskräfte
in der Innenpolitik, im Wirtschafts- und Kulturschaffen unter dem
siebenjährigen Totalitarismus der Volksdemokratien hat die
außerordentliche Bedeutung religiösen Bekennertums im europäischen
Satellitenraum Moskaus auch dem säkularisierten «Westen» bewußt
werden lassen. Freilich erblickt die freie Welt in den kirchenpolitischen

Ereignissen des Ostblocks häufig nur Rand- und
Begleiterscheinungen der machtpolitischen Auseinandersetzung zwischen Ost
und West. Zudem bringt die «westliche» Publizistik vorwiegend kir-

489



chenpolitische Sensations- und Schreckensmeldungen aus den
Ostblockländern und versperrt dadurch weithin die Einsicht für den

Kampf zwischen Glauben und Unglauben, der in der Sowjetsphäre
mit unvorstellbarer Schärfe ausgetragen wird. Dabei gewinnen
volksdemokratische Gesetzesmaßnahmen, Einkerkerungen von «Kultusdienern»

und Laien, Verfolgungswellen und eine zeitweiligeLockerung des

Zwanges erst auf diesem weltdramatischen Hintergrund ihren wahren

Sinn1). Nicht diese Sensationen, sondern der religiöse Alltag, die
tägliche Bewährung der Bekenner und Täter des Wortes, etwa in
einem Industriebetrieb oder in einer Dorfgemeinschaft — jenseits
von westlichen und östlichen Ideologien — besitzen ein entscheidendes

Gewicht für die Zukunftsgestaltung. Ja, sogar für die echten
Chancen des kommunistischen Weltsystems überhaupt liefert dieser
religiöse Alltag den untrüglichen Wertmaßstab. Fraglos bilden auch
die Vorgänge der volksdemokratischen Kirchenpolitik mit ihrem
äußerlichen Ergebnis der «Gleichschaltung» eine Warnung gegen
leichtfertige politische Koexistenzwünsche mit dem östlichen Koloß.
Schließlich führte innerhalb des Ostblocks erst das religiös-christliche

Beharren während eines ganzen Menschenalters zur staatspolitischen

Tolerierung durch das Regime, da sich der «Apparat» an
diesem schlichten Bekennertum eben doch «die Zähne ausgebissen»
hatte.

Die neue kirchenpolitische Lage nach dem zweiten Weltkrieg

In vorausschauender weltimperialer Planung schloß der Kreml
am 23. September 1943 mit dem Russisch-Orthodoxen Patriarchat
ein Konkordat und sicherte ihm damit nach 25jähriger Verfolgungszeit

und ungeklärter Rechtslage erneut die Stellung einer
«Staatskirche»2). Diese taktische Hinwendung der Sowjetführung zur
religiösen «Toleranz» gewann seit dem Herbst 1944 auch für das
Verhältnis volksdemokratischer Staatsführungen zu den ost-mitteleuro-
päischen Kirchentümern grundlegende Bedeutung. Auch heute ist
eine Beurteilung der kirchlichen Lage in den Volksdemokratien nur
möglich, wenn man dabei zugleich die kirchenpolitischen Ereignisse
in der UdSSR mitberücksichtigt. Trotzdem gibt es in der kirchlichen
Situation Sowjetrußlands und seiner europäischen Satelliten
selbstverständlich Unterschiede und Abweichungen, von denen wir die
folgenden erwähnen:

Zwischen 1917 und 1944 hatte sich die Sowjetmacht — abgesehen

vom Islam und kleineren Christengemeinschaften —
hauptsächlich mit der Orthodoxie auseinanderzusetzen; also mit einer
Kirche, deren religiös-geistiges Zentrum innerhalb der Grenzen der
UdSSR lag. Demgegenüber gelangten seit 1945 mit den römisch-

490



katholischen Episkopaten und evangelischen Konfessionen der
europäischen Volksdemokratien Kirchengemeinschaften unter den

staatspolitischen Einfluß der Sowjets, deren religiöse Zentren außerhalb

des Ostblocks lagen: Der Vatikan und die Ökumene.
In der Sowjetunion konnte sich die atheistische Agitation fast

40 Jahre hindurch ungehemmt entfalten und hat in der Geisteshaltung

der Bevölkerung merkliche Spuren der Areligiosität
hervorgerufen. In der zehnjährigen Nachkriegszeit der Volksdemokratien

dagegen läßt sich nur von einer siebenjährigen, eindeutig
kommunistischen Kirchenpolitik und Agitation sprechen, die mit
zahlreichen Winkelzügen dennoch behutsamer als in der Sowjetunion
vorgeht3).

Ferner dient die noch heute «Russisch-Orthodoxe» genannte
Staatskirche in der UdSSR mit ihrer 1945 geschaffenen, zentrali-
stischen Kirchenverfassung nach wie vor einem nationalitätenpolitischen,

großrussischen Einschmelzungsprozeß. In den europäischen
Satellitenstaaten hingegen behielten zahlreiche, besonders auch kleinere

Religionsgemeinschaften stellvertretende Aufgaben zur Erhaltung

der nationalen Kultur ihrer Angehörigen bei.

Religiöse Gemeinschaften in den Volksdemokratien

Die Besetzung Ost-Mitteleuropas durch die Rote Armee 1944/
1945, die Straffung des sowjetischen Herrschaftssystems seit der
Koreakrise 1950, die nachstalinistische «Liberalisierung» erwiesen
die europäischen Volksdemokratien für Moskau auch kirchenpolitisch

als «Neuland». Zunächst bedeutete schon deren konfessionelle
Vielfalt, der oft auch die volkstumsmäßige Aufgliederung entsprach,
eine ungewohnte Führungsaufgabe für die kommunistischen Machthaber.

Die Schätzungen der wichtigsten religiösen Gemeinschaften
in den europäischen Volksdemokratien ergeben folgendes Bild:

Römische Katholiken 42 800 000
Griechisch-Unierte 1 900 000
Orthodoxe 18 000000
Evangelische 4 800 000 (Reformierte und

etwa 1 575 000 Lutheraner)
Christliche Sekten 1 700 000
Mohammedaner 1200 000
Mosaische Juden 750000

In der obigen Aufstellung wurden die europäischen Gebietsannexionen der
UdSSR von 1940 bis 1945 nicht berücksichtigt. Gleichfalls wurde Jugoslawien
außer acht gelassen, obwohl die Lage der religiösen Gemeinschaften in diesem

491



17-Millionen-Staat weithin den Notstand der Kirchen in den inoskautreuen
Satellitenländern gleicht. Die entsprechenden Zahlen für die Föderative Jugoslawische

Volksrepublik — es handelt sich stets um Schätzwerte, da die
kommunistischen Volkszählungen nach 1945 die konfessionelle Zugehörigkeit der Staatsbürger

nicht berücksichtigen — lauten: Orthodoxe 8,5 MiUionen Seelen; römische
Katholiken 6,2 Millionen; Mohammedaner 1,9 Millionen; Evangelische 193 000 (davon

121000 Lutheraner und 36 000 Reformierte).

Die länderweise konfessionelle Schwerpunktverteilung und
Größenordnung bestimmte z.T. auch das zeitlich und taktisch
unterschiedliche Vorgehen der neuen Machthaber in den Volksdemokratien:

Polen, die Tschechoslowakei, Ungarn weisen eine römisch-katholische

Bevölkerungsmehrheit auf (95o/o, 70<>/o und 67o/0)4). In
Bulgarien, Rumänien und Jugoslawien bilden die Orthodoxen die
konfessionelle Mehrheit (75<y0, 72<y0 und 49o/o). In Albanien,
Rumänien und der Tschechoslowakei gibt es die verhältnismäßig größte
Anzahl konfessioneller Splittergruppen und Sekten.

Staat und Partei «marschieren getrennt»

Die offizielle Toleranz der Religionsgemeinschaften durch die
kommunistischen Regimes des Ostblocks seit 1945 hat am atheistischen,

totalitären Bekenntnischarakter der Volksdemokratien und
dem ideologischen Erziehungsziel natürlich nichts geändert. Immerhin

übt aber eine taktisch bedingte Spannung zwischen Staatsraison
und «Parteirage» in der Praxis gegenüber den Kirchentümern eine
hemmende Wirkung auf die Durchschlagskraft der atheistischen
Propaganda. Dieses «dialektische» Doppelspiel von Staats- und
Parteibehörden weist u.a. folgende Merkmale auf:

1. Jede kommunistische und «Arbeiterpartei» betrachtet die
Kirchen und alle religiösen Bekenntnisse als Todfeinde. Ihre aktive
Bekämpfung und allmähliche Liquidierung bleibt oberste Pflicht
jedes Parteimitgliedes. Demgegenüber hat seit 1943 jede
kommunistische Staatsführung diesem noch so gehaßten «ideologischen
Gegner» einen gesetzlichen Status zugebilligt. Aus Staatsraison be^
handeln volksdemokratische Funktionäre jede religiöse Organisation
etwa wie einen «übriggebliebenen» Kaninchenzüchter-Verein, den
man vorerst nicht auflöst, sondern vereinsgesetzlich «gleichschaltet».

2. Jede kommunistische Partei ist bestrebt, die Kirchen zu
entöffentlichen, d. h. den religiösen Einfluß im staatlichen und
gesellschaftlichen Leben völlig auszuschalten. Dagegen sieht sich heute jede
Regierung eines kommunistisch geführtes Landes veranlaßt, eine
«Schonung der Gefühle der Gläubigen» zu proklamieren sowie
Kirchenführungen und einzelne Geistliche — z. B. über Rundschreiben

492



und Appelle zur plangemäßen Einbringung der Ernte — für die
vorbildliche Pflichterfüllung der Kirchenglieder im «sozialistischen
Aufbau» einzusetzen.

3. Jede kommunistische Parteiführung isoliert tunlichst kirchliche

Organisationen vom Ausland, um dem religiösen Bekennertum
jede zusätzliche, auch psychologische, Hilfeleistung vorzuenthalten.
Im Zeichen des «Friedenskampfes» und der weltpolitischen
«Koexistenz» legt jedoch die kommunistische Staatsraison großen Wert
auf einen gewissen, beaufsichtigten Kontakt der kirchlichen Gemeinschaften

mit dem «Westen». Unter den gegebenen Umständen
bilden religiöse Denominationen für die Führung der Ostblockstaaten
wertvolle Brücken zur «kapitalistischen Umwelt».

Taktische Phasen der volksdemokratischen Kirchenpolitik

1. Die «antifaschistische» Ära der unmittelbaren Nachkriegszeit
blieb in Ost-Mitteleuropa — abgesehen von Aktionen gegen

«faschistische Kollaborateure», z.B. in der Slowakei und in Kroatien

— im großen ganzen ungestört voi staatlichen Übergriffen gegen
religiöse Gemeinschaften. Die kirchlichen Organisationen lebten
allgemein wieder auf.

2. Mit der totalen kommunistischen Machtübernahme in den
Volksdemokratien, 1948, begann die Einengung der kirchlichen
Tätigkeit durch gesetzliche Maßnahmen und setzten Eingriffe der
Behörden in die autonome Ordnung der kirchlichen Organisationen
ein. Die Enteignung kirchlichen Bodenbesitzes, die Beschlagnahme
von Bankguthaben, die Verstaatlichung konfessioneller Schulen,
Kindergärten und Liebesanstalten sollten den «Kapitalismus» der
Kirchengemeinschaften ausmerzen. Seelsorger und kirchliche
Angestellte wurden Staatsgehaltsempfänger und hatten neben ihrer
Eidesleistung uneingeschränkte Loyalitätserklärungen abzugeben, daß sie
«die volksdemokratische Ordnung» verteidigen wollten. Viele
Bischöfe, Geistliche und Laienvertreter fanden sich — angesichts der
atheistischen Erziehungsziele der Volksrepubliken — dazu nicht
bereit. Infolgedessen gelangten, vornehmlich zwischen 1949 und 1953,
zahlreiche Bischöfe und abertausende einfacher Geistlicher und
Laien als «Eidverweigerer», «Diversanten», «Gerüchtemacher»,
«imperialistische Agenten», «Devisenverbrecher» mit und ohne Gerichtsurteil

in Konzentrationslager, wurden zwangsverschickt oder mindestens

an der Ausübung ihres Kirchenamtes gehindert. Seit 1950
bildete eine Verweigerung der Unterschrift unter den Stockholmer
«Friedensappell» den Anlaß zu Strafmaßnahmen gegen religiöse
Bekenner.

493



3. Fast gleichzeitig mit diesen «gesetzlichen Sanktionen» setzte
jedoch eine «Gleichschaltung» der Kirchenführungen ein, z. B. durch
behördliche Einflußnahme auf die Stellenbesetzung der religiösen
Führungsgremien. Auch in den europäischen Volksdemokratien
entstanden loyale «Staatskirchen», die eine antikommunistische Polemik

vermeiden und sich den «gesellschaftlichen» Verhältnissen
anpassen. Trotzdem darf man keineswegs all diese Vertreter einer
Zusammenarbeit mit den kommunistischen Regimes als kirchenzerstörerische

«Kollaborateure» abtun.
4. Mit länderweisen Unterschieden und zeitlichen Abständen

kann man in den gesetzgeberischen und Verwaltungsmaßnahmen
der kommunistischen Regimes seit 1945 eine einheitliche Linie
beobachten — einschließlich Jugoslawiens. Neben der ideologischen
Grundeinstellung trug zu diesem einheitlichen Vorgehen eine
kirchenpolitische Zentralstelle der Kominform in Warschau («Orgin-
form») fraglos bei. 1951 wurde nun der Sitz dieser kirchenpolitischen

Kopfstelle der Kominform nach Moskau verlegt, und zwar
in ein Auslandreferat der KPdSU. Seither erfolgt die Lenkung
kirchenpolitischer Maßnahmen innerhalb des Ostblocks straff zen-
tralistisch.

5. Als Beginn einer neuen Phase des atheistischen Kampfes
gegen religiöses Bekennertum wird man den ZK-Erlaß der KPdSU
vom 10. November 1954 zu werten haben. Der von Chruschtschew
gezeichnete Erlaß «über Fehler in der Durchführung der
wissenschaftlich-atheistischen Propaganda unter der Bevölkerung» betont
nicht allein für die Sowjetunion «die Notwendigkeit eines verstärkten

Kampfes gegen die religiösen Überbleibsel» 5). Chruschtschews
Forderung nach systematischer Schulung breiter Funktionärskader
in der «wissenschaftlich-atheistischen Propaganda» zeigt inzwischen
auch in den Volksdemokratien und in Ostdeutschland Auswirkungen6).

Die etwa um die Jahresmitte 1954 einsetzende atheistische
Kampagne innerhalb des gesamten Ostblocks soll seit diesem ZK-
Erlaß von Verwaltungsmaßnahmen und «verletzenden Ausfällen
gegen die Gläubigen und Diener der Kirche» Abstand nehmen, um
sie nicht «in ihren religiösen Vorurteilen» zu «bestärken». Seit
Jahresbeginn 1955 ist entsprechend, z. B. in den Volksdemokratien, die
Tätigkeit der «Gesellschaften für politische und wissenschaftliche
Kenntnisse» durch Vorträge, Ausstellungen, Broschüren, Artikel
usw. stark intensiviert worden 7). Trotzdem diese Kampagne in Ost-
Mitteleuropa vorsichtiger gesteuert wird als in der Sowjetunion8),
lassen die bisherigen Äußerungen keinen Zweifel darüber, daß
Religion und «Sozialismus» — insonderheit für Parteimitglieder —
unvereinbar sind.

494



Das konsequente Divide et Impera

Eingestandenermaßen bildet der Vatikan seit Jahren das wichtigste

Angriffsziel der kommunistischen Propaganda in den
Volksdemokratien9). Wohl ist gegenwärtig z.B.etwas die «äufnende»Zusammenarbeit

staatlicher Stellen mit schismatischen katholischen
Gruppen aus naheliegenden Gründen zurückgesetzt worden. Doch
muß neben dieser Tendenz immer wieder auf einen offenen Gewaltakt

und Rechtsbruch der volksdemokratischen Regimes gegenüber
den mit Rom unierten griechischen Katholiken Polens (1946),
Rumäniens (1948) und der Tschechoslowakei (1950) hingewiesen werden.

Es handelt sich dabei um die gewaltsame «Wiedervereinigung»
der uniert-katholischen Gliedkirchen mit den orthodoxen
Kirchenführungen dieser Länder. Eindeutig wurde hiebei von den Regimes
auch der Boden selbstverfügter «Gesetzlichkeit» verlassen10).

1) Die am 16. Juni 1955 durch Radio Budapest gemeldete, vorläufige
Enthaftung des ungarischen Kardinals Mindszenthy, oder in jüngster Zeit die
Freilassung einiger anderer Kirchenvertreter entbehren zunächst einer maßgeblichen
Bedeutung für die freiere Betätigung der Kirchen in den Volksdemokratien, örtlich

läßt sich sogar von einer Verschärfung der kirchlichen Lage sprechen; z. B.

auch in Ostdeutschland. 2) Dazu dij aufschlußreiche Bemerkung von F. N.
Oleschtschuk in dem Aufsatz «Die religiösen Überbleibsel und ihre Beseitigung»
(«Woprossy filosofii» 1954/6, Dezember): «Wir können heute unsere Erklärungen

zu wissenschaftlich-atheistischen Themen nicht so verfassen, wie wir das vor
dem Kriege taten.» 3) Für diesen Unterschied in der Intensität mögen zwei
Beispiele angeführt werden. In der russischen Broschüre von P. Karmanskij, «Der
Vatikan — der Anstifter des Dunkelmännertums und der Reaktion, Goßpolisdat,
1953, lesen wir z. B. auf Seite 39: «1940 erklärte Papst Pius XII. in einer Rede über
das Christentum, die Kirche sei stets die Beschützerin der Schwachen und Armen

gewesen. Nicht Marx habe sich als erster auf die Seite der Armen gesteUt,
erklärte der Papst demagogisch, sondern Christus.» In der polnischen Zeitung «Slowo
Powszechne» Nr. 25 vom 29./30. Januar 1955, lesen wir in dem Aufsatz «Die
Tragödie der konservativen Katholiken» von Rev. Waclaw Radosz eine Argumentation,

in der auf die «Opposition» Christi gegenüber dem Pharisäertum
hingewiesen wird. Dann wird als «Beispiel der Tragödie der Kirche» die Französische
Revolution angeführt, und der Artikel schließt: «Es wäre Verrat an der
Christenheit, die sterbenden (sozialen) Formen bloß deshalb zu unterstützen, weil
sie sich das Ansehen geben, mit dem Christentum verbunden zu sein.» *)
Bezeichnenderweise setzte z. B. eine vernichtende Verfolgung deä Regimes gegen den
Katholizismus zuerst in Rumänien ein, wo knapp 17o/0 der Bevölkerung unierfr-
katholisch und römisch-katholisch waren (1,5 und 1,2 Mill.); auf dem antikatholischen

Zeitplan folgte Ungarn, die CSR und erst 1953/54 Polen — mit der
wachsenden Sicherheit des kommunistischen Regimes. 6) Das Zitat entstammt dem
Kommentar zum ZK-Erlaß in dem Aufsatz: «Spezialkurs über Probleme des

wissenschaftlichen Atheismus» von A. K.' Suchotin (Monatsschrift des Sowjetischen
Hochschulministeriums, «Westnik wysschej schkoly» Nr. 5, 1955). 6) In Heft 6

der «Woprossy istorii» vom 30. 5. 1955 lesen wir eine Mitteilung von Prof. W. D.

Bontsch-Brujewitsch f unter dem Titel «Über die wissenschaftlich-atheistische
Propaganda», der zufolge das Plenum der Akademie der Wissenschaften der UdSSR,

495



Es wäre indessen verfehlt, aus diesem Anlaß und auf Grund
einer zwischen 1947 und 1950 erfolgten «Gleichschaltung» der
ostmitteleuropäischen Patriarchate und Metropolien zu behaupten, die
Orthodoxie habe bisher gegenüber dem Ansturm des kommunistischen

Atheismus versagt. Echtes Märtyrertum einer beeindruckenden
Anzahl von Priestern und Laien widerlegt diese Unterstellung11).

Wohl aber erwächst der Orthodoxie aus ihrem traditionellen
staatskirchlichen Charakter, besonders in Bulgarien, Rumänien und
Jugoslawien, eine erhöhte christliche Verantwortung und aus dem «Vorrang»

eine gesteigerte Gefahr des Schuldigwerdens.
Auch Reformierte und Lutheraner erfuhren ebenso wie

nichtchristliche Denominationen im Zeichen dieses «Teile und Herrsche»
eine wechselnde, unterschiedliche Behandlung. Nach der Liquidierung

resistenter evangelischer Bischöfe und Pastoren waren es häu-

unter dem Vorsitz des Genannten, eine neue « Koordinierungs-Kommission über
Fragen der wissenschaftlich-atheistischen Propaganda» für die Institute der
Akademie gegründet hat. Ähnliche Tendenzen sind bereits in den Volksdemokratien
feststellbar. ') Dazu z. B. der aufschlußreiche Leitartikel «Verbessern wir die
Tätigkeit zur Verbreitung politischer und wissenschaftlicher Kenntnisse» in dem
ZK-Tagesorgan «Scinteia» der Rumänischen Arbeiterpartei vom 25. Juni 1955,
oder den Artikel «Zu einigen Fragen der religiösen Propaganda in unserem Kreise»
in dem tschechischen Parteiorgan «Nase Pravda», Gotvaldov vom 14. Juni 1955.
e) Im Mai-Heft 1954 des offiziellen ZK-Monatsorganes der tschechoslowakischen
KP, «Kommunist», lesen wir z.B. in dem Aufsatz «Marxismus-Leninismus über die
Religion» eine Warnung gegen zu intensive atheistische Agitation: «Die Linksab-
weichung wendet — in ihrem übertriebenen Bemühen, die Parteimitglieder von
religiösen Überbleibseln zu befreien — unrichtige administrative Maßnahmen
gegen diese Mitglieder an und führt zur schädlichen Sektenbildung in der Partei.
Die Linksabweichung bildet für die Parteimitglieder ebenso wie die opportunistische

Versöhnlichkeit häufig ein großes Hindernis, sich die wissenschaftliche!
Weltanschauung, den dialektischen Materialismus anzueignen.» 9) Unter den
zahllosen Unterlagen einer Broschürenflut sei aus dem gründlichen
Unterrichtswerk «Istoritscheskii Materialism» F. W. Konstantinow (Gesamtredaktion)
1954, Gosspolisdat Moskau, auf Seite 407 bloß folgendes zitiert: «Die
Katholische Kirche enthüllt sich selbst mehr und mehr als Werkzeug der
imperialistischen Reaktion. Eine reaktionäre Rolle spielen auch die übrigen
Religionen, teilweise auch der Islam und Buddhismus. Sämtliche Religionen fordern
von ihren Gläubigen Demut, Unterwürfigkeit, ergebene Unterwerfung unter die
Ausbeuter.» 10) Dazu die verhöhnende kommunistische Auslegung, z.B. bei D.E.
Michnewitsch «Abriß aus der Geschichte der katholischen Reaktion» (Die Jesuiten),
Verlag der Akademie der Wissenschaften der UdSSR, Moskau 1953, auf Seite
284 f.: «Die werktätigen Uniaten (Uniert-Katholischen) nahmen überall die Nachricht

von der Selbstliquidierung (sie!) dieser Kirche mit Befriedigung zur Kenntnis.»

lx) Märtyrertum gehört in keine politische Kategorie, sondern bedeutet für
Christus /LiolQXVeiV, Zeugnis ablegen, Verfolgung und Tod auf sich nehmen. — Wir
haben auch in unseren Ausführungen den Ausdruck «Kirchenkampf» bewußt
vermieden, weil im Gegensatz z. B. zur deutschchristlichen Häresie nach 1933 und
zum damaligen Kampf um das Dogma, dieser Tatbestand in den Volksdemokratien
heute im allgemeinen nicht gegeben ist.

496



fig aufoktroyierte Laienvertreter, die eine «Harmonisierung» der
evangelischen Kirchenvertretungen mit den volksdemokratischen
Regimes durchführten. Soweit Sekten und kleinere religiöse Denominationen

sich als genügend willfährig erwiesen, genossen sie, im
Vergleich zu den christlichen Großkirchen, eine gewisse «Bevorzugung»
durch die Regimes, weil den kommunistischen Funktionären eine
Aufsplitteruug und organisatorische Atomisierung religiöser Gemeinschaften

sehr gelegen kommt.
Selbstverständlich spielen die Kommunisten nicht bloß

Konfessionen und Denominationen gegeneinander aus, sondern isolieren
nach Möglichkeit z. B. die Bischöfe von den Geistlichen und die Geistlichen

vom Kirchenvolk.

Der bleibende Auftrag der Kirche

Die Kirche der europäischen Volksdemokratien hat innert eines
Jahrzehntes den Nachweis erbracht, daß sie, ohne Stützung durch
ein Gesellschaftssystem, in täglicher und stündlicher Bedrohung —
auch unter Inkaufnahme drückender Kompromisse — durchaus
«koexistenzfähig» ist. Ihre Koexistenz im Bereich der kommunistischen

Ordnung beruht jedoch gerade darauf, daß sie ihre Beharrungskraft
nicht aus der Machtpolitik «dieser Welt» schöpft und deshalb

auch nicht entmachtet werden kann. Wenn heute sogar in der Sowjetunion

ein fast 40jähriger atheistischer Sturmlauf die inneren Grundpfeiler

der Religionsgemeinschafte i nicht erschüttern konnte, so

liegt dieses Versagen an einem häufig übersehenen Wesensmerkmal:

Christlicher Glaube ist nämlich keine idealistische Weltanschauung,

die der materialistischen Weltanschauung des Kommunismus
als ein Anti-Denken auf der gleichen Ebene entgegentritt.
Vielmehr vermag die Frohe Botschaft zugleich «Idealisten und Materialisten

zu befreien». Diese Freiheit im Glauben erweist sich als das

unbezwingbare Bollwerk für religiöse Bekenner innerhalb des
Ostblocks, dessen Ideologie den «Kulten» eine Koexistenz als Galgenfrist

einräumt, bis mit dem Endziel kommunistischer Erziehung auch
die «religiösen Überbleibsel» liquidiert sein sollten. Der Mystagoge
des totalitären Herrschaftssystems will bekanntlich die Durchschnittsmenschen

notfalls zu ihrem «Glück» — wie es sich der Kreis der
Selbstauserwählten vorstellt — zwingen. Dieser Zwang bildet aber
neben den verfehlten, ideologischen Ansatzpunkten das entscheidende

Hemmnis für die Durchsetzung und Dauer der kommunistischen

Führungsidee. Als grundsätzlich mißglückt darf man das
Menschenbild des Kommunismus bezeichnen. Ohne Anmaßung läßt sich

voraussagen, daß die bolschewistische Ideologie an dieser falschen

497



Einschätzung und Überforderung menschlichen Wesens eines Tages
scheitern wird.

In letzter Konsequenz bedeutet christliche Freiheit auch das
Freiwerden von allen «westlichen» Mißverständnissen und Anmaßungen.

Die Kirche hat auch, im Gegensatz zur Machtpolitik und zu
weltpolitischen Koexistenzplänen, den bleibenden Auftrag, die Einheit

der Christenheit — und darüber hinaus des religiösen Beken-
nertums schlechthin — in Ost und West zu bezeugen. Die
Wahrhaftigkeit dieses Zeugnisses wird jede erzwungene Selbstprostituie-
rung im Osten und jede zivilisatorische Verharmlosung im Westen
überdauern. Nicht Konferenzen und Kriege werden über die
religiöse Heilswahrheit und ihre Bekenner entscheiden, sondern der
Herr der Geschichte, dem West und Ost Untertan sind."J

Copyright 'Schweizer Monatshefte», Zürich

SCHILLER
VON PAUL ALTENBERG

Wir wollen ehrlich gestehen, daß Gedenkjahre solcher Art, wie
wir sie jetzt feiern, nicht immer und nicht überall willkommen sind.
Dem Geiste läßt sich nicht befehle 1, und der Aufruf zur Erinnerung,
wenn er allein von der Gelegenheit eines historischen Datums
ausgeht, ist noch nicht immer ein innerer Auftrag. An das wirklich
Lebendige braucht — so scheint es — nicht erinnert zu werden. Es
ist eben immer da. Nur daß wir uns gerade des Lebendigen in
unserem Geiste durchaus nicht immer bewußt sind, nur daß wir oft
nicht mehr inne sind dessen, was vertraut und bestimmend in uns
waltet, weil es uns allzu vertraut geworden ist und weil wir glauben,
es zu besitzen und mit ihm fertig geworden zu sein. Da ist es denn
doch zu begrüßen, ja als eine Verpflichtung anzuerkennen, dem
Aufruf eines Jubiläums zu folgen, in uns zu gehen und uns zu
besinnen, nicht einfach um zu verehren und dieser Verehrung
Ausdruck zu geben — dazu kann uns der Zufall des Datums nicht
verpflichten —, sondern um zu prüfen, ob Verehrungswürdiges und
Lebendiges hinter dem Aufruf von außen liegt, und, nicht
eingeschüchtert von säkularem Ruhm, zu fragen, was der so lange und
hoch Verehrte uns heute bedeutet und warum wir den Blick unserer

498


	Die Koexistenz der Kirchen in den europäischen Volksdemokratien : kommunistische Staatsraison und religiöses Bekennertum Ost- und Mitteleuropas seit 1944

