Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)
Heft: 9-10
Artikel: Die Koexistenz der Kirchen in den europaischen Volksdemokratien :

kommunistische Staatsraison und religiéses Bekennertum Ost- und
Mitteleuropas seit 1944

Autor: Liess, Otto Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

natiirlich auch ohne die geringsie Verwendung von Rassebegriffen
und wirkte begliickend wie eine Offenbarung. Gewisse Kontrast-
bezeichnungen, die er dabei gebrauchte, wie «gewachsen» und «ge-
fagt», prigten sich mir tief ein. Mein eigenes Geschichtsbild sollte
durch Wolfflins Schule gerade in dieser einen Hinsicht entschei-
dende Erkenntnisse und Merkmale empfangen.

Nach Pfingsten erreichte die Vorlesung mit der Darstellung der
hollindischen Kunst nach meinem Gefiihl ihren Hohepunkt. Sie war
in sich wohlgegliedert nach deun fiihrenden Personlichkeiten, Rem-
brandt, Frans Hals, Potter, Ruisdael und den kleineren Meistern,
nach Landschaft, Portrit, Genre usw. geordnet. Fiir manche Hand-
zeichnungen und Kupferstiche Rembrandts fand Wolfflin unausldsch-
liche Charakterisierungen. Obwohl er Jacob Burckhardt in Bewun-
derung fiir Rubens kaum nachstand und ihm der grandseigneural-
weltminnische Zug des Meisters sichtlich behagte, wurde er im
Unterschied von seinem Lehrer Rembrandt voll gerecht. Jetzt schie-
nen mir auch die sprachlichen Mittel Wolfflins reicher, abgetonter
zu werden, seine Ausdrucksweise wurde tiefer, gedanklicher und
hintergriindiger, als ob mit dem Genius Rembrandts sich die Nihe
des Unendlichen ankiindige.

DIE KOEXISTENZ DER KIRCHEN IN DEN
EUROPAISCHEN VOLKSDEMOKRATIEN

Kommunistische Staatsraison und religioses Bekennertum
Ost- und Mitteleuropas seit 1944

VON OTTO RUDOLF LIESS

Erst die allmihliche, aber zielstrebige Liquidierung mitteleuro-
péischer Lebensformen und die Ausschaltung der Widerstandskrifte
in der Innenpolitik, im Wirtschafts- und Kulturschaffen unter dem
siebenjihrigen Totalitarismus der Volksdemokratien hat die auf3er-
ordentliche Bedeutung religidsen Bekennertums im europiischen Sa-
tellitenraum Moskaus auch dem sikularisierten «Westen» bewufit
werden lassen. Freilich erblickt die freie Welt in den kirchenpoli-
tischen Ereignissen des Ostblocks hiufig nur Rand- und Begleit-
erscheinungen der machtpolitischen Auseinandersetzung zwischen Ost
und West. Zudem bringt die «westliche» Publizistik vorwiegend kir-

489



chenpolitische Sensations- und Schreckensmeldungen aus den Ost-
blocklindern und versperrt dadurch weithin die Einsicht fir den
Kampf zwischen Glauben und Urnglauben, der in der Sowjetsphire
mit unvorstellbarer Schirfe ausgetragen wird. Dabei gewinnen volks-
demokratische Gesetzesmafnahmen, Einkerkerungen von«Kultusdie-
nern» und Laien, Verfclgungswellen und eine zeitweilige Lockerungdes
Zwanges erst auf diesem weltdramatischen Hintergrund ihren wah-
ren Sinn1). Nicht diese Sensationen, sondern der religitse Alltag, die
tigliche Bewiihrung der Bekenner und Titer des Wortes, etwa in
einem Industriebetrieb oder in einer Dorfgemeinschaft — jenseits
von westlichen und ostlichen Ideclogien — besitzen ein entschei-
dendes Gewicht fiir die Zukunftsgestaltung. Ja, sogar fiir die echten
Chancen des kommunistischen Weltsystems iiberhaupt liefert dieser
religiose Alltag den untriiglichen Wertmafistab. Fraglos bilden auch
die Vorgiinge der volksdemokratischen Kirchenpolitik mit ihrem
duflerlichen Ergebunis der «Gleichschaltung» eine Warnung gegen
leichtfertige politische Koexistenzwiinsche mit dem ostlichen Kolof3.
Schliefilich fiihrte innerhalb des Ostblocks erst das religits-christ-
liche Beharren wihrend eines ganzen Menschenalters zur staatspoli-
tischen Tolerierung durch das Regime, da sich der «Apparat» an

diesem schlichten Bekennertum eben doch «die Zihne ausgebissen»
hatte.

Die neue kirchenpolitische Lage nach dem zweiten Weltkrieg

In vorausschauender weltimperialer Planung schlof3 der Kreml
am 23. September 1943 mit dem Russisch-Orthodoxen Patriarchat
ein Konkordat und sicherte ihm damit nach 25jihriger Verfolgungs-
zeit und ungeklirter Rechtslage erneut die Stellung einer «Staats-
kirche» 2). Diese taktische Hinwendung der Sowjetfithrung zur re-
ligiosen «Toleranz» gewann seit dem Herbst 1944 auch fiir das Ver-
hiltnis volksdemokratischer Staatsfithrungen zu den ost-mittelearo-
piischen Kircheatiimern grundlegende Bedeutung. Auch heute ist
eine Beurteilung der kirchlichen Lage in den Volksdemokratien nuar
moglich, wenn man dabei zugleich die kirchenpolitischen Ereignisse
in der UdSSR mitberiicksichtigt. Trotzdem gibt es in der kirchlichen
Situation Sowjetrufflands und seiner europiischen Satelliten selbst-
verstindlich Unterschiede und Abweichungen, von denen wir die
folgenden erwihnen:

Zwischen 1917 und 1944 hatte sich die Sowjetmacht — abge-
sehen vom Islam und kleineren Christengemeinschaften — haupt-
sichlich mit der Orthodoxie auseinanderzusetzen; also mit einer
Kirche, deren religits-geistiges Zentrum innerhalb der Grenzen der
UdSSR lag. Demgegeniiber gelangten seit 1945 mit den romisch-

490



katholischen Episkopaten und evangelischen Konfessionen der ea-
ropiischen Volksdemokratien Kirchengemeinschaften unter den
staatspolitischen Einflu} der Sowjets, deren religiose Zentren auf3er-
halb des Ostblocks lagen: Der Vatikan und die Okumene.

In der Sowjetunion konnte sich die atheistische Agitation fast
40 Jahre hindurch ungehemmt entfalten und hat in der Geistes-
haltung der Bevilkerung merkliche Spuren der Areligiositit her-
vorgerufen. In der zehnjihrigen Nachkriegszeit der Volksdemokra-
tien dagegen lift sich nur von einer siebenjihrigen, eindeutig kom-
munistischen Kirchenpolitik und Agitation sprechen, die mit zahl-
reichen Winkelziigen dennoch behutsamer als in der Sowjetunion
vorgeht 3).

Ferner dient die noch heute «Russisch-Orthodoxe» genannte
Staatskirche in der UdSSR mit ihrer 1945 geschaffenen, zentrali-
stischen Kirchenverfassung nach wie vor einem nationalititenpoli-
tischen, grof3russischen Einschmelzungsprozef3. In den europiischen
Satellitenstaaten hingegen behielten zahlreiche, besonders auch klei-
nere Religionsgemeinschaften stellvertretende Aufgaben zur Erhal-
tung der nationalen Kultur ihrer Angehorigen bei.

Religiose Gemeinschaften in den Dolksdemokratien

Die Besetzung Ost-Mitteleuropas durch die Rote Armee 1944/
1945, die Straffung des sowjetischen Herrschaftssystems seit der
Koreakrise 1950, die nachstalinistische «Liberalisierung» erwiesen
die europiischen Volksdemokratien fiir Moskau auch kirchenpoli-
tisch als «Neuland». Zuniichst bedeutete schon deren konfessionelle
Vielfalt, der oft auch die volkstumsmiiflige Aufgliederung entsprach,
eine ungewohnte Fiihrungsaufgabe fiir die kommunistischen Macht-
haber. Die Schitzungen der wichtigsten religiosen Gemeinschaften
in den europiischen Volksdemokratien ergeben folgendes Bild:

Romische Katholiken 42 800 000

Griechisch-Unierte 1900 000

Orthodoxe 18 000 000

Evangelische 4800000 (Reformierte und
etwa 1575000 Lutheraner)

Christliche Sekten 1700 000

Mohammedaner 1200 000

Mosaische Juden 750 000

In der obigen Aafstellung wurden die europiischen Gebietsannexionen der
UdSSR von 1940 bis 1945 nicht beriicksichtigt. Gleichfalls wurde Jugoslawien
aufler acht gelassen, obwohl die Lage der religitsen Gemeinschaften in diesem

491



17-Millionen-Staat weithin den Notstand der Kirchen in den moskauatreuen Sa-
tellitenlindern gleicht. Die entsprechenden Zahlen fiir die Foderative Jagosla-
wische Volksrepublik — es handelt sich stets um Schitzwerte, da die kommu-
nistischen Volkszihlungen nach 1945 die konfessionelle Zugehorigkeit der Staats-
biirger nicht beriicksichtigen — laaten: Orthodoxe 8,5 Millionen Seelen; rémische
Katholiken 6,2 Millionen; Mohammedaner 1,9 Millionen; Evangelische 193 000 (da-
von 121000 Lutheraner und 36 000 Reformierte).

Die lidnderweise konfessionelle Schwerpunktverteilung und
GroBenordnung bestimmte z. T. auch das zeitlich und taktisch unter-
schiedliche Vorgehen der neuen Machthaber in den Volksdemokra-
tien: Polen, die Tschechoslowakei, Ungarn weisen eine romisch-ka-
tholische Bevilkerungsmehrheit auf (959, 709 und 6705)4). In
Bulgarien, Ruminien und Jugoslawien bilden die Orthodoxen die
konfessionelle Mehrheit (759, 720p und 499¢). In Albanien, Ru-
minien und der Tschechoslowakei gibt es die verhiltnismifig grofdte
Anzahl konfessioneller Splittergruppen und Sekten.

Staat und Partei «<marschieren getrennt»

Die offizielle Toleranz der Religionsgemeinschaften duarch die
kommunistischen Regimes des Ostblocks seit 1945 hat am atheisti-
schen, totalitiren Bekenntnischarakter der Volksdemokratien und
dem ideologischen Erziehungsziel natiirlich nichts geindert. Immer-
hin iibt aber eine taktisch bedingte Spannung zwischen Staatsraison
und «Parteirage» in der Praxis gegeniiber den Kirchentiimern eine
hemmende Wirkung auf die Durchschlagskraft der atheistischen Pro-
paganda. Dieses «dialektische» Doppelspiel von Staats- und Partei-
behorden weist u.a. folgende Merkmale auf:

1. Jede kommunistische und «Arbeiterpartei» betrachtet die
Kirchen und alle religiosen Bekenntnisse als Todfeinde. Ihre aktive
Bekimpfung und allméhliche Liquidierung bleibt oberste Pflicht
jedes Parteimitgliedes. Demgegeniiber hat seit 1943 jede kommu-
nistische Staatsfithrung diesem noch so gehafiten «ideolegischen
Gegner» einen gesetzlichen Status zugebilligt. Aus Staatsraison be-
handeln volksdemokratische Funktionire jede religiose Organisation
etwa wie einen «iibriggebliebenen» Kaninchenziichter-Verein, den
man vorerst nicht aufldst, sondern vereinsgesetzlich «gleichschaltet».

2. Jede kommunistische Partei ist bestrebt, die Kirchen zu ent-
offentlichen, d.h. den religiosen Einfluf3 im staatlichen und gesell-
schaftlichen Lieben vollig auszuschalten. Dagegen sieht sich heute jede
Regierung eines kommunistisch gefiithrtes Landes veranlaf3t, eine
«Schonung der Gefiihle der Gliubigen» zu proklamieren sowie Kir-
chenfiihrungen und einzelne Geistliche — z.B. iiber Rundschreiben

492



und Appelle zur plangemiflen Einbringung der Ernte — fiir die
vorbildliche Pflichterfiillung der Kirchenglieder im «sozialistischen
Aufbau>» einzusetzen.

3. Jede kommunistische Parteifiihrung isoliert tunlichst kirch-
liche Organisationen vom Ausland, um dem religiosen Bekennertum
jede zusitzliche, auch psychologische, Hilfeleistung vorzuenthalten.
Im Zeichen des «Friedenskampfes» und der weltpolitischen «Ko-
existenz> legt jedoch die kommunuistische Staatsraison groffen Wert
auf einen gewissen, beaufsichtigten Kontakt der kirchlichen Gemein-
schaften mit dem «Westen». Unter den gegebenen Umstiinden bil-
den religiose Denominationen fiir die Fihrung der Ostblockstaaten
wertvolle Briicken zur «kapitalistischen Umwelt».

Taktische Phasen der volksdemokratischen Kirchenpolitik

1. Die cantifaschistische> Ara der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit blieb in Ost-Mitteleuropa — abgesehen von Aktionen gegen
«faschistische Kollaborateure», z.B. in der Slowakei und in Kroa-
tien — im grof3en ganzen ungestdrt voa staatlichen Ubergriffen gegen
religivse Gemeinschaften. Die kirchlichen Organisationen lebten all-
gemein wieder auf.

2. Mit der totalen kommunistischen Machtiibernahme in den
Volksdemokratien, 1948, begann die Einengung der kirchlichen
Titigkeit durch gesetzliche Maflnahmen und setzten Eingriffe der
Behorden in die autonome Ordnung der kirchlichen Organisationen
ein. Die Enteignung kirchlichen Bodenbesitzes, die Beschlagnahme
von Bankguthaben, die Verstaatlichung konfessioneller Schulen, Kin-
dergirten und Liebesanstalten sollten den «Kapitalismus» der Kir-
chengemeinschaften ausmerzen. Seelsorger und kirchliche Ange-
stellte wurden Staatsgehaltsempfinger und hatten neben ihrer Eides-
leistung uneingeschriinkte Loyalititserklirungen abzugeben, daf} sie
«die volksdemokratische Ordnung» verteidigen wollten. Viele Bi-
schife, Geistliche und Laienvertreter fanden sich — angesichts der
atheistischen Erziehungsziele der Volksrepubliken — dazu nicht be-
reit. Infolgedessen gelangten, vornehmlich zwischen 1949 und 1953,
zahlreiche Bischofe und abertausende einfacher Geistlicher und
Laien als «Eidverweigerer», «Diversanten», «Geriichtemacher», «im-
perialistische Agenten», «Devisenverbrecher» mit und ohne Gerichts-
urteil in Konzentrationslager, wurden zwangsverschickt oder minde-
stens an der Ausiibung ihres Kirchenamtes gehindert. Seit 1950
bildete eine Verweigerung der Unterschrift unter den Stockholmer

«Friedensappell> den Anlaf® zu Strafmafinahmen gegen religiose
Bekenner.

493



3. Fast gleichzeitig mit diesen «gesetzlichen Sanktionen» setzte
jedoch eine «Gleichschaltung» der Kirchenfithrungen ein, z. B. durch
behordliche EinfluBnahme auf die Stellenbesetzung der religiosen
Fithrungsgremien. Auch in den europiischen Volksdemokratien ent-
standen loyale «Staatskirchen», die eine antikommunistische Pole-
mik vermeiden und sich den «gesellschaftlichen» Verhiltnissen an-
passen. Trotzdem darf man keineswegs all diese Vertreter einer Zu-
sammenarbeit mit den kommunistischen Regimes als kirchenzer-
storerische «Kollaborateure» abtun.

4. Mit linderweisen Unterschieden und zeitlichen Abstinden
kann man in den gesetzgeberischen und Verwaltungsmafinahmen
der kommunistischen Regimes seit 1945 eine einheitliche Linie be-
obachten — einschlieflich Jugoslawiens. Neben der ideologischen
Grundeinstellung trug zu diesem einheitlichen Vorgehen eine kir-
chenpolitische Zentralstelle der Kominform in Warschau («Orgin-
form») fraglos bei. 1951 wurde nun der Sitz dieser kirchenpoliti-
schen Kopfstelle der Kominform nach Moskau verlegt, und zwar
in ein Auslandreferat der KPdSU. Seither erfolgt die Lenkung kir-
chenpolitischer Mafnahmen innerhalb des Ostblocks straff zen-
tralistisch.

5. Als Beginn einer neueu Phase des atheistischen Kampfes
gegen religioses Bekennertum wird man den ZK-Erlaf} der KPdSU
vom 10. November 1954 zu werten haben. Der von Chruschtschew
gezeichnete Erlafl «Uber Fehler in der Durchfiihrung der wissen-
schaftlich-atheistischen Propaganda unter der Bevilkerung» betont
nicht allein fiir die Sowjetunion «die Notwendigkeit eines verstirk-
ten Kampfes gegen die religiosen Uberbleibsel» 5). Chruschtschews
Forderung nach systematischer Schulung breiter Funktionirskader
in der «wissenschaftlich-atheistischen Propaganda» zeigt inzwischen
auch in den Volksdemokratien und in Ostdeutschland Auswirkun-
gen ). Die etwa um die Jahresmitte 1954 einsetzende atheistische
Kampagne innerhalb des gesamten Ostblocks soll seit diesem ZK-
Erla von Verwaltungsmaflnahmen und «verletzenden Ausfillen
gegen die Glaubigen und Diener der Kirche» Abstand nehmen, um
sie nicht «in 1hren religiosen Vorurteilen» zu «bestiarken». Seit Jah-
resbeginn 1955 ist entsprechend, z. B. in den Volksdemokratien, die
Titigkeit der «Gesellschaften fiir politische und wissenschaftliche
Kenatnisse» durch Vortriige, Ausstellungen, Broschiiren, Artikel
usw. stark intensiviert worden 7). Trotzdem diese Kampagne in Ost-
Mitteleuropa vorsichtiger gesteuert wird als in der Sowjetunion 8),
lassen die bisherigen Auflerungen keinen Zweifel dariiber, daf3 Re-
ligion und «Sozialismus» — insonderheit fiir Parteimitglieder —
unvereinbar sind.

404



Das konsequente Divide et Impera

Eingestandenermafien bildet der Datikan seit Jahren das wich-
tigste Angriffsziel der kommunistischen Propaganda in den Volks-
demokratien 9). Wohl ist gegenwiirtig z. B. etwas die «dufnende» Zu-
sammenarbeit staatlicher Stellen mit schismatischen katholischen
Gruppen aus naheliegenden Griinden zuriickgesetzt worden. Doch
muf} neben dieser Tendenz immer wieder auf einen offenen Gewalt-
akt und Rechtsbruch der volksdemokratischen Regimes gegeniiber
den mit Rom unierten griechischen Katholiken Polens (1946), Ru-
miiniens (1948) und der Tschechoslowakei (1950) hingewiesen wer-
den. Es handelt sich dabei um die gewaltsame « Wiedervereinigung»
der uniert-katholischen Gliedkirchen mit den orthodoxen Kirchen-
fihrungea dieser Léinder. Eindeutig wurde hiebei von den Regimes
auch der Boden selbstverfiigter «Gesetzlichkeit» verlassen 10).

1) Die am 16. Jani 1955 durch Radio Budapest gemeldete, vorldufige Ent-
haftung des ungarischen Kardinals Mindszenthy, oder in jiingster Zeit die Frei-
lassung einiger anderer Kirchenvertreter entbehren zaniichst einer maf3geblichen
Bedeuatung fiir die freiere Betitigung der Kirchen in den Volksdemokratien. Ort-
lich ldBt sich sogar von einer Verschiirfung der kirchlichen Lage sprechen; z.B.
auch in Ostdeutschland. 2) Dazu di> aufschlufireiche Bemerkung von F. N.
Oleschtschuk in dem Aufsatz «Die religisen Uberbleibsel und ihre Beseitigung»
(«Woprossy filosofii» 1954/6, Dezember): «Wir konnen heute unsere Erklérun-
gen zu wissenschaftlich-atheistischen Themen nicht so verfassen, wie wir das vor
dem Kriege taten.» 3) Fiir diesen Unterschied in der Intensitiit mogen zwei Bei-
spiele angefiihrt werden. In der russischen Broschiire von P. Karmanskij, «<Der
Vatikan — der Anstifter des Dunkelménnertams und der Reaktion, Gof3polisdat,
1953, lesen wir z. B. auf Seite 39: «1940 erklirte Papst Pius XII. in einer Rede iiber
das Christentam, die Kirche sei stets die Beschiitzerin der Schwachen und Armen
gewesen. Nicht Marx habe sich als erster aaf die Seite der Armen- gestellt, er-
klirte der Papst demagogisch, sondern Christus.» In der polnischen Zeitung «Slowo
Powszechne» Nr. 25 vom 29./30. Januwar 1955, lesen wir in dem Aufsatz «Die
Tragodie der konservativen Katholiken» von Rev. Waclaw Radosz eine Argumen-
tation, in der auf die «Opposition» Christi gegeniiber dem Pharisdertam hinge-
wiesen wird. Dann wird als «Beispiel der Tragodie der Kirche» die Franzosische
Revolation angefithrt, und der Artikel schlieBt: «Es wire Verrat an der Chri-
stenheit, die sterbenden (sozialen) Formen bloff deshalb zu anterstiitzen, weil
sie sich das Ansehen geben, mit dem Christentum verbunden zu sein.» +¢) Be-
zeichnenderweise setzte z. B. eine vernichtende Verfolgung des Regimes gegen den
Katholizismuas zuerst in Ruminien ein, wo knapp 170/p der Bevolkerung uniert-
katholisch und rémisch-katholisch waren (1,5 und 1,2 Mill.); auf dem antikatho-
lischen Zeitplan folgte Ungarn, die CSR und erst 1953/54 Polen — mit der wach-
senden Sicherheit des kommunistischen Regimes. 5) Das Zitat entstammt dem
Kommentar zum ZK-ErlaBl in dem Aufsatz: «Spezialkurs iiber Probleme des wis-
senschaftlichen Atheismus» von A. K. Sachotin (Monatsschrift des Sowjetischen
Hochschulministeriums, «Westnik wysschej schkoly» Nr. 5, 1955). €¢) In Heft 6
der «Woprossy istorii» vom 30. 5. 1955 lesen wir eine Mitteilung von Prof. W.D.
Bontsch-Brajewitsch 4 unter dem Titel «Uber die wissenschaftlich-atheistische Pro-
paganda», der zufolge das Plenum der Akademie der Wissenschaften der UdSSR,

495



Es wire indessen verfehlt, aus diesem Anlaf und auf Grund
einer zwischen 1947 und 1950 erfolgten «Gleichschaltung» der ost-
mitteleuropiischen Patriarchate und Metropolien zu behaupten, die
Orthodozie habe bisher gegeniibec dem Ansturm des kommunisti-
schen Atheismus versagt. Echtes Mértyrertum einer beeindrucken-
den Anzahl von Priestern und Laien widerlegt diese Unterstellung 11).
Wohl aber erwiichst der Orthodoxie aus ihrem traditionellen staats-
kirchlichen Charakter, besonders in Bulgarien, Rumiinien und Jugo-
slawien, eine erhohte christliche Verantwortung und aus dem «Vor-
rang» eine gesteigerte Gefahr des Schuldigwerdens.

Auch Reformierte und Lutheraner erfuhren ebenso wie nichi-
christliche Denominationen im Zeichen dieses «Teile und Herrsche»
eine wechselnde, unterschiedliche Behandlung. Nach der Liquidie-
rung resistenter evangelischer Bischofe und Pastoren waren es hiu-

unter dem Vorsitz des Genannten, eine neue «Koordinierungs-Kommission iiber
Fragen der wissenschaftlich-atheistischen Propaganda» fiir die Institute der Aka-
demie gegriindet hat. Ahnliche Tendenzen sind bereits in den Volksdemokratien
feststellbar. 7) Dazu z.B. der aufschluireiche Leitartikel «Verbessern wir die
Tétigkeit zar Verbreitung politischer und wissenschaftlicher Kenntnisse» in dem
ZK-Tagesorgan «Scinteia» der Rumdinischen Arbeiterpartei vom 25. Juni 1955,
oder den Artikel «Zu einigen Fragen der religiosen Propaganda in unserem Kreise»
in dem tschechischen Parteiorgan «Nage Pravda», Gotvaldov vom 14. Juni 1955.
8) Im Mai-Heft 1954 des offiziellen ZK-Monatsorganes der tschechoslowakischen
KP, «<Kommunist», lesen wir z. B. in dem Aufsatz «Marxismus-Leninismus iiber die
Religion» eine Warnang gegen za intensive atheistische Agitation: «Die Linksab-
weichung wendet — in ihrem iibertriebenen Bemiihen, die Parteimitglieder von
religiovsen Uberbleibseln za befreien — unrichtige administrative Mafinahmen
gegen diese Mitglieder an und fithrt zar schidlichen Sektenbildung in der Partei.
Die Linksabweichung bildet fiir die Parteimitglieder ebenso wie die opportuni-
stische Versohnlichkeit hiufig ein groBes Hindernis, sich die wissenschaftliche
Weltanschauung, den dialektischen Materialismus anzueignen.» 9) Unter den
zahllosen Unterlagen einer Broschiirenflut sei aus dem griindlichen Unter-
richtswerk «Istoritscheskii Materialism» F. W. Konstantinow (Gesamtredaktion)
1954, Gosspolisdat Moskau, auf Seite 407 blof folgendes zitiert: «Die Ka-
tholische Kirche enthiillt sich selbst mehr und mehr als Werkzeug der im-
perialistischen Reaktion. Eine reaktiondire Rolle spielen auch die iibrigen Reli-
gionen, teilweise auch der Islam und Buddhismus. Simtliche Religionen fordern
von ihren Gliubigen Demut, Unterwiirfigkeit, ergebene Unterwerfung unter die
Ausbeuter.» 10) Daza die verh6hnende kommunistische Auslegung, z.B. bei D.E.
Michnewitsch «Abrif3 aus der Geschichte der katholischen Reaktion» (Die Jesuiten),
Verlag der Akademie der Wissenschaften der UdSSR, Moskaa 1953, auf Seite
284 f.: «Die werktiitigen Uniaten (Uniert-Katholischen) nahmen iiberall die Nach-
richt von der Selbstliquidierung (sicl) dieser Kirche mit Befriedigung zur Kennt-
nis.» 11) Mirtyrertum gehort in keine politische Kategorie, sondern bedeutet fiir
Christus puaotvew, Zeugnis ablegen, Verfolgung und Tod auf sich nehmen. — Wir
haben auach in unseren Ausfithrungen den Ausdruck «Kirchenkampf> bewufit ver-
mieden, weil im Gegensatz z. B. zur deutschchristlichen Hiresie nach 1933 und
zam damaligen Kampf um das Dogma, dieser Tatbestand in den Volksdemokratien
heate im allgemeinen nicht gegeben ist.

496



fig aufoktroyierte Laienvertreter, die eine «Harmonisierung» der
evangelischen Kirchenvertretungen mit den volksdemokratischen
Regimes durchfiihrten. Soweit Sekten und kleinere religiose Denomi-
nationen sich als geniigend willfihrig erwiesen, genossen sie, im Ver-
gleich zu den christlichen Grof3kirchen, eine gewisse «Bevorzugung»
durch die Regimes, weil den kommunistischen Funktioniren eine
Aufsplitterung und organisatorische Atomisierung religioser Gemein-
schaften sehr gelegen kommt.

Selbstverstindlich spielen die Kommunisten nicht bloR Kon-
fessionen und Denominationen gegeneinander aus, sondern isolieren
nach Moglichkeit z. B. die Bischtfe von den Geistlichen und die Geist-
lichen vom Kirchenvolk.

Der bleibende Auftrag der Kirche

Die Kirche der europiischen Volksdemokratien hat innert eines
Jahrzehntes den Nachweis erbracht, daf® sie, ohne Stiitzung durch
ein Gesellschaftssystem, in tiiglicher und stiindlicher Bedrohung —
auch unter Inkauofnahme driickender Kompromisse — durchaus
«koexistenzfihig» ist. Ihre Koexistenz im Bereich der kommunisti-
schen Ordnung beruht jedoch gerade darauf, daf} sie ihre Beharrungs-
kraft nicht aus der Machtpolitik «dieser Welt» schopft und deshalb
auch nicht entmachtet werden kann. Wenn heute sogar in der Sowjet-
union ein fast 40jihriger atheistischer Sturmlauf die inneren Grund-
pfeiler der Religionsgemeinschafte1 nicht erschiittern konnte, so
liegt dieses Versagen an einem hiuafig tibersehenen Wesensmerk-
mal: Christlicher Glaube ist nimlich keine idealistische Weltanschau-
ung, die der materialistischen Weltanschauung des Kommunismus
als ein Anti-Denken auf der gleichen Ebene entgegentritt. Viel-
mehr vermag die Frohe Botschaft zugleich «Idealisten und Materia-
listen zu befreien». Diese Freiheit im Glauben erweist sich als das
unbezwingbare Bollwerk fiir religidse Bekenner innerhalb des Ost-
blocks, dessen Ideologie den «Kulten» eine Koexistenz als Galgen-
frist einriumt, bis mit dem Endziel kommunistischer Erziehung auch
die «religiosen Uberbleibsel» liquidiert sein sollten. Der Mystagoge
des totalitiren Herrschaftssystems will bekanntlich die Durchschnitts-
menschen notfalls za ihrem «Gliick» — wie es sich der Kreis der
Selbstauserwiihlten vorstellt — zwingen. Dieser Zwang bildet aber
neben den verfehlten, ideologischen Ansatzpunkten das entschei-
dende Hemmnis fir die Durchsetzung und Dauer der kommunisti-
schen Fithrungsidee. Als grundsitzlich miflgliickt darf man das Men-
schenbild des Kommunismus bezeichnen. Ohne Anmafiung lif3t sich
voraussagen, daf} die bolschewistische Ideologie an dieser falschen

497



Einschitzung und Uberforderung menschlichen Wesens eines Tages
scheitern wird.

In letzter Konsequenz bedeutet christliche Freiheit auch das
Freiwerden von allen «westlichen» Mif3verstindnissen und Anmaf3un-
gen. Die Kirche hat auch, im Gegensatz zur Machtpolitik und zu
weltpolitischen Koexistenzplinen, den bleibenden Auftrag, die Ein-
heit der Christenheit — und dariiber hinaus des religissen Beken-
nertums schlechthin — in Ost und West zu bezeugen. Die Wahr-
haftigkeit dieses Zeugnisses wird jede erzwungene Selbstprostituie-
rung im Osten und jede zivilisatorische Verharmlosung im Westen
iiberdauern. Nicht Konferenzen und Kriege werden iber die reli-
gitse Heilswahrheit und ihre Bekenner entscheiden, sondern der
Herr der Geschichte, dem West und Ost untertan sind.

Copyright «Schweizer Monatshefte», Ziirich

SCHILLER

VON PAUL ALTENBERG

Wir wollen ehrlich gestehen, dafl Gedenkjahre solcher Art, wie
wir sie jetzt feiern, nicht immer und nicht iiberall willkommen sind.
Dem Geiste lif3t sich nicht befehle1, und der Aufruf zur Erinnerung,
wenn er allein von der Gelegenheit eines historischen Datums aus-
geht, ist noch nicht immer ein innerer Auftrag. An das wirklich
Lebendige braucht — so scheint es — nicht erinnert za werden. Es
ist eben immer da. Nur daf3 wir uns gerade des Lebendigen in un-
serem Geiste durchaus nicht immer bewuf’t sind, nur daf® wir oft
nicht mehr inne sind dessen, was vertraut und bestimmend in uns
waltet, weil es uns allzu vertraut geworden ist und weil wir glauben,
es zu besitzen and mit ihm fertig geworden zu sein. Da ist es denn
doch zu begriifien, ja als eine Verpflichtung anzuerkennen, dem
Aufruf eines Jubiliums zu folgen, in uns zu gehen und uns zu be-
sinnen, nicht einfach um zu verehren und dieser Verehrung Aus-
druck zu geben — dazu kann uns der Zufall des Datums nicht ver-
pflichtea —, sondern um zu priifen, ob Verehrungswiirdiges uand
Lebendiges hinter dem Aufruf von auflen liegt, und, nicht einge-
schiichtert von sikularem Ruhm, zu fragen, was der so lange und
hoch Verehrte uns heute bedeutet und warum wir den Blick unserer

498



	Die Koexistenz der Kirchen in den europäischen Volksdemokratien : kommunistische Staatsraison und religiöses Bekennertum Ost- und Mitteleuropas seit 1944

