
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 9-10

Artikel: Eine Erinnerung an Heinrich Wölfflin

Autor: Andreas, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE ERINNERUNG AN HEINRICH WÖLFFLIN
VON WILLY ANDREAS

Schaue ich auf meine Studienzeit zurück und überlege ich, was
mir die glänzend besetzte Universität Berlin in einem kurzen, aber
inhaltreichen Sommersemester (1905) an bleibenden Eindrücken gab,
so habe ich neben Erich Schmidt und Georg Simmel in erster Linie
Heinrich Wölfflin zu nennen.

Noch war ich damals nicht endgültig entschlossen, Historiker
zu werden, schwankte vielmehr zwischen verschiedenen, einander
benachbarten Fächern wie Geschichte, Philosophie und
Literaturgeschichte. Soweit ich mir überhaupt schon über meine historischen
Neigungen klarer geworden war, fühlte ich mich am meisten durch
Jacob Burckhardts Buch über die Kultur der Renaissance in Italien
angezogen; in meinem letzten Gymnasial jähr hatte ich es gelesen.
Andere Werke von ihm kannte ich damals noch nicht, obgleich ich
durch frühe Nietzschelektüre bereits auf Burckhardts Deutung des

griechischen Geistes aufmerksam geworden war. Dieser Einfluß des

großen Basler Meisters der Kulturgeschichte sowie der Wilhelm Dil-
theys, dessen geistesgeschichtliche Betrachtungsweise ich in Gestalt
seiner Abhandlungen über das sechzehnte und siebzehnte Jahrhundert

in meinen beiden Münchener Semestern kennen lernte, wirkten

denn auch nachhaltig auf die Wahl und Richtung meiner ersten
selbständigen Forschungen. Kunstgeschichte zu studieren, daran
dachte ich nicht, wiewohl ich mich von Jugend an viel mit bildender

Kunst, namentlich mit Malerei beschäftigte. Aber gegen die
Zergliederung von Kunstwerken, wie sie in trockenen älteren
Kompendien mehr oder minder fachgerecht geübt wurde, hatte ich einen
erklärten Widerwillen. Zu oft auch hatte ich schon beobachten können,

in welche Wortnebel sich Tageskritiker von Kunstwerken
bisweilen verlieren.

Damals wurden bei uns in Deutschland die flott geschriebenen
Bücher des in Breslau lehrenden Professors Richard Muther über die
Geschichte der Malerei viel gelesen. Ihren neueren, die
Jahrhundertwende beherrschenden Richtungen wie Naturalismus und
Impressionismus war er verständnisvoll zugewandt. Auch gaben seine
Schriften einen guten Begriff von den nationalen Eigentümlichkeiten
der englischen, der französischen und deutschen Entwicklung. Mir
schienen sie durch einen gewissen Grad von Lebendigkeit anregend
und zur Einführung geeignet zu sein; doch ergingen sie sich gern in
biographischen Details über die Schaffenden, ihre Milieus und ihre
Objekte, und in der etwas glatten Gefälligkeit des Vortrags befrie-

485



digten sie mich nicht ganz. Fruchtbarere Impulse empfing ich von
anderer Seite und — wie es oft im geistigen Leben geht — zunächst
fast wie zufällig.

In München lernte ich bei Karl Voll, einem vortrefflichen
Konservator der Alten Pinakothek, manches hinzu. Angesichts der Bilder
selbst, was an sich schon einen besonderen, fast intimen Reiz hatte,
erklärte dieser erfahrene Kenner phrasenlos, schlicht, aber fein ihren
künstlerischen Gehalt und ging dabei auch auf die technischen Qualitäten

ein. In jenen beiden Semestern teilte ich mit einem Freund,
mit dem ich öfters Galerien besuchte, in Schloß Schleißheim das
Erlebnis der so geheimnisvoll anmutenden Maréesschen Tafeln.
Anknüpfend an die durch Marées aufgeworfenen Probleme wurde ich
dann auch mit dem Buch des großen Bildhauers Adolf Hildebrand
über «Das Problem der Form in der bildenden Kunst» und den in
Deutschland auch heute noch viel zu wenig bekannten ästhetischen
Schriften Konrad Fiedlers vertraut, der seinem Kreis angehörte und
sich stark für Marées einsetzte. Heute, wo ich viel über den
Generationswandel und seine inneren Zusammenhänge nachdenke, kommt
mir die Stufenfolge der Eindrücke, die auf mich jungen Menschen
zukamen und meinen Blick auf Wölfflin hinlenkten, recht sinnvoll
und folgerichtig vor.

Jener neu gewonnene Freund, ein Patriziersohn aus der alten
Reichsstadt Schwäbisch-Gmünd, war es, der mir Wölfflins vor ein
paar Jahren erschienenes Werk über die klassische Kunst zu lesen
gab, weil er meine Vorliebe für die italienische Renaissance kannte.
Es fesselte mich in seiner lichtvollen Klarkeit und Strenge von der
ersten bis zur letzten Seite. Eine neue Art der Bildbetrachtung,
unbeschwert von biographischem Kleinkram oder der Würze von
Künstleranekdoten, ging mir damit auf. Sich über das, was man an einem
Gemälde sieht, Rechenschaft zu geben, über seinen Aufbau und seine
Form sich Gedanken zu machen, war der Hauptanstoß, den ich ihm
verdankte. So war es mir, als ich meine Schritte nach Berlin lenkte,
selbstverständlich, dort nicht bloß meine Fachvorlesungen, sondern
auch Wölfflin zu hören, von dessen Persönlichkeit und Laufbahn ich
im übrigen nicht viel mehr wußte, als daß er einige Jahre als Nachfolger

Jacob Burckhardts dessen Lehrstuhl in Basel innegehabt hatte
und nun in der ersten Reihe der Kunsthistoriker stand.

Wölfflins Erscheinung hatte etwas Aristokratisches. Schlank,
hochgewachsen, gepflegt, aber alles Auffallende vermeidend, trat er
seinem Auditorium, in dem sich viele Damen befanden, mit betonter

Zurückhaltung entgegen. Er war vornehm, legte aber auch Wert
darauf, es zu sein. Fast möchte man sagen, er hatte etwas Grand-
seigneurales an sich. Dazu paßte es, daß er darauf bedacht war, alles
bloß Schulmäßige des Unterrichts von sich fernzuhalten. Das Te-

486



stieren der Vorlesungshefte besorgte der Assistent in seinem Auftrag.

Niemand unter den Scholaren hätte gewagt, ihn mit einer
überflüssigen oder alltäglichen Frage zu behelligen. Auch erinnere ich mich
nicht, daß ich ihn in diesem Semester je habe lächeln sehen, und
einen Witz hörte ich nie aus seinem Munde. An seinem schmalen
Kopf und dem wohlgeschnittenen Gesicht trat die vorgewölbte, harte
Mundpartie über dem zurückfliehenden Kinn und dem kurzgehaltenen

blonden Spitzbart etwas unharmonisch hervor. Auch bei der
in der Wandelhalle der Basler Universität aufgestellten Bronzebüste
Wölfflins von Hermann Hubacher fällt dies auf. — Mit verschränkten

Armen an die Seitenwand des Saales gelehnt, trug er gänzlich
frei in kehligem Deutsch von baslerischem Akzent und Rhythmus
vor. Er sprach zögernd, etwas abgehackt, beinahe stoßweise, was
aber nicht störend wirkte. Denn man hatte das Gefühl, als ringe
er um den richtigen Ausdruck, und dem war wohl auch so. Dann aber
saß auch das Wort unfehlbar sicher! Selten, daß er sich einer
bildlichen Wendung oder eines Vergleichs bediente; tat er es jedoch,
hatte der gewählte Ausdruck etwas Schlagendes. Die Lichtbilder
waren sparsam, aber ausgezeichnet gewählt und unterstützten in
eindringlichster Weise, was er sagen wollte. Seine Betrachtung ging
immer auf die Klärung der großen Formfragen aus. Von seinem
Gegenstand erfüllt, gänzlich in sich gesammelt, gestattete er sich
keinerlei Abschweifungen. Der Gedankengang war sehr straff und
folgerichtig, man durfte keinen Augenblick auslassen. Bei solcher
Konzentration war man vom ersten bis zum letzten Wort gefesselt.

Wölfflin las damals vierstündig über «Germanische und
romanische Kunst im Zeitalter des Rembrandt und Rubens». Durch sein
Werk über die klassische Kunst schon für diese Vorlesung vorbereitet,

lernte ich durch Wölfflin sehen, d.h. im vollen sinnlichen
Gehalt des Wortes das Auge gebrauchen und das Kunstwerk in
seiner reinen Formgesetzlichkeit in mich aufnehmen, über das eigentlich

Historische etwa im Rankeschen Sinn verbreitete sich Wölfflin
nicht. Gleichwohl wurde einem Zeitstimmung und Lebensgefühl der
Schaffenden durchaus deutlich. Ab und zu fügte er eine Jahreszahl

ein, um dem Hörer das Entwicklungsgerüst zu vergegenwärtigen.
Biographische Einzelheiten brachte er nur wenige, dann aber um so

einprägsamere, die geradezu erhellend wirkten. Die höchste Aufgabe

der Kunstgeschichte, erklärte er einmal, sei nicht, die
Individuen voneinander abzugrenzen, sondern sie generationsweise zu
erkennen. Literatur zitierte er so gut wie keine; nannte er einmal
einen Autor, so war das eine Ausnahme und fast als Auszeichnung
zu werten.

Unverkennbar hatten die großen Gegenstände der Klassischen
Kunst, von der er ausgegangen war, auch auf seine Vortragsweise

487



und sein Streben nach monumentalem Ausdruck abgefärbt. Den
Barock unter seiner Anleitung verstehen zu lernen, bereitete mir einen
besonderen Genuß; denn ihn entwickelte er auf Grund eigener
Forschung aus der Renaissance, hob ihn aber zugleich in seiner
Eigengesetzlichkeit von ihr ab. Häufige Besuche des Kaiser Friedrich-Museums

vertieften meine im Kolleg gewonnenen Eindrücke durch
lebendige Anschauung.

In der ersten Stunde jener Vorlesung begann Wölfflin mit einer
großangelegten Übersicht über die wesenhaften Erscheinungen des
siebzehnten Jahrhunderts, das er das erste moderne Jahrhundert
nannte. In triumphalem Aufzug ließ er, nach den Hauptländern
Europas geordnet, die repräsentativen Ausprägungen der Barockkunst

vorüberziehen, an der Spitze Rom und die wichtigsten italienischen

Schulen mit ihrem anerkannten Übergewicht als Inbegriff
vornehmer Kunst. Es folgten die Niederlande unter dem Doppelgestirn
Rubens' und Rembrandts, Spanien mit Ribera in Neapel, mit Velasquez

in Madrid, mit Murillo in Sevilla, jeder mit wenigen Worten
in seiner Eigenart herausgestellt. Dann Frankreich, das seinen auch
in der Gegenwart noch anerkannten Typus liefere. Auf zwei
Begriffe, sagte Wölfflin, lasse sich die französische Klassik zurückführen,

auf die «noblesse» und die «raison». In Poussin sah er sie
am reinsten vereint. Er und Claude Lorrain, beide — so schloß er
den Ring der Betrachtung — gingen nach Rom, von dem alle zu
lernen bestrebt waren. Claude Lorrain gibt der italienischen
Landschaft nicht nur das Air der Vornehmheit, sondern auch den Zug
ins Unendliche. So ungefähr hielt ich die Leitgedanken des Kollegs
in ein paar Stichworten fest. Diese im Aufriß gegebene Reihenfolge
wurde dann, als sich die Vorlesung ihren verschiedenen Abschnitten
zuwandte, innegehalten und noch einmal im einzelnen, nun aber in
ganzer Fülle, abgewandelt, indem eine Kunstnation die andere
ablöste. Voran wiederum die Italiener, zuletzt die Franzosen und die
deutsche Kunst, diese — wie es der Rangordnung des siebzehnten
Jahrhunderts entsprach — mehr anhangsweise behandelt, im
Ausblick vor allem auf Sandrart und Elsheimer.

Gelegentlich fiel einmal ein Streiflicht auf Jacob Burckhardt.
Sein Cicerone, bemerkte Wölfflin, als er die Bologneser Schule
behandelte, habe den genialen Instinkt für typische Beispiele. Mit zum
stärksten, was Wölfflin vortrug, gehörten begreiflicherweise die
Dinge, die er über die Wandlungen von der Klassik zum Barock
sagte, so etwa zur Architektur, wo das Massige der gesteigerten
Bewegung weiche.

Unvergeßlich blieb mir die Art und Weise, wie Wölfflin uns
die Wesensverschiedenheit der germanischen und der romanischen
Kunst darzulegen wußte. Es geschah ohne jede Formelhaftigkeit,

488



natürlich auch ohne die geringste Verwendung von Rassebegriffen
und wirkte beglückend wie eine Offenbarung. Gewisse
Kontrastbezeichnungen, die er dabei gebrauchte, wie «gewachsen» und
«gefügt», prägten sich mir tief ein. Mein eigenes Geschichtsbild sollte
durch Wölfflins Schule gerade in dieser einen Hinsicht entscheidende

Erkenntnisse und Merkmale empfangen.
Nach Pfingsten erreichte die Vorlesung mit der Darstellung der

holländischen Kunst nach meinem Gefühl ihren Höhepunkt. Sie war
in sich wohlgegliedert nach den führenden Persönlichkeiten,
Rembrandt, Frans Hals, Potter, Ruisdael und den kleineren Meistern,
nach Landschaft, Porträt, Genre usw. geordnet. Für manche
Handzeichnungen und Kupferstiche Rembrandts fand Wölfflin unauslöschliche

Charakterisierungen. Obwohl er Jacob Burckhardt in Bewunderung

für Rubens kaum nachstand und ihm der grandseigneural-
weltmännische Zug des Meisters sichtlich behagte, wurde er im
Unterschied von seinem Lehrer Rembrandt voll gerecht. Jetzt schienen

mir auch die sprachlichen Mittel Wölfflins reicher, abgetönter
zu werden, seine Ausdrucksweise wurde tiefer, gedanklicher und
hintergründiger, als ob mit dem Genius Rembrandts sich die Nähe
des Unendlichen ankündige.

DIE KOEXISTENZ DER KIRCHEN IN DEN
EUROPÄISCHEN VOLKSDEMOKRATIEN

Kommunistische Staatsraison und religiöses Bekennertum
Ost- und Mitteleuropas seit 1944

VON OTTO RUDOLF LIESS

Erst die allmähliche, aber zielstrebige Liquidierung mitteleuropäischer

Lebensformen und die Ausschaltung der Widerstandskräfte
in der Innenpolitik, im Wirtschafts- und Kulturschaffen unter dem
siebenjährigen Totalitarismus der Volksdemokratien hat die
außerordentliche Bedeutung religiösen Bekennertums im europäischen
Satellitenraum Moskaus auch dem säkularisierten «Westen» bewußt
werden lassen. Freilich erblickt die freie Welt in den kirchenpolitischen

Ereignissen des Ostblocks häufig nur Rand- und
Begleiterscheinungen der machtpolitischen Auseinandersetzung zwischen Ost
und West. Zudem bringt die «westliche» Publizistik vorwiegend kir-

489


	Eine Erinnerung an Heinrich Wölfflin

