
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion: Dr. F. Rieter

Neue Goethe-Literatur

André François-Poncet, in den
dunklen Jahren vor dem zweiten Weltkrieg

französischer Botschafter in Berlin,

nach 1945 Hochkommissar bei der
westdeutschen Bundesrepublik, hat 1909,
als sehr junger Mensch, mit einer
Dissertation über Goethes Wahlverwandtschaften

seine Studien an der Sorbonne
abgeschlossen. «Eine glänzende
Verheißung für die Zukunft» nannte Henri
Lichtenberger in seinem Geleitwort die
Arbeit seines Schülers. Die Voraussage
hat sich erfüllt, wenn auch anders, als
sie wohl gemeint war, indem der
Verfasser dieser erstaunlichen Erstlingsschrift

nicht auf einem akademischen
Lehrstuhl, sondern als verantwortlicher
Diplomat an der europäischen
Schicksalsfrage des französisch-deutschen
Verständnisses mitwirken sollte. Er hat sein
Jugendwerk vor kurzem in deutscher
Übersetzung wieder zugänglich gemacht,
eine Veröffentlichung, die über ihre
symbolische Bedeutsamkeit hinaus stärkste
Beachtung verdient x). Denn diese Studie
gehört nicht nur zum besten, was es
über die Wahlverwandtschaften gibt,
sondern zu den vortrefflichsten
Goethemonographien überhaupt. Nach einer
umsichtigen Darstellung der äußern und
innern Entstehungsgeschichte des
Romans bietet sie eine subtile, der Erzählung

Schritt für Schritt folgende Analyse,

durch welche die behutsam abwägende

Gesamtdeutung begründet wird.
Der deutschen Ausgabe ist ein Nachwort
beigegeben, das auf die spätere Literatur

eingeht und europäische Ausblicke
öffnet. Gründlichkeit, saubere Methode,
Takt und Besonnenheit im Urteil sind
die Vorzüge, die diesen «Versuch eines
kritischen Kommentars» so unverwelkt
erhalten haben, daß er sich heute noch,
mehr als vierzig Jahre nach seinem
Erscheinen, ohne weiteres neben besten
neuen Interpretationen Goethescher
Werke behauptet. So ist er nicht nur
wegen der Person seines Verfassers wich¬

tig, er ist es um seiner selbst willen
und zählt zu den gültigsten Zeugnissen
französischer Goetheverehrung.

Daß die Bemühung um Goethe in
Frankreich trotz Hitlerzeit, Krieg und
Besetzung weiterging, zeigen namentlich
die zahlreichen und zum Teil sehr
wesentlichen Beiträge zum Gedenkjahr
1949 2). Da ist in erster Linie der
hervorragende Goethe des Saarbrückener
Rektors J.-F. Angelloz zu nennen, der
mit überlegener Klarheit, bis ins
einzelne zuverlässig und durchaus selbständig

die Summa einer umfassenden
Beschäftigung mit Goethe und der
Goetheforschung darbietet 3). Angelloz vermittelt

die äußern Tatsachen in klassischer
Kürze nach dem heutigen Stand des

Wissens, zeichnet besonders eindrücklich
die innere Entwicklung Goethes nach,
den er als den «homme des métamorphoses»

begreift, und gibt ausgezeichnete
Werkbetrachtungen. Sein Goethebild
stellt sich, mit mancher bezeichnenden
Abweichung in Gliederung und
Akzentuierung, neben die besten modernen
Gesamtdarstellungen, jene von Fairley und
Günther Müller, denen es auch im
Umfang etwa gleichkommt. Es wären ihm
auch deutschsprachige Leser zu
wünschen, und zwar goetheferne so gut wie
mit Goethe vertraute.

Andere Ziele verfolgt Marcel Brion
mit seinem brillanten Bach Génie et
destinée, Goethei). Es nähert sich, oft
nur allzu phantasievoll, stark der biographie

romancée. Trotz den zahlreichen
Irrtümern im einzelnen vermag es ein
doch im ganzen nicht unzutreffendes,
freilich sehr in Richtung auf das
«Interessante» und «Dämonische» hin
gesteigertes Bild des Menschen Goethe zu
entwerfen, da es aus einer echten
Berührung stammt.

Es ist dem Andenken an Charles
du Bos gewidmet, dessen zum Teil
unveröffentlichte Goethestudien, zehn
Jahre nach dem Tod ihres Verfassers,

464



zum Jubiläumsjahr gesammelt erschienen

sind6). Diese «Approximations» (sie
sind es in einem doppelten Sinn)
gehören zum Ergreifendsten, was mir über
Goethe bekannt ist. Du Bos ist erst 1931,
als nahezu Fünfzigjähriger, Goethe
wirklich begegnet. Die Begegnung,
bekennt er, wurde «une des aventures
psychologiques les plus fertiles en péripéties,

les plus mouvementées de ma vie».
Gleichzeitig bewegen ihn «une admiration

allant jusqu'à l'amour» und «un
refus qui, lui, n'est contrepesé que par
mon toujours croissant souci de
comprendre». Mit empfindlichem Spürsinn
gewahrt er etwa in dem «Goethe
d'avant Goethe» Züge einer «vulgarité
bourgeoise». Was er als gläubiger
katholischer Christ über Goethes Verhältnis

zum Christentum, die religiöse Krise
von 1768, sagt, ist vielleicht nicht neu,
aber es hat besondere Überzeugungskraft.

So ist Goethe für den universal
gebildeten Katholiken zunächst «le

plus beau de mes étrangers». Das
Ergreifende ist nun, wie, trotz allem, die
Größe Goethes diesen strengen, reinen,
kritischen und unbedingt der Wahrheit
verpflichteten Geist gewinnt und wie
er von diesem Erlebnis der Aneignung
des reifen und weisen Goethe Zeugnis
ablegt.

Der Leser darf hier an einem
Vorgang teilhaben, hinter den Zeilen des
Buches sozusagen, wie ihn ganz ähnlich
vor kurzem T. S. Eliot in seiner Rede
bei Entgegennahme des Hansischen
Goethepreises 1954 von sich bekannte 6).
Auch für ihn, der «katholische Geistesart

mit kalvinistischem Erbe und
puritanischem Temperament verbindet», bot
Goethe «einige nicht leicht zu überwindende

Hindernisse», und auch er hat
seinen «Frieden mit Goethe gemacht»
und zählt ihn jetzt, neben Dante und
Shakespeare, zu den großen Dichtern,
die zugleich große Europäer sind.

Wenn wir schließflch noch auf
die tüchtigen und wohlfundierten Etudes

s'ir Goethe von Geneviève Bianquis
hinweisen, so wenden wir uns damit
einer zweiten Gruppe von Veröffentlichungen

zu, den Essaybänden7). Die
liebenswürdigste dieser Sammlungen
schenkt uns Fritz Ernst: Aus Goethes
Freundeskreis8). So benannt nach dem
Hauptstück, den Studien um Peter im
Baumgarten, die eine Episode aus Goethes

Lebensgeschichte abschließend klären.

Die andern Versuche können hier

leider nicht einmal im einzelnen aufgezählt

werden. Aus einer fast unbegreif-
Rchen, aflseitigen Belesenheit schöpfend,
sind sie, vom Nahen ins Ferne, vom
Besondern ins Allgemeinere führend,
Beispiele einer im Goetheschen Sinn
geübten weltliterarischen Betrachtung.

Im weitern ist hier vor allem das
Buch von Georg Lukâcs: Goethe und
seine Zeit hervorzuheben 9). Es vereinigt
zur Hauptsache Arbeiten aus den
dreißiger Jahren, welche die Fruchtbarkeit
einer soziologischen Literaturauffassung
erweisen. Lukâcs, der als Kronzeugen
besonders oft Karl Marx beruft, wiÜ
die Besonderheit literarischer Erscheinungen,

etwa des Werther, der Lehrjahre

oder von Hölderlins Hyperion,
von ihrer gesellschaftlichen Grundlage
her begreifen. Auch wer durchaus nicht
auf dem gleichen Boden mit ihm steht,
wird doch den hohen Rang, den Ernst
und die intellektuelle Redlichkeit dieser
Versuche nicht verkennen. Aus den
eindringenden Analysen der ästhetischen
Bemühungen von Goethe und Schiller
zum Beispiel, vor allem auch aus den
bedeutenden Fauststudien kann jeder
Unbefangene lernen.

In seinem Aufsatzband Goethe und
die deutsche Gegenwart setzt sich Georg
Mütter vom evangelischen Bekenntnis
aus mit Goethe und dem deutschen
Humanismus auseinander 10). Der Titel der
ersten Abhandlung ist programmatisch:
über den Beitrag der literarischen Klassiker

zur Entchristlichung unseres Volkes.

Den Verfasser leitet die Überzeugung,

daß es «auf klare Herausstellung
der Gegensätze und nicht auf
Verschleierung ankommt». Da er mit gründlicher

Sachkenntnis den Sinn für
Größenordnungen verbindet, liest man
diese Untersuchungen zur Geistesgeschichte

des deutschen Idealismus mit
Gewinn.

Weniger von kritischen Vorbehalten,
als vielmehr von einem Leben mit

und in Goethe zeugt die gewichtige Gabe
des Altmeisters der amerikanischen
Germanisten, A. R. Hohlfeld, Fifty years
with Goethe, 1901—1951 «). Hohlfeld
hat, seiner Generation entsprechend,
vom Goetheschen Humanismus seine
Bildung empfangen und bekennt sich
eindrucksvoll, in englischen und deutschen
Ansprachen, zu dessan lebenformender
Macht. Den bleibenden Wert bekommen
seine Goethestudien namentlich durch
die vorzüglichen Beiträge zur
Faustauslegung.

465



Um die Faustdeutung sind weiter
eine Reihe selbständiger Publikationen
bemüht. So ist in vierter, neubearbeiteter

Auflage der Führer durch Goethes
Faustdichtung von Reinhard Buchwald
wieder erschienen 12). Mit seinem glücklichen

Aufbau bleibt das Buch im ganzen
eine brauchbare Hilfe, trotz mancher
Fehldeutung und obwohl es der Gefahr
weitschweifiger Paraphrase und der vom
Text hinwegführenden Zutat nicht
immer entgeht.

«Eine Darstellung nach Goethes
dichterischem Wort» bietet Albert Daur
in seinem eigenwilligen, aus jahrzehntelangem

Umgang erwachsenen Werk
Faust und der Teufel13). «Die Dichtung

wird aus ihrem Wort gedeutet»,
so umschreibt er seinen methodischen
Grundsatz, «nicht aus Goethes andern
Werken, nicht aus Büchern, die er las,
nicht aus den Bildern, die er sah, und
nicht aus den Gedanken, die er über sie
in Briefen oder im Gespräch gelegentlich

geäußert hat; auch nicht aus dem;,
was er als Forscher fand». Das Wort
wird dabei nicht nur als Sinnträger
begriffen, sondern auch als Klanggebilde:
«Denn die Dichtung lebt nicht nur vom
Sinn, sie tönt, vor allem, wenn sie sich
aus Versen baut, und regt sich im
Bewegungsfluß.» So belauscht Daur in
ehrfürchtiger Bemühung das dichterische
Werk, um es «als ein riesig
ausgefächertes Gesamtgebild an seinem
unsichtbaren Griff zu fassen und es Blatt
um Blatt, wie deren jedes eingefaltet
und betrachtbar ist, zu schildern». Seine
Darstellung ist nicht leicht zu lesen,
schon der eigentümlich gehobenen
Sprache wegen, aber die Mühe lohnt
sich. Aufschlußreich sind vor allem jene
Abschnitte, wo eine sensibelste Hell-
hörigkeit sich von Klang und Rhythmus

her dem Sinngehalt Goethescher
Verse nähert. In einem Anmerkungsapparat

von weit über hundert Seiten
Kleindruck begründet der Verfasser, in
Auseinandersetzung mit der Literatur,
überaus lesenswert seine Stellungnahme
zu den unzähligen Einzelproblemen.

Wenn in diesem Buch die Fülle des
einzelnen mitunter die großen Linien zu
überdecken droht, so versteht Erich
Franz in seiner fesselnden Deutung
Mensch und Dämon, Goethes Faust als
menschliche Tragödie, ironische Weltschau

und religiöses Mysterienspiel
gerade diese Linien herauszuarbeitenu).
Fruchtbar klärende Unterscheidung ist
seine Stärke. So etwa, wenn er dem

bloß berichteten den lebendigen und
lebenspendenden, weil wirklich geglaubten

Mythus gegenüberstellt und von da

aus den Ernst im Spiel des zweiten Faust
aufspürt, das, was echtes Glaubensbekenntnis

Goethes in «diesen sehr ernsten

Scherzen» ist. Besonders wichtig ist
die im Untertitel angedeutete, die ganze
Untersuchung tragende Hauptthese, daß
im Faust, den Schichten seiner
Entstehung gemäß, drei aus verschiedenen
Mythenkreisen erwachsene Grundkonzeptionen

miteinander verbunden seien.
Während man bisher verabsolutierend
nur von der einen oder andern dieser
Konzeptionen ausging, setzt Franz
gleichmäßig alle drei ins Spiel und
gewinnt damit eine neue Sicht der
Faustgestalt und der ganzen Dichtung. Durch
klares Auseinanderhalten namentlich
von Fausts irdischer Tragödie und des
sie überwölbenden naturmythischen
Erlösungsspiels sucht er den fundamentalen
Gegensatz der heutigen Auslegungen in
einer beide Einseitigkeiten umfassenden
Synthese, einer Deutung des Sowohl-als-
auch, aufzuheben.

Dieser wahrscheinlich wegweisenda
Gedanke findet sich übrigens, unabhängig

von Franz, bereits angedeutet in dem
auch sonst auf knappstem Raum wesentliche

Einsichten öffnenden Büchlein von
Paul Friedländer: Rhythmen und
Landschaften im zweiten Teil des Faust15).
Philologische Genauigkeit mit dem Blick
für weite Zusammenhänge verbindend,
führt der von der Altertumswissenschaft
herkommende Gelehrte vom scheinbar
Geringen bis in die Höhen und Hintergründe.

Seit Jahren habe ich von keiner
Schrift zum zweiten Faust soviel
Förderung erfahren.

Dem andern «Hauptgeschäft» von
Goethes hohem Alter, den Wander jähren,

gilt die Habilitationsschrift von
Arthur Henkell6). Am Leitfaden der
Entsagung bietet die gediegene Studie
einen Beitrag zum Verständnis des

schwierigen Altersromans, «eines der
hintergründigsten und verschlüsseltsten
Werke unserer Literatur überhaupt».

Als letzte, aber wahrlich nicht
geringste dieser Interpretationen ist das
wundervoll ausgereifte Buch von
Wolfdietrich Rasch über Goethes Torquato
Tasso anzuführen 17). Man meinte den
Tasso zu kennen; nun erschließt diese
neue Auslegung, die von den bisherigen
entscheidend abweicht, vielleicht erst
seine wirkliche Größe. Ihr Autor
versteht das Werk als «die Tragödie des

466



Dichters» : am Konflikt seines Dichter-
tums mit der geseflschaftlichen
Wirklichkeit, an der «Disproportion des
Talents mit dem Leben» scheitert Tasso,
nicht an seiner besonderen Zügellosig-
keit. Sein Schicksal, gewiß ein extremer
Fall, «bezeichnet das Dichterschicksal
schlechthin». Die bis ins einzelne
überzeugenden Darlegungen erhellen nicht
nur das dramatische Gefüge und die
innere Motivation mit oft neuen
Ergebnissen; vor aflem weiß der Verfasser
auch die geheimen Bezüge im dichten
Geflecht der innern Struktur dieser von
Goethe mit «unerlaubter Sorgfalt»
gearbeiteten Dichtung aufzudecken, besonders

fein die tiefste Schicht ihrer Symi-
bolsprache. Die Deutung des Lorbeersymbols,

an dem sich Welt und
Gegenwelt des Dramas klar abzeichnen,
und namentlich die in dem Werk entfaltete

Auffassung des Dichters, ist auch
der Kern dieser Gesamtdeutung, der
man für ungewöhnlich reiche Belehrung
dankbar bleibt.

In diesem Zusammenhang sei noch
der weitausgreifende Versuch von Georg
Gerster: Die leidigen Dichter, Goethes
Auseinandersetzung mit dem Künstler
erwähnt, der sich auf andere Weise
ebenfalls mit der Problematik der
dichterischen Existenz befaßt18). Eine
tragische Grenze von Goethes Musik
Verständnis zeigt die Rektoratsrede von
Friedrich Smend über Goethes Verhältnis

zu Bach auf 19). Man findet die häufig
zitierte Äußerung des Dichters über

J. S. Bach, die Smend mit überraschendem

Ergebnis richtig verstehen lehrt,
auch in dem Goelhe-Taschenlexikon,

Kupferberg, Mainz 1951. 2) Vgl.
Bibliographie in Deutschland-Frankreich,

Ludwigsburger Beitr. Deutsche
Verlagsanstalt, Stuttgart 1954. 3) Mercure

de France, Paris 1949. 4) Albin
Michel, Paris 1949. 5) Goethe. Correa,
Paris 1949. s) Goethe der Weise. Merkur,

Augustheft 1955. ') Belles Lettres,
Paris 1951. 8) Suhrkamp, Berlin-Frankfurt

a. M. 1955. 9) Francke, Bern 1947.
10) Luther-Verlag, Witten-Ruhr 1955.
n) Wisconsin Press, Madison 1953. —
Anregende Betrachtungen über Goethe
auch in: Wilh. Waldstein: Kunst und
Ethos. Müller, Salzburg 1954. Vgl.
ferner: W. Kraft: über Prosasätze von
Goethe in Neue Rundschau, 2. Heft
1955; C. Kahn-Wallerstein über Eckermann

in Neue Schw. Rundschau, Febr.
1954; G. Steinmarder über Goethe als

dessen Name übrigens irreführen kann20).
Es bringt keine Angaben über Leben,
Werke, Umwelt usw., sondern in
alphabetischer Ordnung eine gute Auswahl
von Stellen aus Goethes Werk.
Bemerkenswert ist ferner die Meditation des
Münsterer Philosophen Josef Pieper:
über das Schweigen Goethes, die mit
einer Folge schönster Briefstellen als Ge-
schenkbändchen erschien21). Friedrich
List: Friederike Brian und Edwin Redslob:

Goethes Begegnung mit Napoleon
seien lediglich vermerkt 22).

Wertvollste Forschungsbeiträge wie
auch Abhandlungen von allgemeinem
Interesse enthält sodann wieder das Jahrbuch

der Goethe-Gesellschaft 23). In Bd.
14/15 etwa veröffentlicht und kommentiert

Günther Schulz einen bisher
verschollenen Aufsatz von Goethe; daneben
finden sich Arbeiten von Spranger, A.
B. Wachsmuth, E. Grumach und andern.
Bd. 16 bietet neben einer Studie von
E. Trunz u. a. auch die Vorträge von
Eberhard Buchwald und Wolfg. Kayser
vor der im Juni 1954 zum erstenmal
seit fünfzehn Jahren wieder in Weimar
durchgeführten Hauptversammlung der
Geseüschaft. Eine sehr zu begrüßende
Neuerung ist die jährliche Goethe-
Bibliographie, die fortan den Bänden
beigegeben sein wird.

Eine Lücke im wissenschaftlichen
Goethe-Schrifttum schließt Oscar Fambach,

dessen Quellenwerk Goethe und
seine Kritiker zeitgenössische Rezensionen

zugänglich macht21). Das
kritische Wesen und Unwesen um Goethe
nahm freilich schon zu dessen Lebzeiten

derartige Ausmaße an, daß eine eng

Advokat, in Schw. Rundschau, Okt.
1954. Als Kuriosum: Corriere della Sera,
Mailand, 8.12.1954, Nr. 292, wo der
Botschafter Quaroni erzählt, wie er die
berühmte Goetherede Mussolinis 1932
für diesen angefertigt hat.12) Krönen,
Stuttgart 1955. 13) Winter, Heidelberg
1950. 14) Niemeyer, Tübingen 1953.
!5) Böhlau, Weimar 1953. 16) Niemeyer,
Tübingen 1954. 17) Metzlersche Ver-
lagsbuchh., Stuttgart 1954. 18) Artemis,
Zürich 1954. 19) Merseburger, Berlin-
Darmstadt 1955. 20) Bearbeitet von K.
J. Obenauer. Kröner, Stuttgart 1955.
2i) Kösel, München 1951. 22) Verl. f.
angew. Wissensch., Baden-Baden 1954.
23) Böhlau, Weimar, Bd. 14/15, 1953,
Bd. 16, 1954. 2±) Ehlermann, Düsseldorf
1953. 26) Rainer Wunderlich, Tübingen-
Stuttgart 1948.

467



begrenzte Auswahl nötig wird. Fambach
beschränkt sich auf Zeitschriften, und
hier wieder auf Stücke, die so oder so
bei Goethe einen Widerhall weckten. Die
zugehörige Korrespondenz von hüben
und drüben ist der Besprechung jeweils
beigegeben. Eine fast vierzig Seiten
starke Bibliographie läßt die Sammelarbeit

ahnen, die hinter diesem verdienten

Beitrag zur Erkundung von Goa-
thes Wirkungsgeschichte steht.

Nach der ungewöhnlich reichen
und substantiellen Ernte, von der in der
vorstehenden überschau berichtet werden

durfte, bleibt zuletzt noch ein Werk
zu nennen, das besonders eindringlich
und ergriffen vom Zauber Goetheschen
Wesens zeugt. Es ist das 1948 in 3. Auflage

erschienene Spiel der Mächte des
1945 verstorbenen Paul Hankamer, das

jetzt in verbilligter Ausgabe herausgekommen

ist26). Es führt tief in jene
Jahre der Lebenswende hinein, in deren
Erschütterungen aus dem klassischen
Goethe der alte Goethe wird. Der Mensch
im Spiel der Mächte: das besagt das

gleiche, was Goethe seüSer nun mit dem
Ausdruck des Dämonischen zu bezeichnen

beginnt und was in der Pandora,
den Sonetten und namentlich den
Wahlverwandtschaften Gestalt finden soll.
Hankamers Deutung dieser
entscheidungsvollen Krise und ihrer «Resultate»
ergänzt in glücklicher Weise, weite
Hintergründe öffnend, die Studie von
François-Poncet, mit der sie sich an vielen
Punkten trifft. So lenkt sie denn diese

Betrachtung abschließend wieder an
ihren Ausgangspunkt zurück.

Fritz Rittmeyer

Bismarcks Politik der Mitte

Bismarcks Verantwortlichkeit nennt
Leonhard von Murait, der Zürcher
Historiker, das Buch, das nach gründlicher

Überarbeitung die Vorträge und
Aufsätze zusammenfaßt, die er seit
Kriegsende der umstrittenen Gestalt des
deutschen Reichsgründers gewidmet
hat1). Verantwortlichkeit heißt hier
nicht Schuld, sondern das Gegenteil
von Unverantwortlichkeit. «Als Christ
handelt der Staatsmann in der Politik
zwar nicht christlich nach der Ethik der
Bergpredigt, aber als Christ handelt er
auch nicht unverantwortlich.» (S. 112.)
Im Sinne dieser Unterscheidung, die für
Theologen vielleicht nicht ganz annehmbar

ist, gilt Bismarck dem Verfasser als
ein christlicher Staatsmann. Es ist ihm
ein Bedürfnis, das nicht nur an
Bismarcks Handlungen, sondern auch an
seinen Bekenntnissen nachzuweisen.

Da Bismarck Zeit seines Lebens
mit Heine hätte sagen können: «Ich bin's
gewohnt, den Kopf recht hoch zu
tragen», kann es wirklich nur den post-
humen Rächern des 48er Liberalismus
einfallen, seine christlichen Bekenntnisse
daraufhin zu prüfen, ob sie heuchlerisch
gewesen seien. Es fehlt ihnen das Gefühl
dafür, daß ein Mann solchen Schlages
überall eher zur Hypokrisie Zuflucht
genommen hätte als in diesem höchst
persönlichen Bereich. Müßig wäre es
auch, dem Verfasser einzuwenden, daß

die großen staatsmännischen
Eigenschaften, die er dem ersten Reichskanzler

nachrühmt, einfach mit dessen Weisheit

erklärt werden können, ohne daß
man seine Gläubigkeit zu bemühen
braucht. Eine solche Unterscheidung
wäre sinnlos, weil man aus dem
Erdreich, in welchem Bismarcks Kunst wurzelt,

die Tradition der christlichen Lehre
gar nicht wegdenken kann.

Die Qualität politischer Handlungen

nach deren Ergebnis zu beurteilen,
ist eine Verlockung, der man schwer
widersteht. Dem Verfasser ist es
beinahe gelungen. Zwar gibt er sich große
Mühe, Bismarcks Zielsetzungen zu
rechtfertigen, aber den vollgültigen Beweis
seiner Größe sieht er in seiner Mäßigung,

aus der sich die Eigenschaften
ergaben, die das Wesen des Staatsmannes

ausmachten: die Fähigkeit, sich in
die Lage des Gegners hineinzudenken,
ihm gerecht zu werden, im Sieg nüchtern
zu bleiben, das Kriegsziel zu begrenzen,
staatspolitisch, statt volkspolitisch zu
handeln, die Dinge reifen zu lassen, die
Wirkung der Lebenden auf die Zukunft
nicht zu überschätzen, sich als Schwimmer

nicht für den Strom zu halten,
sich selbst als Produkt des Vergangenen
zu erkennen, das Notwendige, nicht das
gelegentlich Mögliche anzustreben.

Es liegt nahe, sich beim Rückblick
auf Bismarcks Wirken für das Wie

468



seiner Politik zu begeistern, ohne sich
dem Was rückhaltlos anzuschließen.
Von Muralt wählt, da eine solche Trennung

kaum möglich ist, einen Grundzug

der bismarckschen Diplomatie, um
daran Haltung und Methode beispielmäßig

nachzuweisen. Er beschreibt das,
was man das Spiel mit den fünf Kugeln
genannt hat, als die Politik der Mitte,
was die Vorstellung vom goldenen
Mittelweg wachruft. Er zeigt Bismarck, den
Preußen, als den eigentlichen
Nachfahren und geradlinigen Fortsetzer des
zum Österreicher gemachten Fürsten
Clemens von Metternich, von dessen
Richtlinien die Wiener Politik zu ihrem
Unheü abgewichen sei, und macht so
die These besonders bildkräftig, daß
Preußen die Rolle Österreichs nicht nur
übernommen habe, sondern auch habe
übernehmen müssen.

Da der Verfasser die Vorzüge der
bismarckschen Politik der Mitte
zwischen Ost und West in leuchtenden Farben

schildert, ist ihm widerfahren, als
Schwurzeuge von der Presse der
deutschen Grübler und Klügler mißbraucht
zu werden, die einen Neutraflsmus
empfehlen, der ihr Land schnell in den
Abgrund zurückwürfe. Das ist nicht seine
Schuld. Aus seiner sachlich und sprachlich

genußreichen Darstellung geht
klar genug hervor, daß das Verhältnis

des wehrlosen Deutschlands zur
grenzenlos ausdehnungssüchtigen Sowjetunion

ein völlig anderes ist als das des.

sieggewohnten Deutschen Reichs zum
gesättigten Rußland. Keinem Außenminister

und erst recht keinem deutschen
könnte man Besseres raten, als sich mit
dem Geist des zauberhaft begabten
Staatsmannes zu erfüllen; aber kopieren
kann man seine Politik erst, bis man
in mühevoller, geduldiger Arbeit ihre
Voraussetzungen wiederhergestellt hat.

Von jenen fünf Kugeln, um nur
das zu erwähnen, fehlt eine wesentliche,
seit der klangvolle Name Österreich nur
noch als eine Art historischer
Falschmeldung von einer kleinen Republik
verwendet wird. Von Muralt neigt zu
der Annahme, daß sich das habsbur-
gische Donaureich selbst das Grab ge¬

schaufelt habe, vor allen] durch «den
unverzeihlichen Fehler (im Jahr 1849),
die Russen gegen die Revolution in
Ungarn zu Hilfe zu rufen», statt den
Ungarn «ihre alten Rechte und Freiheiten»

zu gewähren (S. 196). Hier könnte
man einwenden, daß das nur auf Kosten
der Nichtmadjaren in Ungarn und Kroatien

hätte geschehen können und daß
sich ebendas im Jahr 1867 ereignete,
als Kaiser Franz Joseph I., infolge des

unglücklichen Krieges mit Preußen im
vorangegangenen Jahr, nicht mehr stark
genug war, dem Nationalismus der
Madjaren zu widerstehen. Da diese Saat von
186? im Jahre 1914 blutig aufgegangen
ist, wäre es nicht einmal verstiegen, die
Behauptung zu wagen, daß Bismarck am
3. Juli 1866 vor Königgrätz die Schlacht
vom 8. August 1918 vor Amiens
vorbereitete, die Ludendorff den schwarzen
Tag der deutschen Armee nannte.
Bismarck wollte Österreich aufs Haupt
schlagen und aus ihm unmittelbar darauf

einen Bundesgenossen machen. Beides
gelang seiner unvergleichlichen Meisterschaft.

Aber so stark, wie er diesen
Waffengefährten wünschte, konnte der nach
jener Niederlage nicht mehr sein.

Das Donaureich ist wohl unwiderruflich

dahin, aber die wichtigste
Voraussetzung für eine Rückkehr Deutschlands

zur metternich-bismarckschen
Politik der Mitte ist die Befreiung des
weiten Gebietes, von dem ein großer
Teil früher unter Habsburgs Schutz war.
«EinRückversicherungsvertrag (Deutschlands)

mit Polen», sagt der Verfasser,
«hätte den Weltkonflikt (von 1939)
verhindert Deutschlands Möglichkait
war, die Schutzmacht der
osteuropäischen Zwischenzone gegen Rußland
und den Bolschewismus zu sein» (S. 212).
Auch in Zukunft erscheint uns eine
deutsche Politik der Mitte nur vorstellbar,

wenn man in erster Linie nicht an
die Russen, sondern an Deutschlands
wirkliche östliche Nachbarn denkt.

Robert Ingrim

1) Göttinger Bausteine zur
Geschichtswissenschaft, Band 20. Musterschmidt

Verlag, Göttingen 1955.

Switzerland in Perspective

Nous habitons un pays qui doit
être bien intéressant! Pour nous en
convaincre — car il faut admettre que nous

sommes parfois portés à en douter —
il suffirait de compter le nombre de

pages que, depuis Machiavel au moins,

469



des écrivains de diverses nationalités lui
ont consacrées. Cette littérature, helvétique

par son objet mais étrangère par
son origine, est à tel point riche et
abondante qu'elle constitue, pour les
historiens suisses même, une source
précieuse pour la connaissance de leur
propre patrie. J'en ai fait moi-même
l'expérience lorsque, il y a déjà plus de

quarante ans, hélas, j'ai trouvé dans les
bibliothèques publiques du Nouveau
Monde plusieurs récits de voyages en
Suisse et d'autres écrits relatifs à notre
pays qui avaient échappé à mon attention

chez nous. J'y avais puisé bien des

renseignements nouveaux pour moi sur
la vie économique et sociale en Suisse
à la fin du XIXe siècle.

C'est dire que lorsque l'ouvrage
annoncé ci-dessus parut, l'an dernier,
à Londres, son auteur, d'origine israé-
lite et russe mais de formation britannique,

pouvait se réclamer d'une tradition

aussi longue que variée1). Et
cependant — c'est là son grand mérite —
cet ouvrage est incontestablement neuf
et original. Il contient, sur notre pays,
ses mœurs, sa vie politique et sa structure

économique, des observations justes
et fines que l'on chercherait en vain
sous la plume d'un auteur antérieur.
Quand on a le privilège de bien
connaître M. Soloveytchik, cette réussite
remarquable s'explique aisément. Cet
eminent publiciste possède, en effet, un
ensemble de qualités comme n'en
réunissait, à ma connaissance, aucun de
ses prédécasseurs.

Ces qualités exceptionnelles tiennent

à la fois à son origine, qui n'est
ni allemande, ni française, ni italienne,
et à sa confession, qui n'est ni protestante,

ni catholique. L'impartialité en
matière nationale et religieuse,
particulièrement importante quand il s'agit de

juger la Suisse, lui est donc facile et
même naturelle. Et à ces qualités
négatives s'ajoutent celles, plus positives,
de son polyglotisme — il parle parfaitement

bien nos trois langues nationales
et distingue même ses divers dialectes
alémaniques —, de ses mœurs nomades
— voilà plus de quarante ans qu'il fait
des séjours nombreux et prolongés dans
la plupart des vRles suisses —, et même
de son état-civil — ce céflbataire obstiné

est chez lui aussi bien dans tous
les principaux bureaux du Palais fédéral

et des grandes administrations cantonales,

dans les salles de rédaction de
la presse suisse, des sièges des entre¬

prises industrielles, commerciales et
bancaires, que dans les hôtels, les wagons
restaurants et même dans les boîtes de
nuit de notre pays. Mais cet homme du
monde, et même des mondes les plus
divers, est aussi historien, économiste
et publiciste, grand lecteur de papier
imprimé et même de documents
d'archives.

Toutes ces circonstances montrent
à quel point notre auteur était bien
préparé à écrire sur notre pays, qu'il aime
et qu'il estime, un ouvrage qui n'est
semblable à aucun autre. Mais si ce

livre, longuement mûri, est un
modèle de clairvoyance et de lucidité,
cela tient naturellement, bien plus
encore qu'à toutes les circonstances
favorables, à la vivacité et à la culture
de son esprit et aux dons de sa plumiet.

Aussi riche que concis, Switzerland

in Perspective ne se prête guère
à un bref compte rendu. Il a déjà trouvé
de nombreux lecteurs suisses dans son
édition anglaise. Il sera naturellement
lu plus encore chez nous lorsqu'il aura
été traduit. Nous serons donc bientôt,
je l'espère et je m'en assure, témoins
d'un spectacle assez rare: un livre étranger

sur la Suisse qui aura chez nous-
mêmes un grand succès de librairie. Je

compte pour cela sur le sens avisé de

nos éditeurs helvétiques.
Il est à prévoir que beaucoup de

nos compatriotes seront étonnés et même
scandalisés en voyant apparaître le
«pays réel» tel que M. Soloveytchik veut
le distinguer du «pays légal». Il croit
découvrir cette vraie Suisse sous les
voiles sous lesquelles de tenaces préjugés

l'ont trop souvent dissimulée
jusqu'ici.

Un peuple, dont tous s'accordent
à reconnaître l'esprit positif et regrettent

même le manque d'imagination,
vénère comme son grand héros national
la figure légendaire de Guillaume Tell.
Voilà, à titre de simple échantillon et
ne fût-ce que pour exciter la curiosité
du lecteur, un des paradoxes signalés
dans Switzerland in Perspective. Nul
doute qu'on aura hâte de découvrir les

autres, très nombreux, que l'auteur croit
reconnaître dans notre tradition historique

et dans notre vie sociale,
politique et économique.

William E. Rappard

x) George Soloveytchik: Switzerland

in Perspective. Oxford University
Press, London 1954.

470


	Bücher-Rundschau

