
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 8

Artikel: Sokrates in Dänemark

Autor: Diem, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOKRATES IN DÄNEMARK

VON HERMANN DIEM

Zum 100. Todestag von Sören Kierkegaard am 11. November 1955

Die ursprüngliche und einfachste Form der Dialektik ist das

Zwiegespräch, der Dialog. Dazu gehören mindestens zwei Gesprächspartner,

von denen keiner für sich über die Wahrheit verfügt. Diese
wird vielmehr gemeinsam in Frage und Antwort zu ermitteln
gesucht, und der von den beiden Redenden festgehaltene Gegenstand
ist es, der die Einheit zwischen Frage und Antwort setzt. Diese Form
des dialektischen Zwiegesprächs ist die Methode des Sokrates
gewesen, wie Plato ihn in seinen ersten Dialogen darstellt. Sokrates
geht davon aus, daß er sebbst nichts wisse, was er den andern lehren
könne, während sein Gesprächspartner offenbar etwas zu wissen
meint. Nun wird im dialektischen Gespräch dessen vermeintliches
Wissen geprüft und ihm so lange zugesetzt, bis sich herausgestellt
hat, daß der andere auch nichts weiß; und das Gespräch endet mit
dem scheinbar negativen Ergebnis, daß beide zugeben: «Ich weiß,
daß ich nichts weiß.» Aber in diesem negativen Ergebnis, mit dem
das falsche Wissen zerstört worden ist, steckt das Positive, daß der
Gesprächspartner nunmehr freigemacht worden ist, sich selbst zu
erkennen und die Fülle der Wahrheit in sich selbst zu suchen.

An diese ursprüngliche Form des dialogischen Verfahrens des
Sokrates knüpft Kierkegaard an. In seiner Magisterdissertation «Über
den Begriff der Ironie mit beständiger Hinsicht auf Sokrates» hat
er diese sokratische Dialektik im Unterschied zu der des späteren
Plato herausgearbeitet, der nur noch die äußere Form des Dialogs
beibehalten hat, ohne daß noch ein echtes Fragen und Antworten
stattfinden würde. Der dialogischen Dialektik entspricht als Haltung
des Gesprächspartners die Ironie, hinter welcher der Fragende seine
eigene Positivität verbirgt, um jedes direkte Verhältnis zwischen
Mensch und Mensch zu verhindern, damit der andere negativ freigemacht

wird zur Sebbstwirksamkeit. Auf diese Weise wird die Idealität
in der Existenz des Gesprächspartners ausgelöst. Die Ironie ist das

Inkognito, hinter dem sich die totale Umwandlung vollzieht, welche
von der Idealität gefordert wird. Sie ist «eine Existenzbestimmung,
und so ist nichts lächerlicher, als wenn ein Schriftsteller sich
darüber glücklich preist, daß er sich ab und zu ironisch ausdrücke.
Wer wesentlich Ironie besitzt, besitzt sie solange als der Tag dauert,
an keine Form gebunden, weil sie die Unendlichkeit in ihm ist».

422



Nun hat zwar Kierkegaard ebenso wie der atheniensische Sokrates

einen großen Teil seiner Zeit damit verbracht, auf den Straßen
und in den GeseUschaften Kopenhagens sokratische Gespräche zu
führen. Aber der dänische Sokrates hat, was der andere nicht tat,
auch Bücher, und zwar erstaunlich viele Bücher, geschrieben; und
ein Buch ist zunächst immer eine direkte, dozierende Form der
Mitteilung, die über die Haltung des Lesers nicht verfügt. Kierkegaard
hat es aber fertiggebracht, auch als Bücherschreiber der sokratische
Ironiker zu bleiben, indem er durch einen gewaltigen Aufwand von
Dialektik sein ganzes schriftstellerisches Werk in einen einzigen
großen Dialog mit dem Leser verwandelte.

Das zeigt sich gleich in dem 1843 erschienenen ersten großen
Buch, Entweder - Oder, mit dem Kierkegaards Werk in die
Weltliteratur eintritt und das schon durch seine merkwürdige literarische
Form, die voll von Mystifikationen steckt, Aufsehen erregen mußte.
Es enthält von zwei verschiedenen Verfassern nachgelassene Papiere,
die der Herausgeber zufällig in dem Geheimfach eines Schreibtisches,

den er bei einem Antiquitätenhändler gekauft hatte, gefunden

haben will. Da die Namen der Verfasser nicht festzustellen
waren, bezeichnet er sie einfach als «Papiere des A.» und «Papiere
des B.». Von A. sagt der Herausgeber, seine Papiere enthielten
«mannigfache Anläufe zu einer ästhetischen Lebensanschauung», wobei
er gleich hinzufügt: «durchführen läßt sich eine solche wohl nicht.»
Jedenfalls aber werden diese Anläufe mit leidenschaftlicher
Konsequenz durchzuhalten versucht. Es finden sich in den Papieren des
A. allerlei Aphorismen, lyrische Ergüsse und Reflexionen, Abhandlungen

über das Erotische, das Musikalisch-Erotische, das Tragische
usw., ferner Vorträge, die in der Gesellschaft der «Symparanekro-
menoi» gehalten wurden, einem Kreis von Menschen, die wie die
unmögliche griechische Wortbildung besagen will, als solche leben,
die am liebsten gestorben geblieben wären. Die Papiere schließen
mit dem «Tagebuch eines Verführers», das A. nicht selbst verfaßt,
sondern auch wieder nur herausgegeben haben will, da ihm die darin
aufgewandte Raffiniertheit des ästhetischen Genusses offenbar selbst
unheimlich geworden ist. Nachdem er sich mit dem Mädchen zuerst
verlobt hat, bringt er sie soweit, daß sie die Verlobung selbst löst,
damit das Erotische in ihrem Verhältnis durch keine Bindung
gestört würde; und als sie sich im in Freiheit hingegeben hat, verläßt
er sie. über diese Papiere des Ästhetikers A. schreibt der Herausgeber

als Motto das Wort von Young: «Ist die Vernunft allein
getauft? Sind die Leidenschaften Heiden?»

Die Papiere des B. enthalten Briefe, die dieser, ein Gerichtsassessor

Wilhelm, an A. geschrieben hat über «Die ästhetische
Gültigkeit der Ehe» und «Das Gleichgewicht des Ästhetischen und des

423



Ethischen in der Ausarbeitung der Persönlichkeit». In diesen Briefen
vertritt er seinem Freund A. gegenüber das Recht einer ethischen
Lebensanschauung und schließt mit einem «Ultimatum» — von dem
das ganze Buch den Titel «Entweder-Oder» hat — und dann legt
er diesen Briefen noch die Predigt eines anderen Freundes bei mit
dem Thema: «Das Erbauliche in dem Gedanken, daß wir gegen
Gott allezeit unrecht haben.» Diesem zweiten Teil des 800 Seiten
starken Buches ist als Motto das Wort von Chateaubriand
vorausgeschickt: «Les grandes passions sont solitaires, et les transporter
au désert, c'est les rendre à leur empire.»

Alle diese Mystifikationen in der literarischen Form und in der
Ineinanderschachtelung der Verfasser und Herausgeber der Schriften

stehen für Kierkegaard im Dienste der Dialektik der Mitteilung.
Er will damit in literarischer Form die Situation des Dialogs
herbeiführen.

An die Stelle des unmittelbaren Gesprächspartners im
somatischen Dialog tritt hier der Leser. Diesem Leser tritt Kierkegaard
aber nicht als Dozent gegenüber, um ihm eine Anschauung anzu-
demonstrieren. Er läßt vielmehr seine Bücher durch Pseudonyme
herausgeben, hinter denen seine eigene Person verschwindet. Jedes
dieser dauernd wechselnden Pseudonyme repräsentiert eine
bestimmte Anschauung und Haltung. Sie stehen unter sich in einem
inneren Zusammenhang, der einen gewissen Fortschritt darstellt von
einer rein ästhetisch bestimmten Haltung über die ethische und
ethisch-religiöse zur entscheidend christlichen Existenz des
Glaubenden. Der Leser kann die Anschauung der einzelnen Pseudonyme
schon deshalb nicht unmittelbar übernehmen, weil die Haltung der
einen Gestalt immer wieder durch die der andern ironisch widerrufen

wird und er sich deshalb nirgends an ein Resultat halten kann,
für das Kierkegaard selbst ihm einstehen würde. Er übernimmt für
keine Aussage seiner Pseudonyme die Verantwortung, sondern
verlangt ausdrücklich, daß sie unter ihrem Pseudonym und nicht unter
seinem eigenen Namen zitiert werden sollen. Von sich selbst sagt
Kierkegaard, «ich betrachte mich selbst am liebsten als Leser, nicht
als Verfasser der Schriften», um jedes Mißverständnis
auszuschließen, als habe er etwas zu dozieren. Und gegen eben dieses
Mißverständnis läßt er z. B. sein Pseudonym Johannes Climacus im
Vorwort zu den «Philosophischen Brocken» sagen: «Wenn jemand
so höflich sein sollte, mir einen Standpunkt zuzutrauen, wenn er
die Galanterie gar bis zu dem Extrem triebe, diesen Standpunkt
anzunehmen, weil er der meinige ist, so tut es mir leid um seine
Höflichkeit, denn sie wird einem Unwürdigen zuteil, sowie um seinen
Standpunkt, wenn anders er nicht einen andern hat als den
meinigen. Mein Leben kann ich einsetzen, mit meinem Leben kann ich

424



allen Ernstes spielen, nicht mit dem eines andern. Dies vermag ich,
das einzige, was ich tun kann, der ich ja keine Gelehrsamkeit
anzubieten habe... Nur mein Leben habe ich; dieses setze ich sofort
ein, sowie eine Schwierigkeit sich zeigt. Da geht das Tanzen leicht;
denn der Gedanke an den Tod ist eine flinke Tänzerin, meine
Tänzerin; jeder Mensch ist für mich zu schwer; darum bitte ich, per deos

obsecro, daß keiner mich auffordere, denn ich tanze nicht.»
Man darf in solchen Äußerungen die Ironie nicht bloß in der

Redeweise sehen, sondern muß sie als die Haltung verstehen, hinter
der sich, wie wir es bei Sokrates sahen, der Redende verbirgt, um
den andern zum eigenen Existieren freizumachen. Hinter der ironischen

Aussage kann sich alles verbergen; sie bindet weder den
Redenden noch den Hörenden an das Gesagte. Sie kann den andern
veranlassen, sich selbst zu offenbaren; sie kann ihn auf eine falsche
Spur locken, um ihn über der Konsequenz dieses Weges zu Fall und
damit zur Einsicht zu bringen. Sie darf aber jedenfalls die Positivi-
tät, die hinter ihr steht, nicht sichtbar werden lassen. Dabei ist freilich

vorausgesetzt, daß eine solche Positivität überhaupt da ist. Die
Ironie ist nur dort berechtigt, wo sich eine starke Leidenschaft für
das Existieren hinter ihr verbirgt. Sonst wird sie tatsächlich aus einer
Haltung zu einer bloßen Redeweise und gleitet ab in Mutwillen und
Leichtsinn. Kierkegaard gibt selbst einen Rat, wie man sich davor
schützen soll: «Will man eine gute Schule durchmachen, so enthalte
man sich eine Zeitlang des Lachens, das antipathetische Leidenschaft
erweckt, wo dunkle Mächte einen so leicht hinreißen können und
übe sich, das Komische an den Menschen oder der Sache zu sehen,

gegen die man schonungsvoll ist, wo die Sympathie und das Interesse,
ja Vorliebe die bildende Gegenwehr gegen Unbesonnenheit
ausmachen.» Vor allem ist zu beachten, daß die Ironie dort eo ipso
unecht ist, wo sie nicht mehr von einem einzelnen, sondern von der
Menge geübt wird. Kierkegaards Kampf gegen den «Korsaren», ein
übles Witzblatt, galt der falschen, der unberechtigten Ironie, als

Kopenhagen mit Hilfe jenes Blattes en masse ironisch geworden und
damit die Ironie zur Pöbelhaftigke:t herabgesunken war. «Ironie setzt
eine ganz spezifische intellektuelle Bildung voraus, wie sie in jeder
Generation sehr selten ist; und dieses Chaos von Menschen, das waren
Ironiker. Ironie ist unbedingt unsozial; eine Ironie in der Majorität
ist unbedingt nicht Ironie.» Kierkegaard mußte deshalb den Kampf
gegen diese falsche Ironie auch allein anfangen und sich als
einzelner dieser Pöbelhaftigkeit aussetzen, um sie zu entlarven; und
er konnte diesen Kampf auch nicht direkt, sondern wiederum nur
ironisch führen, indem er nicht mit moralischer Entrüstung auftrat,
sondern zum Kampf gegen sich selbst aufforderte. Der Ironiker darf
die Valuta, die in ihm ist, nicht direkt als solche zu erkennen geben,

425



um so den Menschen für eine Wahrheit zu gewinnen, sondern er muß
alle seine Gaben dazu verwenden, jedes direkte Verhältnis zu
verhindern, um den Partner zum eigenen Existieren zu veranlassen,
selbst wenn er sich dabei dem Vorwurf des Leichtsinns, des Mangels

an Ernst usw. aussetzt.
Ein gutes Beispiel für diese Ironie als Haltung ist Kierkegaards

eigenes Verhalten in diesem Kampf mit dem «Korsaren». Auf dem
Höhepunkt der Auseinandersetzung, als das Blatt ihn mit allen Mitteln

lächerlich gemacht hatte, traf er dessen Redakteur Goldschmidt
auf der Straße. Kierkegaard machte ihm keinerlei Vorwurf,
sondern unterhielt sich mit ihm, als ob ihn selbst diese Sache
überhaupt nichts anginge, über das ideale Recht des Frater Taciturnus,
des Pseudonyms, unter dem Kierkegaard den Kampf herausgefordert
hatte; und einige Zeit später gab Goldschmidt die Redaktion des
Blattes auf.

Dieser Abstand der Ironie muß bei der sokratischen Dialektik
aber nicht nur um des Gesprächspartners willen eingehalten werden,

damit dieser nicht zu etwas überredet, sondern zur Selbsttätigkeit

aufgefordert wird, sondern ebenso um des Redenden sebbst
willen. Kierkegaard führt diesen Dialog mit dem Leser auf dem Umweg

der Pseudonyme ja auch um seiner selbst willen; seine Schrift-
stellerwirksamkeit dient zugleich seiner eigenen Erziehung. Mit gleich
außergewöhnlicher dialektischer wie dichterischer Kraft läßt er die
Pseudonyme die Grenzen der Humanität abschreiten, um den Glauben

zurückzuholen aus dem Gebiet spekulativer Weltbetrachtung
und ästhetischer Gefühlsinnigkeit in die Existenz. Kierkegaard hat
hinterher in diesem ganzen schriftstellerischen Werk einen einheitlichen

Plan gesehen, der jedoch nicht von vorneherein feststand.
Vielmehr hat die «Vorsehung», wie er sagt, ihn durch dieses Werk
in dessen Fortschreiten selbst erzogen. Was er unter der Maske der
Pseudonyme schreibt, sind die mit seinem Herzblut geschriebenen
Möglichkeiten seines eigenen Lebens, aus denen er mit diesem Werk
in erster Linie sich selbst zurückruft in die Existenz.

Nun wußte freilich ganz Kopenhagen, wer der Verfasser der
Pseudonyme war; und es konnte darum nicht ausbleiben, daß die
Leser den durch die Pseudonyme gesetzten Abstand zwischen sich
und Kierkegaard nicht einhielten, sondern sich, anstatt sich an die
Pseudonyme zu halten, für Kierkegaards Person interessierten. Damit
wäre aber die ganze Ironie der sokratischen Dialektik durchkreuzt
und wirkungslos gemacht worden. Um das zu verhindern, griff
Kierkegaard zu einem weiteren Mittel, um die Indirektheit seiner
Mitteilung noch einmal zu potenzieren. Konnte seine Person hinter

seinem Werk für die Leser nicht verschwinden, so mußte sie
eben möglichst unkenntlich gemacht werden. Das bedeutet, daß er

426



im persönlichen Verhältnis zu seiner Umwelt dieselbe Haltung der
Ironie einnehmen mußte, wie er es als Schriftsteller seinen Lesern
gegenüber tat.

Es ist deshalb auch nicht viel, was seine Kopenhagener
Zeitgenossen, die sich mit seinem Werk auseinanderzusetzen hatten, von
ihm persönlich wissen konnten. Sören Kierkegaard wurde am 5. Mai
1813 als siebtes und letztes Kind des Wollhändlers Michael Pederson
Kierkegaard geboren. 1830 wird er, nachdem er die Bürgerschule
mit Auszeichnung absolviert hatte, an der Universität in Kopenhagen
immatrikuliert. Durch seine Lebensweise macht er auf seine Umwelt
mehr den Eindruck eines Flaneurs als eines ernsthaften jungen Mannes.

Erst nach zehnjährigem Studium macht er 1840, wieder mit
Auszeichnung, das theologische Examen und erwirbt 1841 den Grad
eines Magister artium. Inzwischen hat er sich am 10. September
1840 mit Regine Olsen, der 16jährigen Tochter einer angesehenen
Kopenhagener Familie, verlobt. Ein Jahr später löst er die Verlobung

auf, ohne jeden für die Gesellschaft und vor allem für seine
Rraut selüst ersichtlichen Grund. Anschließend reist er zum
Studium nach Rerlin und beginnt nach seiner Rückkehr mit der
Herausgabe der Pseudonyme. Seine Person bleibt für seine Umwelt
dasselbe Rätsel, wie es der pseudonyme Apparat seines Werkes ist.

Wir wissen heute, besonders auf Grund seiner sehr umfangreichen

Tagebücher, etwas mehr über ihn als seine Zeitgenossen.
Nur weniges davon, was für das Verständnis seines Werkes wichtig
ist, sei hier genannt. Während er das Leben eines gutsituierten
Privatgelehrten führte, wußte niemand, daß er seine Bücher auf eigene
Kosten herausgab und den Tag vorausberechnen konnte, an dem sein
Vermögen, das er nicht auf Zinsen anlegte, aufgebraucht sein würde.
Als er auf dem Höhepunkt seines Angriffs auf die Kirche auf der
Straße zusammenbrach und einige Wochen später, am 11. November

1855, im Krankenhaus starb, ohne daß die Ärzte seine Krankheit
hätten diagnostizieren können, reichte sein hinterlassenes Vermögen
gerade aus, um die Beerdigungskosten zu bezahlen. Die Zeitgenossen,

die ihn als Verfasser der Pseudonyme kannten, mußten annehmen,

daß er aus bloßer Freude an seinem Können seine Bücher
schrieb. Sie konnten nichts ahnen von dem ungeheuren Ernst und
der Spannung seines Lebens. Als er, scheinbar übermütig, den
«Korsaren» herausgefordert hatte und dieser entsprechend reagierte, da
merkte niemand, wie tief er litt, nicht so sehr unter der Verhöhnung

selbst, als vielmehr unter der Verächtlichkeit der Gesellschaft,
die ihn dabei im Stiche ließ. Der anscheinend leichtfertige Bruch
seiner Verlobung war für die gute Gesellschaft Kopenhagens ein Skandal,

und niemand, vor allem seine Braut selbst nicht, durfte ahnen,
daß dahinter ein Ringen mit Gott stand um die Erkenntnis seiner

427



Aufgabe, das ihn in die Hölle und an die Grenze des Wahnsinns
führte.

Man wird nach alledem sagen, daß Kierkegaard offenbar doch
kein normaler Mensch war. Gewiß war er das nicht. Das hat vor
allem er selbst am besten gewußt und tief darunter gelitten, daß er
als schwermütiger Skrupulant dort, wo seine Mitmenschen überhaupt
keine Probleme sahen, sich in die schwierigsten Reflexionen
verwickelte, aus denen er keinen Ausweg im Handeln fand. Er redet
von sich selbst, wenn er in der Leidensgeschichte: «Schuldig?
Nichtschuldig?» in den «Stadien auf dem Lebensweg» den
Quidam, sein Pseudonym, sagen läßt: «Ich sehe klar, daß ich als
Mensch nichts weniger als pardigmatisch bin. Ich bin eher eine Art
Probemensch. Ich gebe mit einiger Präzision die Temperatur von
jeder Stimmung und Leidenschaft an; und indem ich meine eigene
Innerlichkeit produziere, verstehe ich das Wort: homo sum, nil
Immani a me alienum puto. Aber im humanen Sinn kann sich
niemand nach mir bilden. Noch weniger bin ich im historischen Sinn
prototypisch für irgend einen Menschen. Ich bin eher ein Mensch,
wie er in einer Krise notwendig werden könnte: ein Probestück, welches

das Dasein braucht, um sich vorzufühlen.» Dazu ist noch einiges

Biographische zu sagen. Nach allem, was wir von Kierkegaard
selbst wissen, scheint das Leben seines Vaters, und besonders ein
Ereignis in demselben, von größter Bedeutung für Kierkegaard
geworden zu sein. Kierkegaards Vater hatte einmal als armer Hütejunge

von 12 Jahren in der jütischen Heide Gott über seinem
armseligen Dasein verflucht. Die Erinnerung daran ging dem
schwermütigen Mann nach, auch noch, als er es dann später in Kopenhagen
zu Ansehen und Wohlstand gebracht hatte, und trieb ihn zu einer
Frömmigkeit, in der nur noch das strengste Bild des Gekreuzigten
ihm Trost gewähren konnte. In Sören, dem «Kind seines Alters», sah

der Vater mit hellseherischer Angst noch einmal seine eigene
Geschichte heraufziehen und sich vollenden. Da tat er, was er tun
mußte: er führte den ihm so gefährlich ähnlichen Sohn unter
dasselbe Bild des Gekreuzigten und legte vor dessen Angesicht das

eigene Schicksal auf des Sohnes Schultern. Als Kierkegaard von jenem
Geheimnis im Leben des Vaters Kenntnis erhält, da wird ihm plötzlich,

wie er sagt, «ein neues, unfehlbares Auslegungsprinzip
sämtlicher Phänomene aufgenötigt»: die Strafe Gottes liegt als Fluch auf
der Familie; selbst die ausgezeichneten Geistesgaben müssen ihr zum
Verhängnis werden, und nur der christliche Glaube strengster
Observanz kann einem derart belasteten Leben noch Möglichkeiten
abgewinnen. Der ganze Kampf des Glaubens und um den Glauben
bewegt sich von da an in Kierkegaards Leben um den einen Mittelpunkt:

Es ist, wie er in der «Krankheit zum Tode» sagt, «ein wenn

428



man so will wahnsinniger Kampf um Möglichkeit». Wie ist es möglich,

das ist seine Frage, daß ein Mensch mit einer Vergangenheit,
welche durch ihre Belastung die freie Möglichkeit der Zukunft schon

vorweggenommen hat, wieder in diese Freiheit hinaustreten kann?
Wir können es auch einfach so sagen: wie wird Sündenvergebung
möglich und wie kann man von der Gnade wirklich leben? Die
«Vergebung der Sünden» und die «Auferstehung des Fleisches» stehen
für Kierkegaard nicht umsonst im Credo nebeneinander. Es ist der
alte Mensch, der im Glauben an die Vergebung der Sünden neu wird,
nicht ein anderer. Er ist kein unbeschriebenes Blatt. Was er im
neuen Leben verwirklicht, das sind die in seiner vergangenen
Geschichte liegenden, wenn auch dort verpfuschten Möglichkeiten.

Mit irgendwelcher pietistischen Bekehrung und Innerlichkeit hat
das alles nichts zu tun. Kierkegaard kann und will nicht vor dem
alten Menschen in ein Leben der Innerlichkeit entfliehen, das zu
der vita ante acta kein Verhältnis mehr hat. Der Glaube hält den
Menschen vielmehr bei seiner eigenen Geschichte fest, die nach
rückwärts aufgerollt und durchsichtig gemacht wird. Es gilt, ihr in
der Reue standzuhalten, wobei Kierkegaard die Unterscheidung
zwischen eigener und vererbter Schuld nicht zuläßt und verlangt, daß
der Mensch auch die Schuld der Vorfahren in Reue auf sich nehmen
müsse. Und diese Geschichte wird nun nach vorwärts gelebt im
Glauben an die Vergebung, indem der Glaube alle im Menschen
liegenden Möglichkeiten verwirklicht auf dem Feld der Humanität
in seiner ganzen Breite und Fülle. «Die Endlichkeit, die Zeitlichkeit

ist es, um die sich alles dreht», läßt Kierkegaard seinen
Johannes de silentio sagen. Man kann diese Endlichkeit und Zeitlichkeit

nicht verleugnen durch ein abstraktes Leben der «Heiligung»,
in welchem der Mensch seiner eigenen vergangenen Geschichte
entflieht und auf diese Weise nicht er selbst wird, sondern nur eine
auf gewisse religiöse Möglichkeiten reduzierte Karikatur von sich
selbst. Das Leben des Glaubens ist vielmehr die Existenz, die mit
gesammelter Leidenschaft ihre eigene Möglichkeit verwirklicht,
indem sie von der Gnade lebt. Um diese Existenz geht es in Kierkegaards

Werk. Zu ihr soll es in erster Linie ihn selbst erziehen; und
sie will er durch sein Werk den andern so nahelegen, wie das unter
Menschen möglich ist.

Damit ist deutlich geworden, warum bei Kierkegaard Person
und Werk untrennbar verbunden sind in einer Weise, wie man das
kaum von einem anderen Denker sagen kann. Aber zugleich ist auch
deutlich, wie hier die Person in dem Werk aufgearbeitet ist, so daß
sie völlig hinter ihm verschwinden kann. In diesem «wahnsinnigen
Kampf des Glaubens um Möglichkeit» hat Kierkegaard die
allgemeingültigen Kategorien herausgearbeitet, um mit ihnen sein sin-

429



guläres Dasein zu beherrschen, und hat auf diese Weise an der
Ausnahme, die er selbst ist, die Regel aufgezeigt. Er läßt den
Quidam sagen: «Ich zwinge mich selbst mit aller Macht, mein
Leben in der Kategorie zu halten. Man kann sterben, das weiß ich;
man kann zu Tode gemartert werden, das weiß ich; aber man kann
sich an die Kategorie halten, kann die Kategorie festhalten. Das ist
es, was ich will, was ich von jedem verlange, den ich bewundern,
von jedem, den ich überhaupt anerkennen soll: daß er bei Tag an
die Kategorie seines Lebens denke und des Nachts davon träume.»
Unter einer «Kategorie» versteht er dabei die objektiv gültigen
Normen, unter denen das Sein für das Denken erscheint. Und weil das
in Frage stehende Sein für Kierkegaard die Wirklichkeit der eigenen
Existenz ist, sind die Kategorien für ihn die allgemeingültigen
Grundbegriffe des Denkens, mit denen der selbst Existierende sein Leben
denkend beherrscht.

Was Kierkegaard schreibt, ist durch und durch Selbstbekenntnis,
aber in einem solchen Maße zu objektiver Gestalt gewordene

Konfession, daß das Gebet: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich
denn», nur von dem herausgehört werden kann, den das Werk von
Kierkegaards eigener Person hinweg in das eigene Existieren zwingt.
«Denn», schreibt Kierkegaard einmal in sein Tagebuch, «damit das
Gericht der Erkenntnis seine Geltung erhalte, muß man sich ins Leben
hinauswagen, hinaus aufs Meer und seinen Schrei schallen lassen,
ob Gott ihn nicht hören möge; nicht am Meeresufer stehen und die
andern kämpfen und streiten sehen — erst dann wird die Erkenntnis

gerichtsnotorisch, und es ist in Wahrheit etwas ganz anderes,
auf einem Rein stehen und Gottes Dasein beweisen, und auf seinen
Knie a ihm danken.»

So kann Kierkegaards Werk, trotz der völligen Irregularität
seines Daseins, uns nicht nur interessieren, sondern muß uns zur
eigenen Stellungnahme herausfordern. Was uns dazu verpflichtet,
ist nicht er seüist, sondern die Kategorie, in der er sich hält. «Jede
Existenz, die etwas will», fährt Quidam an der angeführten
Stelle fort, «wird indirekt zum Gericht über die andern; und wer
die Kategorie will, richtet indirekt den, der sie nicht will». Nur wer
sich dieser aggressiven Herausforderung gestellt hat, welche das Werk
Kierkegaards für den Leser bedeutet, kann dann hinterher vielleicht
fragen, wie es sich denn nun mit Kierkegaards eigenem Leben unter
den Kategorien verhält. Es wird ihn dann freilich nicht mehr
interessieren können, ob es ein normaler Mensch war, der sie aufgestellt

hat, sondern nur, ob sie richtig sind.
Aber haben sie ihm sehest zu jener Freiheit verholfen, in der

man das Allgemein-Menschliche verwirklichen kann Auf diese Frage
hat Kierkegaard selbst sein ganzes Leben lang die Antwort gesucht,

430



besonders auch im Blick darauf, ob es von ihm richtig war, seine
Verlobung aufzuheben, als er meinte, daß sein «Pfahl im Fleisch»
ihn diesen allgemeinen Weg nicht gehen ließe. Er schreibt einige
Jahre später in sein Tagebuch: «Hätte ich Glauben gehabt, so wäre
ich bei Regine geblieben. Gott sei Lob und Dank, das habe ich nun
eingesehen. Ich war nahe daran, meinen Verstand zu verlieren in
diesen Tagen.» Oder an einer anderei Stelle: «Meine Sünde ist, daß
ich nicht Glauben hatte, Glauben daran, daß für Gott alles möglich

ist — aber», fährt er dann fort, «wo ist die Grenze zwischen
dem und Gott versuchen?» Die Beantwortung dieser Frage konnte
ihm keine Kategorie mehr abnehmen. Um sie hat er ein ganzes Leben
lang gerungen in dem unheimlichen Grenzstreit zwischen Glaube
und Anfechtung. Dieser Kampf aber erträgt keine neugierigen
Zuschauer. Wer hier in rechter Weise dabei sein will, der kann hier
wieder nur durch Kierkegaard sich fragen lassen, wie denn nun er
sebbst mit dem Pfahl in seinem eigenen Fleisch in dem Kampf
zwischen Glaube und Anfechtung in rechter Weise fertig wird.

STIMMEN DER WELTPRESSE

Die Monatsschrift des Internationalen

Presseinstitutes in Zürich, die
IPI Rundschau, veröffentlichte in Nr.
12 einen interessanten Artikel von David

Willis vom Londoner News Chronicle

über Landesverteidigung und Presse
in England, dem wir folgende Angaben
entnehmen: Seit 43 Jahren besteht in
England ein erfolgreiches System der
freiwilligen Zensur aller Nachrichten
über die Landesverteidigung, die von
der Presse selbst durchgeführt wird. Seit
1912 besteht für diese Probleme ein
besonderer Ausschuß, der keine rechtlichen
Vollmachten besitzt und auf die
freiwillige Mitarbeit der Presse angewiesen
ist. Das 1945 reorganisierte Komitee
umfaßt Vertreter von Verlegerverbänden,
Pressevereinigungen, Nachrichtenagenturen,

der BBC, der militärischen
Ministerien und des Versorgungsministeriums.
Benötigen die Admiralität, das Kriegs-,
Luftwaffen- oder Versorgungsministe¬

rium zur Geheimhaltung gewisser
Vorgänge die Unterstützung der Presse, so

wenden sie sich an dieses Komitee, dessen

Mitglieder oft vertrauliche Angaben über
die Gründe der erwünschten Geheimhaltung

erhalten. Das Komitee schickt
darauf allen Chefredaktionen des Landes

ein sogenanntes D-Memorandum. Die
Presse weiß, daß jedes D-Memorandum
nur mit dem Einverständnis ihrer
Vertreter ausgesandt wird. Das Komitee ist
in seinem Entschluß frei und durchaus
nicht an die Empfehlungen der
Amtsstellen gebunden.

Für die Nachrichtenbeschaffung
selbst verfügen die Ministerien über
eigene Presseabteilungen. Im Kriegsministerium

wurden aktive Offiziere, welche
die Armee gründlich kennen und auch
mit den Bedürfnissen der Reporter
vertraut sind, als Pressespezialisten
ausgebildet. AUe grundsätzlichen Fragen werden

von einem gemeinsamen Ausschuß

431


	Sokrates in Dänemark

