
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 5-6

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER-RUNDSCHAU
Redaktion: Dr. F. Rieter

Wirklichkeit der Seele

Zum 80. Geburtstag von Carl
Gustav Jung hat das Curatorium des
C. G. Jung-Institutes, in Zusammenarbeit

mit dem Rascher Verlag, eine zwei
stattliche Bände umfassende Festschrift
erscheinen lassen. Diese Publikation, an
der fast alle Dozenten der Zürcher
Unterrichts- und Forschungsstätte für
analytische Psychologie beteiligt sind, legt
von der Weite des Gebietes, mit dem
das Werk Jungs in wechselseitig
befruchtendem Zwiegespräch verbunden
steht, eindrückliches Zeugnis ab.

Der erste Band bringt Arbeiten zu
Theorie und Praxis der analytischen
Psychologie. Liliane Frey verfolgt die
Anfänge der Tiefenpsychologie vom
«animalischen Magnetismus» Mesmers
über die französische Suggestionstheorie
und die Lehren von Charcot und Janst
bis zu Freud und Jung — ein Stück
Wissenschaftsgeschichte, an dem sich die
Entwicklung unseres Denkens in den
beiden letzten Jahrhunderten ausgezeichnet

verfolgen läßt. — Von den weiteren
theoretischen Beiträgen sei namentlich
der Aufsatz von Albert Jung über
Psychosomatik und Tiefenpsychologie
erwähnt, der die enge Verbindung dieser
Wissensgebiete mit der allgemeinen
philosophischen Anthropologie erkennen
läßt. — Eine Reihe kasuistischer
Berichte demonstriert die vielseitige
Anwendung der Jungschen Psychologie in
der psychotherapeutischen Praxis.

Der zweite Band umfaßt Beiträge
zur Kulturgeschichte. Hier findet sich
die analytische Psychologie in Beziehung
gesetzt zu den verschiedensten Gebieten
der Geisteswissenschaft: Griechische
(Karl Kerényi), ägyptische (H. Jacobsohn)

und indianische (M. E. Schevill),
Mythologie, Märchen (M.-L. v. Franz),
Altes Testament (Riwkah Schärf), Kab-
bala (Siegmund Hurwitz), klassische

(Barbara Hannah) und moderne (Aniela
Jaffé) Literatur und Malerei (Kurt
Binswanger), Psychologie der Primitiven

(Paul Radin) und der Religion (Hans
Schär), ja sogar die Symbolik des
klassischen Tanzes (G. P. Zacharias) eröffnen

sich dem psychologischen Verstehen.
Dabei ist hervorzuheben, daß die hier
geübten Deutungen ihre Gegenstände in
ihrer Eigenart voll bestehen lassen, ohne
sie, wie dies häufig zu sehen ist, durch
die Analyse zu zerstören. Ein schöner
Beweis für die Offenheit des Jungschen
Gesichtspunktes für alle Erscheinungsweisen

des Menschlichen!

Es erhebt sich die Frage, in
welcher Beziehung Breite und Tiefe des in
dieser Festgabe vorliegenden Materials
zu der Forscherpersönlichkeit des
Gefeierten stehen. Wir dürfen eine
Antwort auf diese Frage erwarten, wenn
wir versuchen, Jungs wissenschaftlichen
Lebensweg kurz nachzuzeichnen.

Wenn Jungs erste Publikationen
auch vom Blickpunkt des Psychiaters
aus verfaßt waren, so zeigte sich doch
schon in den frühesten Untersuchungen
seine Neigung, ungewohnten, nicht von
allen gesehenen, aber zukunftsreichen
Problemen nachzugehen. (Der Titel
seiner Dissertation von 19Ò2 lautete:
«Zur Psychologie und Pathologie sog.
okkulter Phänomene.») Wesentlich
wurde ihm dabei vor allem die Begegnung

mit der Psychoanalyse Sigmund
Freuds. Es entstand — kurz nach der
Jahrhundertwende — die sogenannte
«Züricher Schule», als deren Haupt,
neben Eugen Bleuler, C. G. Jung galt.
Wenn neuerdings psychologische
Betrachtung und psychotherapeutische
Behandlung der Schizophrenien stark
von sich reden machen, so muß mit

316



Nachdruck auf die Publikationen der in
der Zürcher Schule vereinigten Forscher
hingewiesen werden, die bereits
zahlreiche Fälle von Schizophrenie dem
psychologischen Verständnis zugänglich
gemacht hatten.

Gerade die Studien an der
Phänomenologie der Schizophrenie waren es,
welche auch Jung die Zusammenhänge
zwischen den Inhalten von Wahnideen
einerseits und allgemeinen mythologischen

und religiösen Vorstellungen der
Menschheit anderseits erkennen ließen.
Statt aber, wie Freud dies getan hatte,
solche psychischen Produkte als «Subli-
mierungen» der persönlichen sexuellen
Triebkraft zu erklären, schritt Jung
weiter zur Annahme des von ihm so

genannten « kollektiven Unbewußten»,
einer objektiven Psyche, deren Struktur

im Hintergrund jeder Einzelseele
steht und für sie bestimmend ist. Das
monistische kausale Erklärungsprinzip
der Freudschen Lehre wurde fallen
gelassen. Nicht mehr wird der Trieb als
alleinige Grundlage des psychischen
Lebens aufgefaßt (wobei der Geist zu einer
unter dem Zwang zum Triebverzicht
erzeugten Ersatzbefriedigung wurde),
sondern bestimmend wurde die ursprüngliche

Ganzheit der Seele, welche allerdings

in ihrer Erscheinung die Polarität
von Trieb und Geist aufweist.

Ursprüngliche Ganzheit und
Gegensatzstruktur der Psyche — damit ist
der Kern der Jungschen Psychologie
ausgesprochen und war zugleich die Richtung

von Jungs weiterem Forschen
vorgezeichnet. In jahrzehntelanger
Auseinandersetzung mit den psychischen
Schwierigkeiten seiner Patienten er¬

kannte er die Notwendigkeit, dem in
Unrast und Einseitigkeit gefangenen
modernen Menschen den Weg zu neuer
Orientierung an seinem eigenen Selbst
zu weisen. Der Seele ist die Tendenz
nach Wiederherstellung ihrer ursprünglichen

Einheit immanent; es bedarf aber
der Hinwendung des an die Welt
verlorenen und an seiner Verlorenheit
schwer leidenden Bewußtseins, die
demütige Hingabe des Ich an die es

tragenden und leitenden inneren Mächte.
In reichstem Maße fand Jung Bestätigung

und Ergänzung seiner Erkenntnisse

in den Ausdrucksformen menschlichen

Seins aller Zeiten und Kulturen.
Das Wesen der Seele drückt sich ebenso
aus in den ältesten Mythologien und
Religionen wie im Christentum unserer
Tage, in differenziertesten Kulturen wie
bei primitiven Völkerschaften, in der
hohen Dichtung wie im anspruchslosen
Volksmärchen. Immer geht es dem
Menschen darum, sich selber zu finden:
war doch die lange vergessene Kunst
der Alchemisten auch nur ein Weg zur
Erkenntnis und Läuterung des eigenen
Wesens. Und auch die universale
Kulturgeschichte erweist sich als ein großer
Prozeß der Bewußtwerdung und Selbst-
findung des Menschen.

Bewußt oder unbewußt, zu seinem
Heil oder Verderben, folgt der Mensch
seinem eigensten Gesetz, das in den
Geheimnissen seiner Seele beschlossen
liegt. So ist die Seele Schöpferin und
Gestalterin der Welt, in der wir leben;
die Wirklichkeit der Welt ruht in der
Wirklichkeit der Seele.

Caspar Toni Frey

über Reich und Kultur der Hethiter

Der altgriechische Historiker Hero-
dot beschreibt in seinem Werk ein
Denkmal des ägyptischen Eroberers Se-
sostris an der Straße von Ephesos nach
Phokaia, und der «Perieget» Pausanias
berichtet, daß «die Magneten, welche den
Norden des Sipylos bewohnen, am Fels
des Koddinos das älteste Bildnis der
Göttermutter von allen haben. Gemacht
habe es, sagen die Magneten, Broteas,
der Sohn des Tantalos». Wir wissen
heute, daß es sich bei den erwähnten
Felsreliefs in Westkleinasien um Werke

des altorientalischen Volkes der Hethiter

handelt; aber das klassische Altertum

hatte keine Kunde von diesem Volk.
Und das Alte Testament hat zwar der
modernen Altertumswissenschaft den
Namen der Hethiter vermittelt, ihre
einstige Bedeutung jedoch nicht im geringsten

ahnen lassen.
Erst unser Jahrhundert hat die

Hethiter wieder aus dem Dunkel der
Geschichte zurückgeholt. Um die Wende
vom dritten zum zweiten vorchristlichen
Jahrtausend muß dieses Volk indoger-

317



manischer Abstammung in Kleinasien
eingewandert sein, wo seine politisch
führenden Köpfe in einzelnen der schon
längst hier bestehenden Städte an die
Macht gelangen. Im 17. Jahrhundert
kommt es zur Gründung des sog. «Alten

Reiches», das um die Mitte des 15.
Jahrhunderts vom «Neuen Reich»
abgelöst wird. Von 1400 bis 1200 v. Chr.
dauert die große, die klassische Zeit der
Hethiter. Jetzt gibt es im Grunde
genommen nur zwei Großmächte in der
damals bekannten Welt: Im Norden das
Hethiter-Reich und im Süden das
Pharaonen-Reich am Nil. Die Grenze der
beiden Machtspären bildet der Nähr el
Kelb, der «Hundefluß» in Phönikien.
Der Versuch des energischen Ramses des
Großen, dieses Gleichgewicht im
internationalen Kräftespiel zu seinen Gunsten

zu stören, scheitert kläglich: bei
der syrischen Festung Kadesch wird er
in einer der berühmtesten Schlachten der
Weltgeschichte vom Hethiterkönig Mu-
watalli entscheidend geschlagen, und in
einem nicht minder berühmten
Friedensvertrag garantieren sich die beiden
Mächte den status quo ante. Um 1200
v. Chr. aber bereiten die aus dem Balkan
einbrechenden Stämme der Phryger
dem Hethiterreich ein jähes Ende. Nur
im Südosten von Kleinasien und in
Nordsyrien bewahrten ein paar Kleinstaaten
noch ein halbes Jahrtausend lang hethi-
tische Tradition; in sonderbarer Zähigkeit

hielt sich hier eine provinzial-hethi-
tische Kultur inmitten andersartiger
Umgebung (Phönikier, Aramäer, Assy-
rer) bis gegen das Jahr 700 v. Chr. Und
von diesen Spät-Hethitern gibt uns das
Alte Testament noch einige wenige
Kunde.

Kunstdenkmäler, die mit den
Pyramiden und Totentempeln Ägyptens
wetteifern könnten, hat dieses eigenartige

Volk nicht aufzuweisen; ein so
tiefsinniges Literaturwerk wie das sume-
risch-babylonische Gilgamesch-Epos hat
es auch nicht hervorgebracht, und seine
Geschichte ist keineswegs durch eine
feste militärisch-politische Konzeption
bestimmt wie die der Assyrer. Trotzdem
scheint es, als ob wir im Augenblick
einer Hethiter-Mode entgegen gingen:
innert einem halben Jahr sind nämlich
gleich zwei deutschsprachige Bücher
erschienen, die einem fachlich nicht
vorgebildeten Publikum die Welt der
Hethiter und die Geschichte von der
Entdeckung des Hethiter-Reiches nahe brin¬

gen wollen Und warum die Beschäftigung

mit diesen Hethitern so reizvoll
ist, das zeigen diese beiden Neuerscheinungen

in schönster Weise. Denn auf
den wilden Burgen in den engen Schluchten

und an den schwarzen Bergen Ana-
toliens hauste damals ein Völklein, das
hinter einer rauhen Schale ein weiches
Herz und ein kindliches Gemüt verbarg,
Menschen, die wir beim Kennenlernen
einfach lieb gewinnen müssen. Eher
unorientalisch erscheint uns manche Seite
ihrer Kultur: Wiedergutmachung, nicht
Vergeltung ist das leitende Prinzip ihres
Rechtsdenkens; Verbündete, nicht
Unterworfene, will der Hethiter aus seinen
besiegten Feinden machen; ihr König ist
kein Gott oder Halbgott, sondern ein
vom gesamten Adel kontroRierter Führer

in Krieg und Frieden; hethitische
Geschichtsschreibung hebt sich in ihrer
Objektivität wohltuend ab von den
großtönenden Berichten der ägyptischen
Pharaonen und assyrischen Könige, und die
hethitischen Götter sind ausländischen
Gottheiten gegenüber ausgesprochen
tolerant. Ähnliches finden wir in den
künstlerischen Äußerungen: Geradezu
rührend beschreibt der Hethiter die
altvorderasiatische Liebesgöttin lschtar:
«Liebreiz (und Schönheit) laufen wie
Hündlein hinter ihr her.» Und die
Löwen-Plastiken an den Portalen ihrer
Kleinstädte sehen in vielen Fällen so

aus, als wollten sie im nächsten Augenblick

dem Besucher die Pfote reichen.
— Wie keine andere Erscheinung des
Alten Orients spricht uns das Hethiter-
tum menschlich an, auch wenn Fremdartiges

und Unverständliches nicht ganz
fehlt.

Angesichts dieses Themas ist es
besonders erfreulich, daß die Bücher von
Frau Riemschneider und Ceram sich in
vielen Punkten zwar berühren, aber
nicht konkurrenzieren, sondern sich
vielmehr ergänzen. Die beiden Verfasser

haben gegenseitig von ihren Plänen
gewußt, ja noch mehr: in loyaler Weise
— und «Loyalität» ist ein wichtiger
Begriff in den hethitischen Staatsverträgen

I — haben sie sich mit Abbildungsmaterial

ausgeholfen, und Frau
Riemschneider hat sogar die Korrekturen des

l) Margarete Riemschneider, Die
Welt der Hethiter. Fretz & Wasmuth
Verlag, Zürich 1954. C. W. Ceram,
Enge Schlucht und Schwarzer Berg.
Rowohlt Verlag, Hamburg 1955.

318



Ceram-Buches mitgelesen. Beide Bände
sind sehr anschaulich und spannend
geschrieben; Berichtigungen und
Ergänzungen anzubringen, ist hier nicht der
Ort, obwohl beide Werke dazu Anlaß
geben. Dem aufmerksamen Leser wird es
ohnehin nicht entgehen, daß zwischen
den zwei Büchern da und dort ein Wi¬

derspruch besteht; er wird zu Recht
daraus schüeßen, daß in der jungen
Hethitologie über manche Frage noch
keine Einigung erzielt ist. Deshalb muß
die Forschung weiter gehen: bei den
Archäologen auf den Grabungsplätzen
und bei den Philologen in Studierzimmern

und Hörsälen. Rudolf Werner

Licht über Griechenland

Unser Schiff verläßt soeben in
ruhiger Fahrt den Hafen von Korfu; zwar
hatten wir nur kurze Stunden Zeit, die
sonnendurchleuchtete Landschaft der Insel

zu genießen, doch zeigte sich
erneut das traumhaft schöne Tor zu Hellas
von der besten Seite. Leicht bewegte See
und reichgegliederte Küste bieten hier
das erste Beispiel dieses für Griechenland

so charakteristischen Zusammenspiels

der Elemente, und zugleich wird
einem schon hier bewußt, daß das
eigentliche Leben von einem dritten
Faktor abhängt, vom Licht. Es ist von
der besonderen Klarheit, welche jede
Linie ohne Brutalität hervorhebt, von
einer Durchsichtigkeit, die selbst die
Schatten durchdringt, und einer
Variabilität, die in bezaubernder Vielfalt zum
eigentlichen Lebensspender wird. Immer
neu, Erinnerung und Sehnsucht zugleich,
erlischt es für den, der es einmal
erfaßte, nie: In diesem strahlenden Glänze
erhofft er das Elysium.

Wird man den Eindruck dieses
Lichtes je im fotografischen Bild
einfangen können? Vor mir liegt der im
Verlag Callwey, München, erschienene,
großformatige Bilderband von Herbert
List, dessen Titel Licht über Hellas den
Anspruch anmeldet, die schwere Aufgabe
zu lösen. Schlagen wir denn die Ansichten

auf, die gerade Korfu betreffen (S.
158 ff.); die allbekannten Inselchen bei
Kanoni und alte Olivenbäume, die freilich

auch irgendwo anders stehen könnten.

Zwei Fragen drängen sich sogleich
auf: Befriedigen die gewählten
Ausschnitte Erinnerung und Erwartung?
Und vor allem: Liegt auf diesen Bildern
wirklich das Licht, das der Titel
verspricht? Wenn ich beides zunächst zu
bejahen zögere, so weiß ich, daß ich
damit dem Buch Unrecht tue; denn —
um mit dem zweiten Punkte zu beginnen

— gerade durch diese mit Begei¬

sterung und Liebe aufgenommenen
Ansichten wird klar, welch wesentliche
Rolle in diesen Gegenden die Farbe
spielt, die dem Schwarz-Weißbild
entgeht.

Ich sehe noch die zahlreichen
Kulissen, die heute früh vom korfutischen
Gestade aufsteigend in zarten Nuancen
in die Ferne wiesen, die letzte äußerst
fein, wie mit Silberstift auf dem noch
blassen Himmelsgrunde ausgezogen,
kaum wahrnehmbar. In wenigen
Augenblicken wandelte sich alles durch das
sich ahkündende Licht der rosenfingri-
gen Eos. Oder denken wir an die
unvergänglichen Eindrücke, die uns
Griechenlands heiligster Ort, die Akropolis
von Athen, immer wieder gewährt: Sie
ruht in einer eigentlichen Flut des
Lichts; aber es spielt in tausend Farben,
die Schatten selbst der Mittagsstunde
sind nie schwarz, in zarten Tönen
erglänzt der frühe Morgen, leuchtendes
Gold und tiefes Violett bringt der Abend,
und bei aufsteigendem Mond flimmert
silbernes Licht. Das Erstaunlichste aber
sind die Augenblicke des Gewitters und
des Sturms, wenn es wetterleuchtet und
die regennassen Felsen sich lila-rot
färben.

Da freue ich mich nun aufrichtig,
vieles auf den Aufnahmen Herbert Lists
wiederzufinden; trotz der offenbar
unvermeidlichen Härte des Druckverfahrens

huschen die Lichter (24 ff.) und
strahlen die Steine (27 f.). — über die
Wahl der dargesteRten Objekte will ich
nicht rechten; jeder würde sie wohl
anders treffen; ich werde durch die ganze
Skala hindurchgeführt, von der Ablehnung

(z.B. 37, 63, 219, 235) bis zum
hellen Entzücken. List ordnet seine
Aufnahmen nach geographischen Gesichtspunkten;

dies gilt im weitesten Sinne;
denn des Fotografen offener Blick
umfaßt Fels und Strauch, Tier und Mensch,

319



und manchmal werden Dinge lebendig,
die nicht zum Visuellen zu gehören
scheinen: Das Zirpen der Zikaden an
den knorrigen Bäumen, oder die mächtige

Sprache der Tragödie in den
herrlichen Theatern. Vielleicht liegt gerade
darin eine Stärke des Bandes, daß er
auch zu Widerspruch reizt. Nicht ganz
selten scheint mir das beneidenswerte
Großformat nicht recht ausgenützt,
wenn ein guter Teil der Seite weiß

bleibt. Aber im ganzen bleibt es ein
schönes Buch, das viel Geschmack und
Einfühlung, viel Liebe zu Griechenland
und ausnehmendes handwerkliches Können

an den Tag legt.
Der einleitende Essay des Archäologen

W. H. Schuchhardt ist eine
willkommene Perle.

Felix Busigny

Im Lichte von Hellas, 12. Juli 1955.

Kunst der Griechen

Das Buch, das hier angezeigt werden

soll, hat Reklame nicht nötig; vor
mehr als Jahresfrist ist Arnold von Salis'
Kunst der Griechen in vierter, verbesserter

Auflage in der von W. Rüegg
herausgegebenen Erasmus-Bibliothek des

Artemis-Verlages erschienen, und der
Erfolg im Buchhandel zeigt, daß das
Werk aus der Zeit des ersten
Weltkrieges kaum von seiner Aktualität
eingebüßt hat. Mit Spannung liest man
die 300 Seiten, auf denen in herrlich
fließender, bilderreicher Sprache ein
Überblick über die innere Geschichte
der griechischen Kunst vom kretischen
Vorspiel bis zu ihrem Einmünden in die
römische Reichskunst gegeben wird. Es

mag gleich vorausgenommen sein, daß
die Neubearbeitung für diese Ausgabe
tief greift, überholtes ausmerzt, wesentliche

Ergebnisse klarer herausstellt,
gewichtige Neufunde einbezieht, wie etwa
die Metopen vom Sele, die olympischen
bronzenen Schildreliefs oder den The-
mistokles von Ostia. Ältere
Kunstgeschichten lieferten ein Kompendium des
bekannten Materials; von Salis als
Wölfflinschüler ist der erste, der — für
das Gebiet der griechischen Archäologie
— die Stufen einer inneren Entwicklung
des Formsinns zu gewinnen sucht. Basis
waren ihm die Methoden des Lehrers und
eine ungewöhnlich breite und tiefe Fülle
an Wissen. Ausgedehnte Kenntnis der
griechischen Literatur ermöglichte immer
wieder Ausblicke auf Parallelerscheinungen

an dem anderen großen Kunstzweig

und die Heranziehung der antiken
SchriftqueRen, die Auskunft geben über
Meinungen und Forderungen jener,
denen die ungeheure FüRe des Materials

noch ungekürzt vor Augen stand.
Im Vergleich zum einst Vorhandenen

hat unsere Zeit mit nur spärlichen
Trümmern zu arbeiten; und doch gelingt
es, durch liebevolle Betrachtung
vorzudringen zu den Wurzeln einer
gesetzmäßigen Entfaltung der Formensprache.

Drei große Abschnitte gliedern den
Fluß der Erscheinungen: archaische,
klassische, hellenistische Kunst. Die
begriffliche Klarheit, mit der operiert
wird, äußert sich schon in den Untertiteln

dieser Kapitel, beispielsweise für
die klassische Zeit: 1. Befreiung:
Schlichtheit und Größe — Der Wille
zur Wahrheit — Geistige Werte, 2. Die
Gesetze der Freiheit: Bewegtheit —
Schönheit — Harmonie, 3. Auflockerung:

Entkräftung der Form — Weiche
und weichliche Art. Die klassische Zeit
bildet auch den eigentlichen Höhepunkt
des Buches, denn «... man kann wohl
sagen, daß während ihrer Dauer die
nationale Eigenart am reinsten sich
entfaltet hat. Niemals sonst ist die
griechische Kunst so ,griechisch' gewesen,
so unabhängig und kaum berührt von
ausländischen Einflüssen». In dieser
Unberührtheit erwächst jenes reine
Menschenbild, das fortan Ideal der abendländischen

Kultur für mehr als zwei
Jahrtausende werden sollte, weil es in
göttlicher Schönheit schwebt zwischen
Gesetz und Freiheit. Hier zuerst wird für
die Kunst das Innenleben, die Seele
entdeckt, die im schönen, bewegten Körper
ihren Ausdruck findet. Die
Stilgeschichte wird in diesem Buch also nicht
als etwas Äußeres behandelt, sondern
als Spiegelung jeweiliger geistiger und
seelischer Gehalte verstanden, die bei
den Griechen einen in dieser geläuterten
Klarheit und Reinheit nie wiederkehrenden

Ausdruck gefunden hat. Gegeben
wird nicht nur eine Analyse von Körper-

320



bau und Faltenwurf, es wird zu zeigen
versucht, warum die Falten so und
nicht anders faUen müssen, wie auch in
diesem scheinbar toten Stoff lebendigstes

Leben sich offenbart. Als Beispiel
für die Beseelung der Materie im
klassischen Zeitalter steht der dorische Tempel,

an dessen Schwellungen und
Kurvaturen sich die bei der Plastik
verhüllter liegenden Formgesetze messen
lassen. Schlüssel zum Geheimnis solcher
Vollendung ist die Schönheit, die als
stille Hüterin mitten im bewegten
Leben steht, «... und dem Gesetz ihres
Willens hat sich jede Linie zu beugen».
Diese Schönheit hat etwas Verklärtes,
da sie, sublimiert aus dem Fluß
wechselnder Erscheinungen der Natur, das
Irdische als Idee dem Göttlichen nahe
bringt. Niemals waren die Götter so
menschlich, die Menschen so göttlich
wie in jener kurzen Spanne zwischen
Perserkriegen und Alexanderzeit.

Mit nicht weniger tiefem Einfühlen
dringt von Salis in die Probleme des
Hellenismus ein, der mit seinen vielfach
schillernden Aspekten lange unverstanden

blieb. Erst unsere Zeit wird ihm
gerecht in der Erkenntnis einer
eigenartigen Wesensverwandtschaft mit der
neueren Kunst: der Apoxyomenos dîs
Lysipp ist der erste moderne Mensch!
Eine großartige Definition stößt zu den
Grundlagen dieser gegenüber dem
Klassischen so veränderten geistigen
Haltung, die in der Befreiung der
Individualität von allen Fesseln ihre Wuri-
zeln hat: «Die Frage, ob etwas ,schön'
sei, im Sinne des Vollkommenen und
Fehlerfreien, hat für die Kunst des
Hellenismus nicht mehr die gleiche Bedeutung

wie vordem. Sie hält die Fackel
der Wahrheit in der Hand, und alles,

was in ihrem Glanz erstrahlt, verdient
es auch gesehen zu werden. Und nun
zieht das Leben, wie es wirklich ist, mit
seinem Schimmer und mit seinem Schatten,

mit Blütenduft und herbem
Erdgeruch in die so lange Zeit dem Kult
des Reinen und Schönen allein geweihten

Räume ein.» Naturgemäß bildet
einen Höhepunkt jeder Würdigung der
hellenistischen Kunst Pergamon, durch
dessen leidenschaftliche Formen schon
der ganz junge Gelehrte sich hingerissen

fühlte: als erster hat er in seinem
Frühwerk «Der Altar von Pergamon»
1912 eine geistesgeschichtliche und
stilistische Einordnung der überwältigenden
Funde gegeben, die noch jetzt in der
Fachliteratur mit an vorderster Stelle
steht.

Heute, über siebzigjährig, blickt
Arnold von Salis auf eine reiche
Forscher- und Lehrtätigkeit an verschiedenen

deutschsprachigen Universitäten
zurück. Er war berufen, kraft seiner
künstlerisch sensiblen Natur und einer
tiefen Wissensfülle auf dem Gebiet der
alten und der neuen Kunst, Begeisterung
zu wecken. Wer das Glück hatte, seine
Vorlesungen zu hören, wird sich an den
mitreißenden Flug der Gedanken
erinnern, und die selbe strahlende Kraft
eignet dem Buch, das, mit dem Feuer
der Jugend geschrieben, vom Jugendalter
der europäischen Kunst handelt. Man
möchte die Worte Bacons darunter
setzen: «antiquitas saeculi iuventus
mundi, nostra profecto sunt antiqua
tempora, cum mundus iam senuerit»,
das Altertum ist die Jugend der Welt:
in Wirklichkeit ist unsere Zeit alt, da
die Welt greisenhaft geworden.

Ines Jucker

Die echten Briefe Piatons

Sich in Briefe bedeutender Männer

zu vertiefen, hatte zu allen Zeiten
etwas Verlockendes. Dahinter mag ebenso

sehr die Hoffnung stehen, dem
bewunderten Genie nahezukommen, wie
auch das Verlangen, hinter die Kulissen
zu sehen und beim Großen das menschlich

Allzumenschliche zu erhaschen.
Von Piaton sind in der Sammlung

seiner Werke dreizehn Briefe überliefert.

Daß gerade bei ihm ein solches

Offenbaren des Persönlichen dem
leidenschaftlichen Interesse aller Freunde des

Philosophen begegnen muß, ist
selbstverständlich, hat er doch in seinen
Dialogen fast immer Sokrates zum Träger
der Gedankenführung gemacht, ohne je
in eigenem Namen hervorzutreten. So
scheinen diese Briefe die Möglichkeit zu
bieten, eine oft schmerzhaft empfundene
Lücke in der Erfassung Piatons zu
schließen.

321



Die Freude an diesen einzigartigen
Dokumenten wird aber dadurch

vergällt, daß eine Eintretensfrage einer
letzten Lösung immer noch harrt: Sind
die unter dem Namen Piatons tradierten

Briefe echt, oder stellen sie mehr
oder weniger geschickte Unterschiebungen

dar? Der Zweifel ist nur allzu
berechtigt, wenn man erwägt, mit welcher
Unbekümmertheit, die uns Moderne fast
frivol anmutet, das Altertum Reden
und Briefe bekannter Männer erfunden
hat, sei es, um persönliche Bekenntnisse

zu fingieren, sei es, um geahnte
oder ersehnte Beziehungen zwischen zwei
Menschen zu einer Scheinrealität zu
erheben; man denke etwa an den gefälschten

Briefwechsel zwischen dem stoischen
Philosophen Seneca und dem Apostel
Paulus. Daß solche Erfindungen im
antiken Rhetorikunterricht sogar
schulmäßig betrieben wurden, kompliziert die
Verhältnisse noch mehr.

Die uns unter dem Namen Piatons
vorliegenden Briefe müssen allerdings —
auch wenn sie unecht sein sollten —
früh entstanden sein. Der berühmte
Philologe Aristophanes von Byzanz führt sie

gegen Ende des 3. vorchristlichen
Jahrhunderts in seinem Verzeichnis der
Platonischen Werke auf und bekennt sich
damit auch zu ihrer Echtheit. Trotzdem
hat in der Neuzeit die im 18. Jahrhundert

einsetzende philologische Kritik
vorerst die Briefe Piatons in ihrer
Gesamtheit als unecht erklärt, bis dann,
vor allem in den letzten Jahrzehnten,
eine differenzierte Untersuchung bei
jedem Brief die Echtheitsfrage gesondert
stellte und zu einer Scheidung in echte
und unechte gelangte. An dieser Sichtung

maßgebend beteiligt war Ernst
Howald, der in einer wissenschaftlichen
Ausgabe der Platonischen Briefe (Zürich

1923) mit Berücksichtigung aller
vorliegenden Einzelerkenntnisse den
sechsten, siebten und achten Brief als
echt erklärte, eine Ausscheidung, die
trotz vieler seither geäußerter Bedenken

und Neuinterpretationen auch heute
noch die meiste Wahrscheinlichkeit für
sich hat.

Diese drei von ihm als echt
anerkannten Briefe stellt nun Howald im
Rahmen der Bibliothek der alten Welt
unter dem Titel Die echten Briefe
Piatons in einer Ausgabe zusammen, wobei
dem griechischen Text die Übersetzung
des Herausgebers gegenübergesteUt ist1).
Eine Einführung enthält nach einer all¬

gemeinen Einleitungspartie für jeden
Brief eine eigene Deutung. Als Beispiel
eines unechten Briefes ist, ebenfalls mit
einer Einleitung versehen, der zweite
Brief beigegeben. Anmerkungen zu
einzelnen Briefstellen und eine Zusammen-
steUung der wichtigsten wissenschaftlichen

Literatur schließen den schlanken

Band von 180 Seiten, der es ver-'
dient, in die Hand vieler Freunde
Piatons zu kommen.

Dadurch nämlich, daß die —
teilweise recht unerfreulichen — unechten
Briefe ausgeschieden sind, bekommen die
als echt angesprochenen ihren besonderen

Glanz. Da ist der sechste Brief, von
Howald in einer meisterhaften Einleitung

interpretiert, ein besonders
charmantes Stück der Sammlung: In jener
unnachahmlichen Mischung von Ernst
und Scherz, die Piaton eignet, versucht
er, drei Männer zu einem Freundschaftsbund

zu bewegen. — Als schon dem
Umfang nach dominierendes Hauptstück
steht in der Mitte der siebte Brief. Es
ist ein Schreiben an eine politische
Gruppe in Sizilien, gleichzeitig aber auch
ein Manifest an die gesamte griechische
Welt, das Rechenschaft über Piatons
Beziehungen zu Dionysios IL, dem Tyrannen

von Syrakus, gibt. Bekanntlich hatte
Piaton gehofft, auf dem Weg über eine
philosophische Ausbildung des jungen
Herrschers sein Staatsideal in die
Wirklichkeit umzusetzen. Es mißlang ihm,
zum Schmerz und auch zur Schadenfreude

der Zeitgenossen. Eingelegt ist in
diesen Brief ein erkenntniskritischer
Abschnitt, dem Howald ein besonderes
Kapitel seiner Einleitung widmet. Die Partie

ist von Piaton als Beweisführung
gegen jeden gestaltet, der letzte
philosophische Erkenntnisse der Schrift
anvertrauen wollte. Dionysios hatte sich
nämlich angemaßt, ein philosophisches
Buch herauszugeben, das von den
Zeitgenossen als Niederschlag der — durch
die Schuld des Tyrannen gar nicht
erfolgten — philosophischen Schulung
durch Piaton angesprochen werden
mußte. In diesem Zusammenhang ist
wohl jener die Verehrer Piatons immer
wieder irritierende Satz zu verstehen
(S. 107): «Von mir wenigstens gibt es
keine Schrift darüber und wird es sicher
auch nie eine geben; denn das läßt sich
nicht in Worte fassen wie andere
Wissenschaften, sondern aus dem
Zusammensein in ständiger Bemühung um das
Problem und aus dem Zusammenleben

322



entsteht es plötzlich wie ein Licht, das
von einem springenden Funken entfacht
wird, in der Seele und nährt sich dann
weiter.» — Der achte Brief ist an
dieselben Männer gerichtet, schließt sich
auch im Inhalt eng an den vorausgehenden

an; allerdings gibt das Verhältnis
zwischen beiden Schreiben eine Reihe
von Rätseln auf, von denen auch
Howald bekennen muß, daß er sie nicht
zu lösen vermag.

Die Lektüre des vorliegendes Bandes

wird dem Leser zum hohen Genuß.
Neben den fesselnden Einleitungskapiteln

ist es vor allem die Dbersetzungs-
kunst Howalds, die dem Buch seinen
Wert verleiht. Es gelingt hier, zwei fast
unvereinbare Forderungen zu erfüllen:
die Nuance des Originals durchschimmern

zu lassen und trotzdem einen
deutschen Text zu geben, der gerade den des
Griechischen unkundigen Leser fesseln

muß. Diese Qualitäten machen auch den
— vom Herausgeber selbst am klarsten
gesehenen — Einwand zur zweiten
Sorge: Wer mit der Problematik der
Echtheitsfrage nicht vertraut ist, wird
mit allzu großer Zuversicht die durch
die vorliegende Ausgabe entschiedene
Trennung in echte und unechte Briefe
hinnehmen, um so mehr, wenn man sich
von den Ausführungen Howalds leiten
läßt, die, einmal gelesen, den
unvoreingenommenen Leser mit ihrer
fesselnden Überzeugungskraft in ihren
Bann zwingen und ihm kaum mehr
erlauben, die vorgeführten Probleme
anders zu sehen.

Ernst Gegenschatz

1) Die echten Briefe Piatons,
übertragen und eingeleitet von Ernst Howald.
Artemis-Verlag, Zürich 1951.

Mensch und Erde

Der wachsende Erfolg und
Widerhall der alljährlich im Sommer in
Ascona stattfindenden Eranos-Tagungen
beweist das Bedürfnis vieler geistig
interessierter Menschen, aus der Vielfalt
der zivilisatorischen Erscheinungen der
Gegenwart zu einer einheitlicheren
Weltschau zu kommen. Denn es geht
ja bei diesen Tagungen, wo prominente
Redner, meist Wissenschafter, verschiedenster

Einstellung und Nationalität
über ein gegebenes Thema sprechen —
jeder vom Blickwinkel seiner Wissenschaft

und seines Interessekreises aus —,
um die Zusammenschau von Einzelergebnissen

und damit um eine Sinndeutung
des menschlichen Daseins. Das
Charakteristische der Themenstellungen besteht
dabei in der Tatsache, daß immer
Grundsätzliches, in der Terminologie C. G.
Jungs gesprochen «Archetypisches» zur
Behandlung kommt, was schon seiner
Natur nach anregt und im Grunde
genommen unausschöpflich ist. Das sieht
man besonders am jüngsten Eranos-Jahrbuch,

welches die Referate der letzt
jährigen Tagung zusammenfaßt und
wiedergibt1). Das Thema lautete Mensch und
Erde, und allein schon der Umstand, daß
— wie frühere Jahre — Psychologen,
Biologen, Theologen und Philologen zu
Wort kamen, mag eine VorsteRung von

dem Reichtum der aufgeworfenen Fragen

und von den verschiedenen
Blickwinkeln vermitteln, unter denen sie
beantwortet wurden. So untersuchte
Erich Neumann in seinem Referat «Die
Bedeutung des Erdarchetyps für die Neuzeit»

die Rolle des Irdischen im Bewußtsein

und Unbewußten des modernen
Menschen und kam u. a. zu folgenden
Überlegungen: «Die psychologische
VerErdung des modernen Menschen ist nicht
einfach zu beschreiben, denn es handelt
sich keineswegs darum, daß er im
primitiven Sinne des Wortes ,materialistisch'

geworden sei, obgleich auch das
in hohem Maße der Fall ist und mit
in das Bild seiner Ver-Erdung hineingehört.

Wesentlicher ist das Ertrinken
des menschlichen Bewußtseins in Fakten

und Daten, seine Überwältigung und
Überflutung durch Tatsachen auf
unendlich vielen Gebieten, die für ein
Einzelbewußtsein nicht einheitlich zu
ordnen, geschweige denn zu verarbeiten
sind. Die uns allen bekannte Situation
der Aufspaltung in unendlich viele
Disziplinen und Spezialisierungen hat dazu
geführt, daß der moderne Mensch kein
einheitliches Weltbild mehr besitzt,
sondern sich mit einem seltsamen
Konglomerat aus alten weltanschaulichen
Bruchstücken, neuen Einsichten, un-

323



überprüften Auffassungen usw;.
begnügt.»

Spezieller, wenn auch nicht unbedingt

spezialistenhafter, behandeln
andere Referenten das Thema «Mensch und
Erde». Interessant ist vor allem Gershorn
Scholems Untersuchung über «Die
Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen

und magischen Beziehungen». Der
Golem selbst ist ja eine archetypische
Erdgestalt, ein durch magische Kunst
vom Menschen geschaffenes künstliches
Wesen, und rückwirkend wieder von
unheimlicher magischer Wirkung auf
den Menschen. Wer sich mit ihm
beschäftigte, beschäftigte sich mit dem
Problem des Irdischen von seiner
unheimlichsten Seite her.

In die Kirchengeschichte führt
Ernst Benz mit seiner Untersuchung
«Die Heilige Höhle in der Alten
Christenheit und in der östüch-orthodoxen

Kirche» und Jean Daniélou mit seiner
Vorlesung «Terre et Paradis chez les
Pères de l'Eglise»; in das östliche
Geistesleben weisen u. a. Daisetz T. Suzuki
mit «The Role of Nature in Zen Buddhism»

und Giuseppe Tuccis Vortrag
«Earth in India and Tibet». — Wie
schon mehrere Jahre zuvor bringt auch
in diesem Band der Basler Biologe Adolf
Portmann mit seinem Referat («Die
Erde als Heimat des Lebens») eine
zugleich ideenreiche, wie auch überlegene
Note in die Reihe der publizierten
Vorlesungen. An Naheliegendes anknüpfend,
dabei in geistvolle Tiefen dringend,
versteht er es, auch einem größeren
Publikum allgemeinere wissenschaftlich:
Fragen verständlich darzubringen.

Jürg Fierz

i) Eranos-Jahrbuch 1953 (Band
XXII). Rhein-Verlag, Zürich 1954.

Ein Tessiner Roman

Wer immer Elena Bonzanigo aus
den «Storielle primaverili» '), ihren
reizvollen Kindheitserinnerungen, kennt
und aus ihrem zur Zeit des Frühbarocks
spielenden lebensprühenden Roman
«Serena Serodine» 2), wird sich besonders
freuen an ihrem unlängst erschienenen
Roman «Oltre le mura», «Hinaus aus
den Mauern» 3). Der erste Roman schildert

die bewegte, teils tragische Jugend
der (von der Dichterin erdachten) Tochter

Battista Serodines, des für etüche
Jahre nach Italien ausgewanderten asco-
nesischen Bildhauers, schildert ihre
Entwicklung zur Malerin, ihre Verehelichung

mit dem Maler und Hauptmann
Gualtiero von Roll. Der zweite (erfaßbar,

genießbar ohne Kenntnis des
vorangegangenen) erzählt die Geschicke
Gualtieros und Serenas zu Beginn ihres
Ehelebens.

Das junge Paar läßt sich nieder
in der Vignaccia, der heutigen Ca' di
ferro bei Locamo, deren Besitzer,
Gualtieros Onkel Ascanio a Pro, sich der
Rekrutierung und Ausbildung forscher
Söldner widmet. Gualtiero steht ihm als
Instruktor zur Seite. Bald aber wird er
mit einer Söldnerschar nach Frankreich

abgeordnet und gerät in
dreijährige Gefangenschaft. Derweilen bleibt
Serena den Gehässigkeiten der eifersüch¬

tigen Kusine ausgesetzt und, während
einer Abwesenheit Ascanios, wird sie

von ihr vertrieben. Bei seiner Rückkehr
in die Vignaccia vernimmt Gualtiero
Serenas bittere Erfahrungen, doch kann
und will er nicht glauben, daß sie und
sein Söhnchen der Pest zum Opfer
gefallen seien, und er reitet aus auf die
Suche.

Nach verzweifeltem Hin und Her
durch Bellinzona, nach erregten Gesprächen,

bunten Szenen mit Gewährsleuten
aRer Art, nach leidenschaftlichem
Wortwechsel mit Bruder Umilio, dem zum
Kapuziner bekehrten Bänkelsänger, der
Serena auf abenteuerlichen Wegen
beschützt hatte, weiß er, daß Gualtierino
zwar der Seuche erlag, nicht aber
Serena, daß diese, zermürbt, sich zu den
Bellenzer Ursulinerinnen flüchtete und
nunmehr gewiRt ist, Klosterfrau zu
werden. Bangen Herzens begibt er sich
an ihre Zufluchtsstätte, versteht es, die
Enttäuschte, Verschüchterte aufzuklären
über seine harten, in der Fremde
verbrachten Jahre — ohne gewisse, wenn
noch so flüchtige Stunden ehelicher
Untreue, von denen sie Kunde, ja Beweis
erhalten hatte, zu verschweigen —,
versteht es, sie aufzurichten, sie von seiner
geläuterten, gefestigten Liebe zu
überzeugen, und es gelingt ihm, sie für sich

324



zurückzugewinnen, sie aus den Mauern
des Klosters hinauszuführen: «oltre le
mura, nel sole». Ein neues, durch beider

Leiden geweihtes Leben versprechen
sich die Neuverbundenen, eine neue, von
innen her lichte Gemeinsamkeit.

Im Gegensatz zum Roman «Serena
Serodine», dem epische Breite eignet,
eignet diesem, bei aller Fülle, bei aller
Farbigkeit, rasche dramatische Abwicklung.

Ihm eignet auch Wärme und Einheit

des Tones, schon weil die ganze,
an Serena gerichtete Erzählung aus
Gualtieros Mund hervorgeht, aus dem
intensivst mitbeteiligten Ich. Ein
Verfahren, dessen Tücken die Dichterin fast
durchweg zu meistern vermag. Verschiedenes

andere wäre dem fesselnden
Roman nachzurühmen: in knappen Zügen
anschaulich historische Hintergründung

der Ehefabel, Verwobensein von
Landschaft und Handlung, Einprägsamkeit
der mannigfachenGestalten, Lebendigkeit
der "häufig verwendeten Gesprächsform,
Gleichgewicht von Pathos und Humor.
Nicht umsonst hat Elena Bonzanigo zehn
Jahre lang mit nimmermüdem Kunstfleiß

sich um ihr jüngstes Werk
gemüht. Errungen hat sie dabei, und dies
besagt nicht wenig, ein, gegenüber dem
früheren, noch glückhafteres Fabulieren,

welches, aus tiefen Schichten, reich
und rein hervorquült.

Elsa Nerina Baragiola

i) Orell Füßli, Zürich, 2. Aufl.
1943. 2) Mazzuconi, Lugano 1944. 3)
Eb. 1955.

Diktierapparat DICTAPHONE

Neuestes Modell Time-Master 5 - das

Spitzenerzeugnis der größten und erfahrensten

Spezialfabrik. Elektronisch verstärkte,
sichtbare und unauslöschbare Diktataufnahme

auf ein federleichtes unzerbrechliches

Plasticband. Einfach in der
Handhabung durch Chef und Sekretärin und
sehr zuverlässig. Unterlagen über die
glänzende Rendite stehen zur Verfügung.

RN FÄCHER-KARTEI

die Schnell-Kartei für Büro und Reise.

Vorzüge dieser im In- und Ausland seit

Jahren bewährten RN-Spezialitat: geringer
Platzbedarf, Karten öffnen sich selbsttätig

zu vortrefflicher Übersicht auf Anschriften
und Signale, vielfältige Signalisationsmög-
lichkeiten, preiswert in Anschaffung und

Unterhalt. Kostenlose, zuverlässige Beratung

in allen Kartei-Fragen.

Schreibmaschinen SMITH-CORONA

Jede Smith-Corona (Portable-Modelle ab

Fr. 295.—) ist das Ergebnis 50jähriger
Erfahrung und Pionierarbeit im
Schreibmaschinenbau. Besondere Merkmale : schöne

Schrift, leichter und leiser Gang, mühelose

Umschaltung, sinnreich und grirfsicher
angeordnete Bedienungsorgane. Kostenlose

und unverbindliche Probestellung!
Ausstellung: Beethovens«. 49/Gartenstr.

Prospekte bereitwillig von

VsS3 Bahnhofstraße 22

Zürich, Tel. (051) 23 37 07

ml
QÏÏÏÏ

INH.: PRIMUS BON TEL. 234644

Der Treffpunkt für geschäftliche
Besprechungen und das gediegene
Restaurant im I. Stock

325


	Bücher-Rundschau

