
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 3

Artikel: Dietrich Bonhoeffers Erbe

Autor: Hase, Hans Christoph v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIETRICH BONHOEFFERS ERBE

VON HANS CHRISTOPH v. HASE

Ein kleiner Band Briefe aus einer Gefängniszelle des Hitlerreichs

bewegt seit 1951 stärker und stärker die evangelische Laienwelt

wie die junge Theologengeneration Deutschlands. Es sind in
zweijähriger Einzelhaft 1943—1945 im Wehrmachtgefängnis Tegel
gewachsene Betrachtungen, Meditationen und Gedichte über Leben
und Tod, Kultur und Geschichte, Kirche und Welt, über die
letzten Wurzeln des Verfalls und über die Aufgabe einer
«religionslosen» Verkündigung an eine «mündig gewordene Welt»
aus der Hand eines jungen Theologen. Sie lassen eine ebenso
weltoffene, männlich tapfere wie höchst sensible, in die letzten Tiefen
christlichen Glaubens hineinlotende Persönlichkeit erkennen. Was die
evangelische Kirche an ihm verloren hat, erhellt aus der Tatsache,
daß seine prophetisch hellsichtigen Aussagen jetzt nach zehn Jahren
als eine Herausforderung an die traditionelle Gläubigkeit evangelischen

Kirchentums empfunden werden und seine nachgelassenen
Werke eine immer stärkere Wirkung ausüben. Zu Lebzeiten kannten
ihn nur wenige als einen der radikalen Mitkämpfer der Bekennenden
Kirche. Rede- und Aufenthaltsverbote der Gestapo schränkten sein
Wirken auf den engen Bereich des flüchtig errichteten Predigerseminars

der Bekennenden Kirche in Finkenwalde in Pommern ein,
wo er in bewußter Beschränkung von 1935—1939 ihre «illegalen»
Vikare in kurzen Halbjahreskursen zurüstete.

So lag es nahe, diese seine ehemaligen Schüler, soweit sie den
Krieg überlebt hatten, zu versammeln, damit sie aus eigener Erfahrung

ihren Beitrag zur Interpretation seines fragmentarisch gebliebenen

Lebenswerkes gäben. Wie stark sie in so kurzer Zeit von
Bonhoeffer geprägt waren, zeigte sich daran, daß sie fast alle aus
Ost und West mit großer Freude auf die Einladung reagierten und
40 von ihnen sich in Bethel bei Bielefeld versammelten.

Zwei Fragen standen im Brennpunkt der Gespräche: Was wollte
Bonhoeffer mit der Forderung der «religionslosen» Verkündigung
an eine «mündig gewordene Welt» — und: wie kam er, den seine
Schüler als radikalen Pazifisten kannten, zur christlichen Bejahung,
ja zur Teilnahme an der politischen Widerstandsbewegung, die am
20. Juli 1944 ihren tragischen Höhepunkt fand?

Bonhoeffer, dessen Elternhaus ein Brennpunkt wissenschaftlichen,

kulturellen und politischen Lebens in der Reichshauptstadt
gewesen war, dessen Horizont durch Studien- und Amtsjahre in
Spanien, Amerika und England geweitet war, und dessen verheißungs-

154



volle Dozentenlaufbahn an der Universität Berlin 1933 jäh
unterbrochen wurde, stand ebenso fest im weiten Raum der Welt wie im
engsten Bereich eines strengen geistlichen Lebens.

In Finkenwalde wandte er sich bewußt der Bildung engster,
geistlicher Gemeinschaft zu, die er unter die Forderung der
Bergpredigt stellte. Das gemeinsame Gebet, die Meditation, die persönliche

Beichte, der regelmäßige Gang zum Abendmahl, eine zuchtvolle

Tisch- und Lebensgemeinschaft, daneben aber fröhliche Musik
und Reisen prägten die jungen illegalen Vikare, die bereits manche
Narben des Kirchenkampfes trugen. Bonhoeffer sah damals, daß aller
Widerstand der Kirche auf schwachen Füßen stand und dem zu
erwartenden totalen Angriff nicht gewachsen sein würde. Es
schmerzte ihn, daß die Kirche wohl um ihre Freiheit opferbereit
kämpfte, daß sie aber zum Widerstand gegen das Unrecht,
insbesondere das an den Juden geschehende, nicht die nötige Kraft
fand. Darum kam es ihm darauf an, eine kleine Schar zu
einem entschlossenen Leben in der Nachfolge Jesu einzuüben. Ihm
schwebte eine von Mitläufern gereinigte Kirche vor. Gerade die
folgende Zeit ließ ihn indessen erkennen, daß ein solcher Kern nie für
sich selbst und seine Religiosität, sondern nur «für die Welt» da sein
dürfe.

Seit Kriegsbeginn kam Bonhoeffer immer mehr in Berührung
mit den Männern, die Hitler mit aktivem Widerstand zu begegnen
entschlossen waren. Sein Bruder Klaus und seine Schwäger Schleicher

und von Dohnany gehörten dazu. Neben den Christen aber fand
er zahlreiche Männer darunter, die um des Rechts und der Menschlichkeit

willen, ohne christliche Motivierung zum letzten Opfer
entschlossen waren. Das war «die mündig gewordene Welt», die es

ernst zu nehmen galt.
Dazu kam im Gefängnis der säkularisierte Mensch in seiner

nihilistischen Steuerlosigkeit, wie er ihn seit 1943 in Gestalt der
stumpfen Wachmannschaft wie der Häftlinge vom ehemaligen NS-
Funktionär bis zum Deserteur erlebte.

Unter diesen Eindrücken formuliert Bonhoeffer die Einsicht,
daß die Welt mündig geworden sei und die Kirche das schlicht
anzuerkennen habe. Seit dem 13. Jahrhundert hat der Mensch in
zunehmendem Maße gelernt, «in allen wichtigen Fragen mit sich selbst

fertig zu werden ohne Zuhilfenahme der Arbeitshypothese Gott».
Er entzieht sich seiner Vormundschaft, Gott verliert immer mehr
an Boden.

Der Versuch der christlichen Apologetik aber, dem Menschen
zu beweisen, daß er ohne Gott nicht leben könne, ist sinnlos, weil
er den Menschen «in seine Pubertät» zurückversetzen will, er ist
unvornehm, weil er die Schwäche des Menschen in Grenzsituationen,

155



Schuld, Unglück, Tod auszunützen sucht, er ist unchristlich, weil
er den Menschen nicht Christus, sondern einem religiösen Gesetz
unterwerfen möchte. «Gott ist kein Lückenbüßer... im Leben und
nicht erst im Sterben, in Gesundheit und Kraft und nicht erst im
Leiden, im Handeln und nicht erst in der Sünde will Gott erkannt
werden.» Denn Jesus Christus «ist die Mitte des Lebens und ist
keineswegs .dazu gekommen', uns ungelöste Fragen zu beantworten»
(Widerstand u. Ergebung S. 211). Darum ist es notwendig, «daß man
den Menschen in seiner Weltlichkeit nicht .madig macht', sondern
ihn an seiner stärksten Stelle mit Gott konfrontiert» (S. 236). Das
Christentum als Religion, die religiöse Bedürfnisse befriedigt, ist am
Ende. Die Zukunft verlangt ein «religionsloses Christentum», dessen
«tiefe Diesseitigkeit voller Zucht ist, und in der die Erkenntnis des
Todes und der Auferstehung immer gegenwärtig ist» (248). Die
Verkündigung soll den Menschen nicht auf ein metaphysisches Jenseits,
sondern auf den Nächsten als das eigentlich Transzendente verweisen.

«Nicht der religiöse Akt macht den Christen, sondern das
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben» (244). Denn im
Leiden Christi, in seiner Schwachheit, liegt das Geheimnis seiner
erlösenden Macht. Damit gibt uns Gott «zu wissen, daß wir leben
müssen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden».
Es wird deutlich, daß hinter diesen Sätzen Bonhoeffers keine
Reduktion des «Religiösen» auf das «Ethische» steht, sondern daß er
von dem «Ganzheitsanspruch» des für die Welt leidenden Christus
ausgeht1).

Hier fanden Bonhoeffers ehemalige Schüler Antwort auf die
weitere, sie stark bewegende Frage, wie er, der so radikal mit der
Bergpredigt ernst gemacht und sie auf den Weg der Gewaltlosigkeit
gewiesen hatte, seinen Schritt in die Reihen der aktiven Widerstandskämpfer

als Christ gerechtfertigt hat. Einige wenige Freunde, die
seinen Weg bis zum Ende hatten verfolgen können, gaben Antwort
darauf.

Bonhoeffer hatte dem Staat als dem «Aufhalter» des Chaos sein
biblisch begründetes Recht zuerkannt, selbst wenn dieser unrecht
handelte. Nach 1938 (Fritzschkrise) kam er zu der endgültigen
Einsicht, daß der Staat Hitlers seine eigenen Rechts- und
Ordnungsgrundlagen in der Wurzel beseitigt habe und dieser Ausnahmezustand
von den Sehenden das Wagnis fordere, ohne Gesetz zu handeln, allerdings

in der Erkenntnis, daß auch dieses Handeln sie vor Gott schuldig

mache. Angesichts der Führung des Krieges wie der Vernichtung

Dietrich Bonhoeffers wichtigste Werke: Nachfolge, 4. Aufl. 1952; Ethik,
1949; Widerstand und Ergebung, Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, 4. Aufl.
1954; dazu Gedenkheft zum 10. Todestag: «Die mündige Welt», 1955; sämtlich im
Chr. Kaiserverlag, München.

156



der Juden mußte der Christ mitschuldig werden, ob er handelte oder
die Gewaltlosigkeit bejahte. «Es ist kein Ruhm, auf den Ruinen
seiner Vaterstadt zu stehen in dem Bewußtsein, nicht schuldig geworden

zu sein.» So gibt es für den Christen im äußersten Fall den Ruf
zur «Schuldübernahme»: «Jesus will nicht auf Kosten der Menschen
als der einzig Vollkommene gelten... Als im geschichtlichen Dasein
verantwortlich Handelnder wird Jesus schuldig. Es ist — wohlgemerkt

— allein seine Liebe, die ihn schuldig werden läßt» (Ethik
S. 187). Wenn ein Amokläufer durch die Straßen rast, genügt es
nicht, daß der Christ im nächsten Hausflur einen Verbandplatz für
die Opfer aufmacht, er muß ihm in den Arm fallen, auch wenn er
dadurch schuldig werden sollte.

So arbeitet Bonhoeffer in den Widerstandskreisen Berlins mit
an den Plänen für die Gestaltung Deutschlands nach dem Sturz des

Regimes. So übernimmt er im Kriege einen Auftrag im Stabe des
Admirals Canaris, des Leiters der Abwehr im Oberkommando der
Wehrmacht, der es ihm ermöglicht, auf Reisen in die Schweiz und
nach Schweden über seine ökumenischen Freunde die eventuelle
Haltung der Westmächte nach einem Sturz Hitlers zu sondieren —
zur mißtrauischen Verwunderung seines Freundes Karl Barth.
Noch ohne fundierten Verdacht läßt ihn die Gestapo 1943 verhaften,
bis er, noch immer ohne ordentliches Prozeßverfahren, am 8. April
1945 im Lager Flossenburg in Bayern durch ein Sonderkommando
der SS ermordet wird.

Bonhoeffer war sich klar, in all diesem nicht als Diener der
Kirche, sondern als Gott verantwortlicher Deutscher zu handeln.
Dennoch stellt seine Entscheidung der christlichen Ethik unüber-
hörbare Fragen. Seine Sätze über «Christus und die mündig gewordene

Welt» aber stellen in der gegenwärtigen Epoche der Restauration

in der Kirche eine nicht zu übersehende Herausforderung dar.
So beschloß der Kreis seiner Freunde, in dankbarer Anerkennung

der von der jüngsten Theologengeneration getriebenen gründlichen

Beschäftigung mit Bonhoeffers Lebenswerk, seinerzeit weiter
an der Sammlung, Klärung und Deutung seines Erbes mitzuarbeiten.

157


	Dietrich Bonhoeffers Erbe

