
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 35 (1955-1956)

Heft: 12

Artikel: Dienst an Spanien : über den Spanier José Ortega y Gasset

Autor: Schüler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schritte erzielen lassen. Die Sympathien
für solche Pläne beruhen teilweise leider

auf Trugschlüssen: Der
Bevölkerungsdruck wird infolge rationeller
Methoden keineswegs verhindert, sondern
erhöht. Für die Industrie sind aber auch
ohne Strukturänderung der Landwirtschaft

genügend Arbeitskräfte vorhanden.

Eine solche wird lediglich den
handwerklich-industriellen Bereich, der
den Menschenüberschuß aufnehmen
könnte, ebenfalls vorzeitig zum
überlaufen bringen. Schließlich ist auch zu
bedenken, daß in Ländern mit genügend
Menschen die modernen Produktionsmethoden

nicht vom Masseneinsatz von
Maschinen abhängig sind. — Die bessere

Art, landwirtschaftlichen Fortschritt
ohne negative Wirkungen im menschlichen

Bereich zu erzielen, ist daher die
genossenschaftliche Förderung selbstän¬

diger Kleinbauern. Echt genossenschaftliche

Grundsätze müssen hier zur
Anwendung kommen, indem nur diejenigen
Funktionen, die über die Grenzen des
kleinen Einzelbetriebes oder über die
intellektuellen Fähigkeiten des
Kleinbauern hinausgehen, auf die Genossenschaft

zu übertragen sind, während alias
übrige, vor allem die eigentliche
Feldarbeit und die Viehhaltung, in der Hand
des selbständigen Bauern verbleiben
muß. Dabei ist immer zu berücksichtigen,

daß in den asiatischen Ländern
weder ein hohes Bildungsniveau der
ländlichen Bevölkerung noch europäischer

Erwerbssinn und Wille zum
Fortschritt vorausgesetzt werden können. —
Ein Reformplan solcher Art wird in
diesem Jahr in einigen Beispieldörfern
der pakistanischen Provinz Punjab zum
Anlaufen kommen.

DIENST AN SPANIEN
176er den Spanier José Ortega y Gasset

VON ALFRED SCHÜLER

Nahe der chilenischen Küste sichtet Mr. Delano, der Kapitän
eines amerikanischen Robbenfängers, ein ziellos dahintreibendes,
unbeflaggtes, ein offenbar manövrierunfähiges Schiff, dessen Situation

undurchsichtig ist. Der neugierige, gutgläubige Amerikaner, ein
hilfsbereiter Mensch, begibt sich an Bord des Frachters, der, genauer
besehen, durch einen verwitterten und verschmutzten Helm am Bug
als spanisches Schiff kenntlich wird. Der Amerikaner sieht sich von
einem Schwärm Neger umringt. Sie zupfen Werg. Sie schleifen Äxte.
Es scheint in diesem seltsamen Treiben eine Ordnung zu herrschen,
die eigengesetzlich ist. Don Benito Cereno, der Kapitän des spanischen

664



Frachters, ist in seinem Gebaren noch befremdlicher. Ein Schwarzer,
Babo genannt, begleitet mit einer stechenden Aufmerksamkeit jede
Regung, jede Geste des melancholischen Kastiliers. Babo könnte eher
ein Freund als ein Diener seines Herrn sein, der seinerseits wie eine
Marionette agiert. Cereno läßt auf dem Schiff das Regiment
augenscheinlich schleifen, so deutet es der amerikanische Besucher;
Cereno pendelt zwischen lässiger Gleichgültigkeit und durchgreifender
Strenge. Und Mr. Delano wird durch das Verhalten des Kastiliers
zu den widersprüchlichsten Vermutungen veranlaßt, er kann sich auf
das Schillernde, auf das Zweideutige im Wesen des Spaniers keinen
Reim machen. Bis der Amerikaner sich endgültig von dem spanischen
Schiff trennt, zu seiner Schaluppe hinunterklettert, und in diesem
Augenblick Benito Cereno mit einem kräftigen Sprung sich zu dem
Amerikaner in Sicherheit flüchtet und später aussagt, daß er von
seiner aufrührerischen Mannschaft wie ein Sklave behandelt, daß
er von ihr gezwungen worden war, den freien Kapitän zu mimen.
Cereno, der dieser Diktatur entronnen ist, versinkt allerdings in der
Freiheit, die er gewählt hat und die ihn aber auch aus seiner persönlichen

Situation herausgerissen hat, in einen brütenden Trübsinn, er
siecht dahin, sein Elan ist erstorben, bis er hinter Klostermauern
endgültig verstummt.

Die Fassade der Situation

Für eine Zeit, in der die natürlichen Mythen ausgelaugt sind,
hat Herman Melville, der amerikanische Dichter, mit seiner Erzählung

«Benito Cereno» eine Figuration geschaffen, an der eine
bestimmte Lage schlüssig ablesbar ist. Zumindest die Lage der
Intelligenz, der Elite alten Stiles — an dem Schicksal Cerenos, dessen
Existenz dem Außenstehenden so wenig eindeutig vorkommen muß,
die Lage der Intelligenz, wenn alle künstlichen Ordnungen entfallen
sind und das Natürliche gegen den «Kopf» rebelliert, mit
Scheinordnungen sich drapiert. Aber auch die Lage Europas, das hier in
seinem beharrlichsten Land sich manifestiert, Spanien, das registrierende

Gewissen Europas, selbstsicher, gelassen, reglos, alle Neuerungen

wie das Naß eines Regenschauers abschüttelnd, hinter dem
Schutzwall der Pyrenäen verharrend, seiner Stunde wartend. Der
naive Amerikaner kratzt nur die Fassade dieses Schicksals an, er
steckt nicht im Räderwerk, durchschaut nicht die wahren
Machtverhältnisse, vermag auch nicht den Sog der Tradition zu taxieren,
dem sein Schützling schließlich erliegt.

Manchmal möchte man annehmen, daß wir Ortega y Gasset, den

Spanier, dem die Rolle eines Benito Cereno auf den Leib geschrieben

665



war, mit den Augen des Mr. Delano wahrgenommen haben. Wir sahen
den geistvoll brillierenden Philosophen, wir ergötzten uns an dem
hurtigen Essayisten, wir bewunderten ein behendes philosophisches
Eichhörnchen, das treffsicher voi einem Wissenschaftszweig zum
anderen sprang, überall einige Wahrheiten zu ergattern wußte. Wir
steckten seine vielen Artigkeiten als bare Münzen ein. Wir lasen
einen großen Journalisten, der die Blumigkeit des Spaniers mit der
natürlichen Klarheit des Romanen vereinte, der seine europäischen
Leser, vor allem die schwerfüßigen Deutschen, mit seiner
Leichtigkeit und Eleganz bezauberte. Wir bestaunen seine Methode, die
an die Finessen des Banderilleros erinnert, jenes Stierkämpfers, der
beherzt in die Mitte der Arena springt, waffenlos den gereizten Stier
seitwärts anläuft, um ihm bändergeschmückte Stäbe in den Nacken
zu stechen. Kurzum, wir sahen den europäisierten Ortega, den
ausschweifenden Spanier, wir sahen ihn zumeist herausgedreht aus seiner
eigenen Situation. Wir griffen nach seinen kulturkritischen Diagnosen,

die er an seinen Landsleuten abgelesen hatte, die er verschiedentlich

zur Übersetzung nicht freigab, um das Übel seiner Heimat
nicht gemein zu machen, und übertrugen sie auf andere Patienten,
auf hispanisierte Europäer. Ortega reizt dazu, an seinen Thesen, wie
in einem Spiegel, das eigene Wesen zu bestimmen, an dem Fremden,
dem Chinesenhaften in Ortega, ein Selbst zu profilieren. Und dies alles
in Jahrzehnten, in denen Spanien erneut einer traditionalistischen
Phase sich zuwendet, unduldsam ist, einer geistigen Autarkie frönt.
In Jahrzehnten, in denen sich die ewige Waagschale Spaniens auf die
Seite der Hispanisierung senkt. In denen die Fenster der iberischen
Halbinsel erneut verriegelt und verhängt werden. In dieser Epoche
heimste Ortega die ausländische Bewunderung ein, darin vergleichbar

jenen spanischen Menschen, die unter dem Regiment Philipps IL,
der die katholische Einigung durch eine stickige Isolation erzwingen

wollte, listenreich über Europa ausschwärmten und dabei mit
einer freimütigen und fruchtbaren Selbstkritik die Zuneigung ihrer
Gastgeber gewannen. Es steckt etwas vom Stil der spanischen
Kolonisation, von dieser missionarischen Unterwanderung, hinter Ortegas
Weltenbahn.

Der stetige Heimkehrer

Ortega ist in den letzten Jahre 1 seines Lebens Schritt um Schritt
heimgekehrt. Und es mehren sich die Anzeichen, daß auch andere,
die einstmals der gegenwärtigen Madrider Herrschaft eine dauernde
Gegnerschaft angekündigt hatten, den Rückmarsch antreten (selbst
Picasso stellte kürzlich seine neusten Arbeiten in Barcelona aus).

666



Daß sich ein momentanes Gleichgewicht zwischen den divergierenden
Kräften der spanischen Geschichte, zwischen Europäisierung und
Hispanisierung eingespielt hat. Ortega flüchtete aus der Emigration
nach Madrid zurück. Er schloß seinen Frieden, den Frieden eines
unantastbaren Geistes. Und er ist dann in seinen schwersten Stunden

gänzlich heimgekehrt, in den Hort der Kirche und des Regimes,
dessen Herrschaft er vor Jahrzehnten vergeblich zu verhindern
gesucht hatte.

Dieser Friede wischt die Jahre des politischen Zerwürfnisses
nicht aus, er anerkennt nur den «Rückschlag der Gewehrkolben»,
jene tragikomische Korrektur aller spanischen Aktionen, über die
Antonio Machado seinen untergeschobenen Professor «Juan de
Mairena» (1936) hellsichtig urteilen ließ: «In Spanien pflegt die
politische Aktion fortschrittlicher Tendenz schwach zu sein, weil sie der
Originalität entbehrt; sie ist reine Nachahmung, die nicht über die
Rolle eines bloßen Aufpeitschers der Reaktion hinausgedeiht. Man
könnte sagen, nur die reaktionäre Triebfeder funktioniere in unserer
gesellschaftlichen Maschine mit einiger Genauigkeit. Politiker, die
auf die Zukunft hin herrschen wollen, müssen die Tiefenreaktionen
in Rechnung stellen, welche in Spanien auf jeden Oberflächenfortschritt

folgen. Unsere sogenannten Linkspolitiker berechnen selten,
wenn sie ihre Gewehre mit Zukunftsrhetorik abdrücken, den
Rückschlag der Kolben, der, auch wenn es sonderbar scheint, heftiger
auszufallen pflegt als der Schuß.»

Ortegas Heimkehr war der konsequente Auslauf seines
Lebensprojektils. In der Vorrede zur ersten Ausgabe seiner Werke, in den
«Obras» von 1932, findet sich der Schlüssel zu diesem Kompromiß,
der keiner war: «Mein Werk und mein Leben sind Dienst an Spanien
gewesen. Das ist eine unumstößliche Wahrheit, selbst wenn sich,
objektiv gesehen, herausstellen sollte, daß ich nichts genützt hätte.»
Dieses Bekenntnis wurde in einem Zeitpunkt abgelegt, als Ortega
sich bereits, wenn man seine Generationentheorie, wonach auch die
Abfolge geistiger Erfahrungen durch das Lebensalter gesteuert wird,
auf ihn selbst anwendet, mit seinem Thesengepäck etabliert und
verschanzt hatte. Bei dieser Gelegenheit definierte Ortega sich selbst:
«Mein Werk ist seinem Wesen und seiner Erscheinung nach durch
die Umstände bedingt. Jede Seite rafft meine innere Existenz zu
der Stunde, in der sie geschrieben wurde, und bestimmt die Melodie
meines persönlichen Schicksals.» Das ist ein eindeutiger Maßstab,
Ortega — der Diener Spaniens. Sein Leben und sein Werk als das

jeweilige Integral der spanischen Umwelt, der Lage seiner Heimat.
Man muß sich damit abfinden, daß Ortegas Werk den Spaniern
zugedacht war, zugedacht wie die Medizin dem Kranken.

667



Dieses Werk hat einen kurvenreichen Weg zurückgelegt. Vor
allem, wenn man an das Heute denkt. An die philosophische Fakultät
der Madrider Universität, vor deren Portal unvermittelt die tote
Steinwüste der Sierra anbricht, in deren Prachtsgebäude Calvo Serer,
der als offiziöse Antwort auf Lain Entralgos «Espana comò
problema» ein «Espana sin problema» dekretierte, den philosophischen

Lehrstuhl besetzt hält, von dem aus die schwarze, einlinige
Restauration verkündet wird. Heute ist das Orteganische kein vitales
Ferment mehr, eine Schule hat sich um Ortega kaum gebildet, und
das spanische Schiff steuert einen anderen Kurs. Heute rebelliert
die spanische UniversitätsJugend am Grabe Ortegas, weil sie sich
aus politischen Gründen nicht zu seinen Schülern zählen durfte. «Er
wäre der Lehrmeister gewesen, dessen wir bedurft hätten, aber
nicht alles ist bereits verloren, denn wir haben seine Bücher, an die
wir uns halten können.»

Hat Ortegas Leben, hat sein Werk tatsächlich nichts genützt?
Scharf umrissen wird Ortega erstmals in dem Reisebericht des

deutschen Kunsthistorikers Julius Meier-Graefe sichtbar, der 1908
in Madrid mit einem fünfundzwanzigjährigen Philosophen
frühstückt, einem Spanier, der exakt zu wissen scheint, was er will, der
in Deutschland studiert hat und eine profilierte Meinung über das
Gastland heimbrachte: «Gasset, ein junger Madrider Philosoph, war
bei uns. Große Anerkennung unserer Organisation, unserer
Lehrmittel, unserer Laboratorien. Und die Professoren? frage ich. Er
antwortet ausweichend und fängt nochmal an. Unsere Einrichtungen...

Man könne gegen den Militarismus sagen, was man wolle,
aber so eine Parade sei doch eine wahre Augenfreude. Er sagt wirklich

Augenfreude... Er meint, Deutschland schade der Überfluß an
ideologischen Momenten. Daher könne es von Frankreich nur Vorteil
gewinnen, um das Gefühl für Wirklichkeit zu stärken. Daher sei
bei uns die Propaganda für französische Kunst nützlich... Ich
frage ihn, was er unter unseren ideologischen Momenten verstehe.
Er exemplifiziert mit Wagner und Böcklin... Gasset weiß über
unsere sogenannten ideologischen Heroen Bescheid... Gasset gibt sich
übrigens keinen Illusionen über Spanien hin, aber ist guter Hoffnung,

wie fast alle Intellektuellen des Landes. ,Wissen Sie', antwortet
er, ,es ist alles bei uns Schwindel, unser Stolz, unsere Kultur, aber
zum Glück auch das andere, unsere sogenannte Unfreiheit, die
Abhängigkeit von den Schwarzen...' Gasset meint, er habe viel mit
den Priestern zu tun, um Zulaß zu den Chroniken zu erlangen, deren
er für seine Studien bedarf. Die Priester wüßten ganz gut, daß seine
Studien nicht den Zielen der Kirche dienen. Seiner Universitätsbehörde

sei er als Sozialist bekannt, und der Minister werde ihm
demnächst einen Lehrstuhl geben» («Spanische Reise», Berlin 1910).

668



Parallele zu 1945

Das ist die Sprache des Stimmführers der «Generation von 98»,
einer Gruppe von Intellektuellen, die aus der Katastrophe von 1898,
dem Kriege mit den Vereinigten Staaten, der den politischen und
ideologischen Zusammenbruch des spanischen Weltreiches ans Tageslicht

gebracht hatte, einen Ausweg suchen. Aus einem Geschick,
dessen Parallelen zu dem von 1945 unverkennbar sind — Parallelen,
die manches von Ortegas Nachkriegsruhm in Deutschland erklären,
als man sich dort in einer überdehnten Eschatologie gefiel, die von
Ortega auf vielen Vortragsreisen als eine Krise wie viele andere auch

gedeutet wurde.
Diese Generation von 98, zu einer Antwort auf eine gemeinsame

Fragestellung herausgefordert, sieht sich vor einen Nullpunkt
gestellt, sie muß sich in der Krise häuslich einrichten, ohne daran zu
zerbrechen, ohne einen barbarischen Kahlschlag zu betreiben. Tradition

ist suspekt geworden. Die latenten spanischen Gegensätze brechen
mit einer bedrohlichen Schärfe aus. Diese Generation laboriert an
dem Selbstverständnis der spanischen Nation herum. Sie muß mit
der Vergangenheit ins Reine kommen. Sie muß einen erneuten
Einklang finden. Jeder leistet damals seinen Beitrag mit einem Essay
über das spanische Wesen, mit Meditationen über Don Quichote.
Jeder schlägt Brücken; allen ist ein Hang zu geschichtsphilosophi-
schen Spekulationen zugeboren. Die Vergangenheit wird ohne
Sentimentalität abgeklopft. Die einen wollen nicht einmal an Spaniens
glanzvollstem Jahrhundert, dem sechzehnten, dem «goldenen», den
Glanz erkennen; die anderen spüren der Tradition bis in das Geäst
der Volksseele nach.

Trotzdem, das Jahrzehnt vor dem ersten Weltkrieg ist
faszinierend. Themen, die später aufklingen sollen, werden angeschlagen,
Stichworte ausgegeben, die Jahre danach zünden. Ortega setzt sein
metaphysisches Axiom hin, dieses «Yo soy yo y mi circunstancia»,
aus dem er später die These ableitet, daß der Mensch nur in
Übereinstimmung mit seiner verfertigten Umwelt, zusammen mit der
technischen Welt, sein Wesen vollendet. Jene absolut säkularisierte
Geschichtsbetrachtung wird angedeutet, für die sich das geschichtliche

Geschehen nicht mehr auf einer konstanten, natürlichen Bühne
abspielt, sondern, im Sinne eines totalen Historismus, als permanente
Wandlung des gesamten Ensembles der gemachten Umwelt und ihres
Autors verstanden wird. Der Mensch als ein durch und durch
geschichtliches Wesen, dem Risiko ausgesetzt, an die künstliche Umwelt,
die im Idealfall Schutz bietet und sozusagen erweitertes Wesen des
Menschen ist, sich zu verlieren, zu entfremden; der entfremdete
Mensch als der Massenmensch. Das war damals, vor dem ersten Welt-

669



krieg, zweifellos von der Hand in den Mund gedacht, das war ein
pragmatistischer Streich, zu dem die Generation von 98 durch die
sich drängenden Ereignisse gezwungen wurde. Die Moderne, mit ihren
Motiven und Figuren richtet eine Art Börse in Madrid und Barcelona
ein. Madrid spielt die Generalprobe dieser Moderne durch, zu einer
Zeit, als jenseits der Pyrenäen der Schein eine brüchige Wirklichkeit
verdecken muß. Nietzsche wird buchstäblich gelesen und geglaubt,
Kierkegaard rezipiert. Ortega plädiert für den Modernismus, für die
frische Luft von draußen, er schleust mit seiner Zeitschrift «Revista
de Occidente», die eines der wenigen großen Journale unseres
Jahrhunderts war, den europäischen Geist ins Land. Sein Genie sitzt in
den Nüstern, mit denen er das Neue, das Brauchbare, das Nützliche
im europäischen Ideenangebot, selbst in den entlegensten Winkeln,
wittert. Und Ortega bringt, wie alle seine Mitstreiter, den Essay ins
Feld, eine literarische Form, bei der man auf drei Seiten alles sagen
will, wie es Josef Hofmiller formuliert hat, und die der Spanier mit
seiner grandiosen Gebärde, mit der er immer wieder das Absolute
packen will, beherrscht.

Der Essay ist eine experimentierende Form, bei der die
aufgestellten Thesen aufs Persönliche reflektiert werden. Der Essay ist
die Ausdrucksform des Intellektuellen — der Intellektuelle, der
geistige Mensch schlechthin, es ist der Begriff, der einzige, wie uns
scheint, mit dem man Ortega umschreiben kann.

Die Legitimität des Intellektuellen

Der Intellektuelle, eine Figur, die nach Nietzsche, nach Kierkegaard

sich eingebürgert hat, ist durch ein aktives und wesentliches
Verhältnis zum Geist ausgezeichnet. «Man ist ein Intellektueller, für
sich selbst, gegen sich selbst, unweigerlich.» Der Intellektuelle ist
ein intensivierter Zeitgenosse. Nichts Zeitgenössisches ist ihm fremd,
und die Geschichte verwandelt sich ihm in Zeitgenossenschaft. Er ist
immer auf dem Auslug. Späht, sichtet, unkt, verkündet. Der
Intellektuelle realisiert jene Form der philosophischen Existenz, die im
zwanzigsten Jahrhundert, dem ein Stil der Probe, des Versuchs eignet,
der sich im Hinblick auf Resultate als eine Unform charakterisieren
läßt, wie ein philosophischer Kritiker gesagt hat, den Platz beherrscht.
In einem Jahrhundert, dessen philosophische Arbeit ein verwirrendes

Panorama von Systemen, Weltanschauungen, Gesichtspunkten
und Motiven bietet, ist der Intellektuelle eine legitime Figur, wenn
auch seine Legalität hin und wieder bestritten wird.

Ortega hat über Proust und Picasso, über das sozialisierte
Individuum und die moderne Kunst, über Ideen und Glaubensüberzeu-

670



gungen, über die Jagd und griechische Ontologie, über Hegel und
Dilthey, Amerika und die Technik geschrieben. Er engagierte sich
dabei, bezog die Position des Zeitgenossen, er problematisierte die
Geschichte, sie wurde unter seiner Feder aktuell, denn «aktuell ist
dasselbe wie problematisch». Er verwischte die Spuren der Arbeit,
die zu seinen Resultaten geführt hatte. Er arbeitete gleichsam in
einer Werkstatt, in der es auch Ateliergeheimnisse gab, die man
nicht preisgibt.

Ortega griff unterschiedlichste Systemfragmente auf, Schopenhauers

Instrumentalcharakter des Intellekts, Hegels Logisierung der
Geschichte, die linkshegelianische Anthropologie und Theorie der
Selbstentfremdung, Diltheys historische Vernunft, Nietzsches
Perspektivismus, Kierkegaards Kategorie des Möglichen in der
Geschichte, Elemente des genuinen Pragmatismus. Diese Motive
verwandte er für seine Theorie des gegenwärtigen Zeitalters. Er wußte,
daß nur dort, wo ein Bewußtsein der Gegenwart erarbeitet ist, die
Vergangenheit lebt. Daß in einer verschärften Zivilisationswelt das
historische Wissen sozusagen ein unabdingbares Mittel ist, um eine
gereifte Zivilisation zu erhalten und fortzusetzen. Die Geschichte
ist zu einer Grundwissenschaft geworden. Sie hat den wandelbaren
Menschen in einer wandelbaren Umwelt zu etablieren. Die technische
Welt erkennt und expliziert jetzt ihre eigene Geschichtlichkeit. Sie
verliert dabei etwas von der Starre und Kühle, die allen rationalen
und künstlichen Gebilden anhaftet. Sie wird Heimat, einzige Heimat
des Menschen.

Ortega hat es erreicht, daß die historische Kontinuität gewahrt
blieb. Sein erster Gedanke traf die Krise, sein letzter ein weites
historisches Feld, er hatte der Gegenwart fruchtbares Hinterland
erobert, den Ewigheutigen ein Gestern, eine Vergangenheit, eine
Tradition geschenkt.

Ortega war, wie seine Zeit, dazu verurteilt, kurzfristig zu denken.
Er spürte immer den Druck der Situation. In einem Gespräch wehrte
der elegante Fechter, mit der spielerisch gehandhabten Zigarettenspitze,

mit seiner grollenden Sprachmelodie, eine Frage, die es allzu
genau wissen wollte, ab: «Vergessen Sie nicht, daß ich fast nie Zeit
hatte. Ich konnte oftmals nicht einmal die Korrekturen meiner
Arbeit lesen, ich mußte weiter.» Und dann die methodologische
Erläuterung: «Spanien ist anders. Unsere Hörer sind wenig diszipliniert.
Unsere Leser unerzogen. Ihre Aufmerksamkeit erlahmt rasch. Man
muß sie reizen, um sie anzusprechen.» Ortega dachte situationsgebunden.

Und wahrhaftig: Wenn die geistige Lage das Notwendige

fordert, dann sind die dicken Bücher ein wenig «unhandlich»,
dann ist die verfettete Bibliothek vom Übel, dann ist das entäußerte
Denken, bei dem der Denker sich nicht mehr in Frage stellt^

671



die geistige Entfremdung. Dann ist die tüftelnde Perlenfädelei für
den Gelehrten, was die Kulturindustrie für den vielgescholtenen
Mann von der Straße sein kann.

Ortega hat den entfremdeten Menschen aus allen seinen
Verwachsungen herausgeschält. Er selbst führte uns einen Intellektuellen
vor Augen, der die Selbstentfremdung des Menschen im Denken
aufgehoben hat. Er signalisierte jene Losung, die inzwischen von vielen
aufgegriffen worden ist, die, unzeitgemäß, gegen den enthemmten
Menschen gerichtet ist und uns eine Chance bietet: Zurück zur Kultur.
Zurück zur Zivilisation.

Dieser Don Benito Cereno hat das Schiff nicht verlassen.

MOZARTS JUGENDOPER «LA FINTA SEMPLICE»

im Rahmen der Salzburger Mozart-Festwoche 1956

Am 30. Januar 1956 ging in Salzburg die Mozart-Festwoche zu Ende, die
von der Internationalen Stiftung Mozarteum vorbereitet und durchgeführt wurde.
War diese Institution als Bewahrerin und Betreuerin Mozartschen Kulturgutes
doch vor allem berufen, nicht nur in der ganzen Welt Feiern anläßlich des 200.
Geburtstages ihres Genius' anzuregen, sonder i auch in Mozarts Geburtsort, der gleichzeitig

die Stätte ihres Wirkens ist, diese selbst durchzuführen. Ihre offizielle
Betrauung dazu erhielt die Stiftung bereits im Jahre 1953 durch das Bundesministerium

für Unterricht.
Rückschauend kann gesagt werden, daß alle Veranstaltungen einen dem

großen Ereignis würdigen, ja sogar glänzenden Verlauf in Anwesenheit von
Delegationen aus der gesamten kulturliebenden Welt genommen haben, so daß sich
das Kuratorium der Internationalen Stiftung Mozarteum veranlaßt sah, auch für
das kommende Jahr Vorbereitungen zu treffen, den Geburtstag Mozarts festlich
zu begehen.

Musikalische Höhepunkte bildeten die Konzerte der unter Karl Böhm und
Carl Schuricht spielenden Wiener Philharmoniker, des von Herbert von Karajan
geleiteten «Philharmonia Orchestra of England» sowie der Bamberger Symphoniker

unter Joseph Keilberth, neben den Veranstaltungen der Salzburger
Orchestervereinigungen («Camerata Academics » unter Bernhard Paumgartner und
Mozarteum-Orchester unter Ernst Märzendorfer). Tiefe Eindrücke hinterließen die
Solisten: Géza Anda, Wilhelm Backhaus, Irmgard Seefried, Wolfgang Schneiderhan,
Carl Seemann, Erik Werba, Rita Streich, Igor Oistrach, Tatjana Nikolajewa, Clara
Haskil, Rosi Schmid und das Wiener Oktett.

Von dramatischen Werken wurden der zum Großteil in Salzburg komponierte

«Idomeneo» in der Neueinrichtung für Salzburg von Bernhard Paumgartner,

unter der musikalischen Leitung Karl Böhms, der Regie Oscar Fritz Schuhs,
als Vorstellung der Salzburger Festspiele im Festspielhaus sowie die bisher kaum
gespielte Oper des 12jährigen Mozart «La finta semplice» nach Carlo Goldoni,

672


	Dienst an Spanien : über den Spanier José Ortega y Gasset

