
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau
Redaktion: Dr. F. Rieter

Römischer Staat und Staatsgedanke

«Römisches Staatsrecht», so ist das
imposante Werk betitelt, in welchem
Theodor Mommsen einst den Staat der
Römer beschrieben hat, dieses mehrbändige

Werk, das nach wie vor für alle
Interessenten am staatlichen und
politischen Rom unentbehrlich ist und das
darum zu Recht soeben von einem
Schweizer Verlag in einem Nachdruck
neu aufgelegt wurde. Römischer Staat
und Staatsgedanke aber nennt sich das
Buch, in dem der Althistoriker der
Universität Zürich, Ernst Meyer, dasselbe
Thema, das Mommsen behandelte, oder
doch ein nah verwandtes Thema darlegt

1). Schon im Unterschied der Titel-
gebung drückt sich die gewandelte
Sehweise, das andere wissenschaftliche
Vorgehen des heutigen Verfassers aus, und
dies unabhängig davon, daß Meyer kürzer

und an ein weiteres gebildetes Publikum

gerichtet schreiben will.
Mommsen hatte ein staatsrechtliches

System, eine Verfassungsordnung
gezeichnet und das einzelne mit dem
Ganzen logisch-juristisch in gegenseitige
Beziehung gebracht, derart, daß im
Leser der Eindruck unvermeidlich ist,
als habe as im römischen Altertum ein
solches formal-umfassendes staatsrechtliches

Denken gegeben und als sei durch
ein solches Denken der römische Staat
wie ein überlegt geplantes und geformtes

und im Lauf der Zeiten nach stets
neuer Überlegung umgestaltetes
Bauwerk errichtet worden. Und gerade um
eine «begrifflich geschlossene
Darlegung» zu erreichen, hatte Mommsen,
wie er selbst einleitend bemerkte, darauf

verzichtet, «die geschichtliche Ent-
wickelung in ihrem Verlauf zur Anschau-

Ernst Meyer: Römischer Staat
und Staatsgedanke. Artemis-Verlag,
Zürich 1948 (Erasmus-Bibliothek).

ung zu bringen». Meyer andererseits
möchte eher das staatliche Leben greifen

und die waltenden Auffassungen
und Gesinnungen erkennen, aus denen
heraus im historischen Ablauf das eigenartige

Staatsgebilde der Römer erwuchs.
Wie bei den Römern eine räumlich so
weitgespannte und zeitlich so lang sich
erhaltende staatliche Organisation
entstehen konnte, diese Frage soll bei
Meyer, unausgesprochen, immer von
neuem gestellt und beantwortet werden.
Verständlich also, daß Meyer in seinem
Buch das große Kapitel mit der
systematischen Darstellung des römischen
Staatswesens umrahmt hat durch drei
Kapitel, die das geschichtliche
Nacheinander bieten.

Warum ist Meyer anders an seinen
Gegenstand herangetreten als Mommsen?

Darum gewiß vor allem, weil
Meyer diesen seinen Gegenstand so
betrachtet, wie er heute von der
altertumswissenschaftlichen Forschung
angesehen wird, von der heutigen Forschung,
die vieles von Mommsen gelernt hat und
auch künftig noch lernen wird, aber
auch manches an Gesichtspunkten und
Resultaten dazu gewonnen hat. Und das
gibt nun eben dem Buch Meyers seine
besondere Bedeutung und seinen besonderen

Reiz. Auch bei Meyer können wir
uns informieren, wie es um einzelne
Institutionen und ihre Praxis steht (ein
Sachregister leistet hierfür gute Dienste),
daneben aber fühlen wir uns eingeführt
in einen Stoff, der, obschon viel
durchforscht, heute wieder voller Problematik
ist, und an dem wir es ablesen können,
welche Wege die Altertumswissenschaft
der letzten Jahrzehnte zu gehen versucht
hat. Die Problematik, sie tritt uns
entgegen vor allem im ersten Kapitel
(Ursprünge und Werden), wo wir erkennen,
wie viel bei den Anfängen des römi-



Bücher-Rundschau 261

sehen Staates von uns durch kombinatorische

Deutung erschlossen werden
muß, aber auch erschlossen werden
kann; die neuen Wege der
Altertumswissenschaft, sie werden uns deutlich
wohl am meisten im zweiten Kapitel
(Form und Gedanke), wo zum Schluß
hingewiesen ist auf die staatlich-politische

Mentalität der Römer, auf ihre
Vorstellungen um die auetoritas und
fides, auf die römische Verehrung der
Ahnen als verpflichtende Vorbilder, auf
die Kraft der außenpolitischen Ideologien

und anderes mehr. Es hält Meyer
da und dort nicht zurück mit seinem
eigenen Urteil, im ganzen aber ist er
der loyale Berichterstatter über den
weiten Umkreis der modernen
wissenschaftlichen Meinungen, ein
Berichterstatter aber, der es trefflich versteht,
das Wesentliche so herauszustellen, daß
wir es nie aus den Augen verlieren.

Meyers Buch ist 1498 erschienen, und
so haben wir seither auch schon einen
ersten Eindruck bekommen können, wie
diese neue Darstellung der römischen
Staatlichkeit von der Kritik aufgenommen
wurde. Da mag es auch für eine
außerwissenschaftliche Leserschaft von
Interesse sein, daß man Meyer zum
Vorwurf gemacht hat, er habe sich, ebenso
wie andere Betrachter vor ihm, eine
allzu optimistische Auffassung von der
römischen Politik gebildet. Mag sein,
daß eine Formulierung wie die folgende
zunächst etwas überrascht: «So hatte
zwar einerseits der enge stadtstaatliche
Aufbau Roms durch sein Versagen
gegenüber den Aufgaben des Reichsregiments

den Sturz der Republik
herbeigeführt, ermöglichte nun aber den
Aufbau der römischen Lösung der neuen
Monarchie, die dadurch von der
zwingenden Alternative Republik oder
Monarchie befreit wurde, indem sie diese
beiden Formen in einer glücklichen Syn¬

these miteinander vereinigen konnte,
republikanische Verwaltungsformen in
Rom selber, monarchisches Regiment im
größten Teil des römischen Reichs.»
Aber es scheint uns hier, wie an einigen
anderen Stellen des Buches, der Optii
mismus durch Meyers knappen und
lapidaren Stil eine stärkere Farbe zu
bekommen, als sie der Sache nach vom
Verfasser aufgesetzt sein soll. Und auch
sonst kann unseres Erachtens von zu
großer optimistischer Beurteilung nicht
die Rede sein. Es waren bei den
Römern doch gewisse positive Kräfte am
Werk, sonst hätte der römische Staat
nicht zu dem großen Reich mit seinen
gewaltigen kulturellen Auswirkungen
heranwachsen können. Wo wir dieses
stete und in der Hauptsache doch sinnvolle

Wachsen nicht zu begreifen
vermögen, haben wir zunächst allen Anlaß

zum Fragen und Forschen nach dem
«Warum». Nur dürfen wir nicht oder
nicht jedesmal als Antwort und
Erkenntnis ein geniales politisches Schöpfertum

der römischen Staatsmänner
erwarten. Es mag im geschichtlichen
Leben auch ein staatspolitisches Verhalten

geben, das mit sicherem Instinkt
vom 'Nahen zum Nächsten weiterbaut,
mehr konservativ als fortschrittlich,
bisweilen sogar mit einem Anflug von
Ratlosigkeit oder Starrheit, ein Verhalten
aber, dem Erfolge um so mehr zufallen,
je mehr es selbst von seiner alleinigen
Berechtigung und moralischen Erfüllt-
heit durchdrungen ist. Dieses so oder
ähnlich den Römern innewohnende
politische Verhalten mehr und mehr zu
begreifen, das wird unser Wunsch jedesmal,

wenn wir uns in diesen innerlich
und äußerlich handlichen Band aus der
ansprechenden Reihe der «Erasmus-
Bibliothek» vertiefen.

Heinz Haffter

Humanismus und Humanität eines Schweizer Schriftstellers

Es gibt in der deutschsprachigen
Literatur nicht häufig einen Schriftsteller,

den man mit gutem Recht
gesellschaftlich oder auch weltmännisch
nennen dürfte. Er ist in ihr vielmehr
eine seltene und erlesene Erscheinung
und darum ganz besonderer Beachtung
wert. Es ist ein Schriftsteller, der nicht

einsam-monologisch für sich selber, in
sich selbst hinein schreibt, weil er nicht
einsam-monologisch denkt und empfindet,

sondern sich aus der Notwendigkeit
seiner hochkultivierten Natur, aus dem
Bedürfnis sprachlich vollkommener
Mitteilung mit seinem Wort an die wahrhaft

und höchst gebildete Gesellschaft



262 Bücher-Rundschau

wendet, nicht etwa nur, weil er ihres
Widerhalls bedarf, sondern weil sein
Denken und Empfinden bereits ein mehr
oder weniger deutliches Gespräch mit
der ihm adäquaten Umwelt, Mitwelt,
Vorwelt ist, weil sein Werk aus geistigem

Kontakt mit dieser Welt, aus
dankbarem Empfangen und schöpferischem
Anregen erwächst, weil also die Gesellschaft

an ihm und seinem Werke
mitbeteiligt ist und ihrerseits durch solches
Schrifttum sich gebildet und gehoben
fühlt. Der gesellschaftliche oder
weltmännische Schriftsteller setzt also die
Existenz einer Gesellschaft voraus, die
durch eine gewisse Übereinkunft des

Urteils, des Geschmacks, der edlen Sitte
und der schönen Form eine ausgeglichene
Höhe des geistigen Niveaus besitzt, für
echte Werte offen steht und sich durch
stete Bereitschaft zu Austausch und
Gespräch verbunden fühlt. Frankreich hat
eine solche Gesellschaft, und die
französische Literatur ist wesentlich dadurch
geprägt.

Ein gesellschaftlicher, weltmännischer

Schriftsteller höchsten Ranges ist
Carl J. Burckhardt, dem darum im
deutschen Schrifttum eine besondere
Stellung einzuräumen ist.

Er hat in seinen Reden und
Aufzeichnungen (Manesse Verlag, Zürich)
achtzehn bisher einzeln und verstreut
erschienene Schriften aus den letzten
dreißig Jahren gesammelt und
herausgegeben, wofür man ihm zu großem
Dank verpflichtet sein muß, weil man
all diese Kostbarkeiten nun beisammen
hat und so imstande ist, das charakteristische

Wesen dieses Geistes klar und
einheitlich zu sehen. Es zeigt sich
sofort darin, daß dem Gespräch ein so
bedeutender Raum gewährt wird. Denn
nicht nur das «Gespräch in Peking» und
«Die Gespräche in Cressier» (dem Schloß
Gonzague de Reynolds) zeigen ihn als
Meister dieser Form. Auch die
«Erinnerungen an Hofmannsthal, an Rilke
(«Ein Vormittag beim Buchhändler»)
— es sind wohl die kostbarsten Juwelen
der Sammlung — halten die
Gespräche mit diesen hohen Geistern so
meisterlich und sinngetreulich fest,
daß dadurch die umfangreichsten Bücher
über sie aufgewogen werden. Nirgends
kommt die tiefe Tragik Hofmannsthals,
der zarte Zauber Rilkes so zum Wort
wie hier. Burckhardt selbst aber spielt
dabei nicht etwa die Rolle eines fragenden,

lauschenden, aufzeichnenden Ecker¬

mann. Er bewahrt und bewährt seine
Persönlichkeit, und man vergißt es nie,
daß er ein Partner des Gespräches ist,
selbst dann nicht, wenn er sich taktvoll
im Hintergrunde hält. Er bleibt doch
immer unsichtbar-sichtbar gegenwärtig
und bewegt sich anregend und angeregt
auf gleicher Ebene mit den großen
Geistern, die er heraufbeschwört. Sie
suchen gemeinsam, ergänzen sich gegenseitig

und entwickeln schöpferische
Keime ineinander, ob es nun zur
endlichen Übereinstimmung kommt, oder
ob eine hochgesinnte, humane Liberalität

die Verschiedenheit der geistigen
Haltungen gelten läßt, ja auch besonders

ins Licht rückt. Nie aber wird
das Gespräch zum «Wortwechsel», zum
Streitgespräch. Kein Fanatismus kommt
auf, oder kommt er einmal auf («Vorbei

am Wortwechsel»), so wird er
sogleich, schonend, aber entschieden, in
seine Schranken verwiesen, und so darf
Burckhardt einmal aus eigenster Erfahrung

sagen, das Gespräch sei das lebendigste

Element der Bildung.
Aber nicht nur im wörtlichen, auch

im weiteren und weitesten Sinn ist das
Gespräch die natürliche Kunstform dieses

Schriftstellers. Denn auch wo er von
geistigen Ahnen, von Geistern vergangener

Zeiten spricht, da spricht er nicht
eigentlich über sie und von ihnen,
sondern er fühlt sich vielmehr von ihnen
angesprochen und spricht selbst zu
ihnen. Es sind persönliche Begegnungen
mit der Vergangenheit. Die Zeiten neigen

sich zueinander und sprechen gleichsam

miteinander, führen ein Gespräch.
In den «Erinnerungen aus Osteuropa»
berichtet Burckhardt von einem großen
Weisen, mit dem er in Danzig umging,
und dessen Aussprüche, wörtlich zitiert,
auf unsere lebendige Gegenwart gemünzt
erscheinen. Sein Name, erst am Ende
genannt, war — Schopenhauer.

Solche Begegnungen über die Zeiten

hinweg, wie sie auch in früheren
Essays Burckhardts zu finden sind,
bezeugen ein Kontinuitätsbewußtsein, das
heute selten geworden ist, und das auch
in dem Historiker Burckhardt lebt.
«Eruptive Ereignisse» ziehen seinen
Blick nicht an. Die weisheitsvolle
Ansprache an Maturanden, «Maturität»,
gibt den jungen Menschen den Rat,
nichts zu erzwingen, nichts aufzudrängen,

nichts gewaltsam zu ändern,
sondern auf den noch wandelbaren Keim
zu wirken und ihn organisch reifen zu



Bücher-Rundschau 263

lassen. Geduld und Liebe zum Leben ist
es, was Wachstum, Frucht und Erfüllung

bringt. Der Menschenbildner in
der ersten Erzählung «Die Höhle» ist
von dieser Art, und sie erinnert an den
großen Pestalozzi. Wo er aber, wie in
Österreich, in Wien, erlebt, daß die alte
Kulturtradition auch durch die
Revolution nicht unterbrochen werden
konnte, sondern nur langsam und
allmählich abblaßt und versinkt, fühlt er
sich wie gebannt. Auch Kontinuität ist
eine Art von menschlichem Gespräch,
die den gesellschaftlichen Schriftsteller
innerlichst zur Darstellung nötigt, und
wo ein hoher Geist wie Hofmannsthal
die alte Kultur Europas nicht zu überleben

vermochte, da spürt er wie kein
anderer die tragische Größe dieses
Untergangs.

Schon dies, daß «Erinnerungen»
die häufigste Form der Reden und
Aufzeichnungen sind, noch häufiger als
Gespräche, ist ein beredtes Zeugnis
dieses Kontinuitätsbewußtseins, das in
Burckhardt waltet. In seiner Erinnerung

lebt die Vergangenheit fort, aber
so verwesentlicht, ja man könnte sagen:
verewigt, daß sie das reineBild vergange-
nerGestalten zu dauerndem Sein, zu
bleibender Gegenwart erhöht. Ist es
«Erinnerung an jungverstorbene Freunde», so
läßt auch sie den Gedanken an einen
jähen und gewaltsamen Abbruch des
Lebens nicht aufkommen; denn die
Erinnerung macht offenbar, daß diese
Jungverstorbenen auch Jungvollendete
waren und ihre Reife schon vorausgenommen

hatten. Reif sein ist alles.
Neuerungssüchtige, gewaltsam

ändernde Geister und Zeiten aber bleiben
ihm fremd. Auch rennt er nie der Mode
des Tages nach. «Was allzu heutig ist,
wird allzu schneU gestrig.»

In dem Essay über Basel wird
gerade diese abwartende Haltung als ein
wesentlicher Charakterzug seiner
Heimatstadt genannt, und man wird auch
andere Züge in Burckhardt bemerken,
die ihn mühelos als Bürger Basels kenntlich

machen. Seine eigene Charakteristik
der Stadt ist der beste Führer zu dieser
Erkennung. Wenn er den gleichgewichtigen

und ausgewogenen Baustil des
alten Basel verschwinden und dafür
«etwas wuchern» sieht: «Etwas ist aus
dem Gleichgewicht gefallen, etwas
wuchert. Wucherung aber ist ungesund und
auch ungemein unbaslerisch», so wird
man dabei an Burckhardts eigenen,

ausgewogenen und gleichgewichtigen
Sprach- und Kompositionsstil denken,
dem alle Wucherung fern und fremd
ist. Wenn er es als besonders baslerisch
erklärt, daß hier das Pathos völlig
verpönt ist, so ist es auch in seinem Werk,
auch da, wo er als Redner auftritt, in
den «Gedanken über Goethes Idee der
Gerechtigkeit» oder in der Ansprache an
Maturanden durchaus verpönt. Er
bemerkt denn auch mit zustimmender
Genugtuung, daß «die Naivität des
Rationalen» in Frankreich den ja leicht
der Wucherung und dem Pathos verfallenden

Barock überwunden habe. Wenn
der Basler Freund Bernoulli den Baslern

einen «rücksichtslosen Realismus,
verbunden mit dem äußersten
Zartgefühl für letzte physiognomisch-psy-
chologische Wahrheiten» nachsagt, so
wird man freilich bei Burckhardt solchem
rücksichtslosen Realismus nicht begegnen,

aber jenes Zartgefühl für physio-
gnomisch-psychologische Wahrheiten ist
in den Erinnerungen an Hofmannsthal,
an Rilke, an jungverstorbene Freunde
unverkennbar. Wenn er dieser Stadt
den hohen Ruhm zuspricht, das eigentlich

europäische Problem, das
deutschfranzösische nämlich, in ihrer Weise
gelöst zu haben, so wird man in ihm
selbst das repräsentativste Beispiel dieser
Versöhnung finden. Besonders aber ist es
der Humanismus, der den Sohn der alten
Humanistenstadt von Grund auf, durch
und durch gebildet und geformt hat, und
damit ist er auch bereits, wie jeder echte
Basler, über die Heimatstadt hinausgewachsen.

Denn der Humanismus ist es, der
das gemeinsame Erbe der europäischen
Völker bewahrt. Daß er heute in der
Schweiz noch besonders lebendig ist,
kann kein Zufall sein. Denn die Schweiz
als das einzige Land, das heil und
aufrecht aus den Katastrophen Europas
hervorgegangen ist, hat damit die
natürliche Bestimmung empfangen, das
europäische Kulturgut durch den Sturm
der Zeiten zu retten. Daß diese Bestimmung

ihr keinen antiquarischen
Charakter gibt, und daß sie sich mit der
Erfüllung der dringendsten Aufgaben
unserer Gegenwart verträgt, ja daß
sogar beides einander hilft und stützt, das

zeigt jene schöne Verbindung von
Humanismus und tätiger Humanität in
Burckhardts Wirksamkeit und Werk.
Das ist es denn auch besonders, was ihn
von dem ihm nahestehenden Hofmanns-



264 Bücher-Rundschau

thai unterscheidet. Auch er gewiß
bewahrte und mehrte das europäische Gut.
Aber er konnte seinen Verlust nicht
überstehen und mußte mit ihm untergehen.
Der schweizerische Schriftsteller aber
kann diese Gefahr des guten Europäers
überwinden, indem er dem alten Humanismus

die Seele tätiger Humanität
einhaucht. Kein anderer als Burckhardt
hätte denn auch jenes zauberhafte
Gespräch im Laden eines Pariser Antiquariats

zwischen Rilke, Lucien Heer und
ihm selber schreiben können, wo der
Buchladen zu einem Spiegel Europas,
einem europäischen Mikrokosmos, und
das Gespräch zu einem europäischen
Gedankenaustausch wird.

Aber dieser vollendet weltmännische,

völlig unprovinzielle Schriftsteller
kann auch an den Grenzen Europas

noch nicht Halt machen. Denn seine
Heimat ist die Welt. Er hört auch die
Stimmen des Ostens und erfährt, was
sie den abendländischen Kontinent
gerade in dieser aufgewühlten, allerschütternden

Zeit an bedeutsamer Weisheit
lehren können, indem sie seinen Geist
erst zu Allmenschlichkeit zu ergänzen
und zu vertiefen vermögen. In jener
Rede «Maturität» deutet Burckhardt
denn auch darauf hin, was Europa von
östlicher Weisheit lernen könnte:
Europa habe es mit seinem Willenskult
vollständig verlernt, die Selbstwirksamkeit

der Dinge zu spüren, und was ihm
am meisten fehle, sei die wahre Geduld
des Zutrauens. Das «Gespräch in
Peking» ist ein west-östliches Gespräch,
und es erinnert an Goethes West-Östlichkeit,

wie Goethe ja überhaupt ein
geistiger Ahne und Meister Carl Burckhardts

war, in Bildung des Geistes und
des Stils.

So beginnt denn die Sammlung der
«Reden und Aufzeichnungen» sofort mit
der in Frankfurt gehaltenen Rede:
«Gedanken über Goethes Idee der
Gerechtigkeit», und die Gerechtigkeit Goethes
wird darin erkannt, daß Goethe, der in
sich selbst die äußersten Gegensätze
umfassen und in harmonischem Gleichgewicht

halten konnte, so auch in seinem
gesamten Weltbild jedem an seiner
Stelle, seinem Ort und seiner Zeit den
ihm gemäßen Rang und Platz einräumt
und so ein großes Gleichgewicht,
Ausgewogenheit, Ordnung und Harmonie in
der allgemeinen Lebenseinheit erschaut.
Man darf dem von Goethes Geist
berührten Redner das Recht zusprechen,

sich so zu Goethe zu bekennen. Denn
Ausgewogenheit und Gleichgewicht,
Gerechtigkeit und Maß herrscht auch in
seiner Welt, die er in unserer aus
Gleichgewicht und Maß gefallenen Zeit
behauptet und verteidigt.

Daß Carl Burckhardt nun auch
mit Drei Erzählungen (Manesse Verlag,
Zürich) als Künstler und Dichter
hervortrat, wird niemanden verwundern.
Es mußte wohl einmal geschehen, und
man könnte höchstens verwundert sein,
daß es nicht schon früher geschah. Denn
sein künstlerisches Ingenium trat
bereits in seinen wissenschaftlichen Werken,

seinem Richelieu und seinen
historischen Essays klar zutage. Der humanistische

Schriftsteller kann zwischen
Wissenschaft und Kunst keine scharfen
Grenzen setzen, weil er auf die Ganzheit

des Menschen und seines Ausdrucks
dringt. Hat er es doch einmal
ausgesprochen, daß auch Politik immer eine
Kunst sei. Das Gespräch wird von ihm
als Kunstwerk behandelt und ganz in
jener Stimmung und Atmosphäre
dargestellt, in der es einmal stattfand. Die
Profilierung einer Landschaft, ob des
Genfersees oder des Bodensees, einer
Stadt, ob Basel, Wien oder Paris, eines
Menschen, ob eines Künstlers (Dinu Li-
patti, Carl Blechen, Rodin), ob eines
Diplomaten oder eines Mäcen (Werner
Reinhart), verrät in ihrer Plastik und
Herausarbeitung einer Individualität —
und auch eine Landschaft, eine Stadt
wird von ihm, als Individualität
gesehen — die Hand des Künstlers. Der
Sprachstil ist künstlerisch und hat sich
an Goethe, wohl auch an Stifter,
geschult, und seine wesentlichen
Eigenschaften sind: Anmut, Ausgewogenheit
und Proportion, schwebende Leichtigkeit,

die alle Schwere des Stoffes
überwindet, Ebenmaß, Urbanität, ohne je
konventionell zu sein. Zwischen dem Stil
der «Reden und Aufzeichnungen» und
dem der «Drei Erzählungen» besteht so
kaum ein wesentlicher Unterschied.
Auch könnte man sich denken, daß hier
wie dort wahrhaftige Begegnungen und
Erlebnisse der Darstellung zugrunde
liegen.

Aber die Erzählungen umschreiben
eine weitere Menschenwelt und loten in
tiefere Tiefen des Menschentums. Denn
wenn in den «Reden und Aufzeichnungen»

die Sympathie für wohlgeratene,
an Leib und Seele gesunde, edle,
ausgewogene, ebenmäßige und in sich sei-



Bücher-Rundschau 265

ber ruhende Gestalten auffällt: in den
Novellen weitet sich der Kreis, und sie
sind dunkler getönt, weil die Menschen
in ihnen problematischer und gefährdeter

sind, weil hier aus dunklen Tiefen
drohende Kräfte, «Erdkräfte», in die
Bewußtseinswelt eindringen. Symbol dieser

untergründigen Seelen- und Sinnenwelt

ist in der ersten Erzählung die
unterirdische Höhle, die zwei jungen,
triebhaften Menschen fast zum tragischen
Schicksal wird. In der letzten Erzählung
aber: «Die Jagd», überrascht der
sublime Geist des Dichters mit den großartig

dargebrachten Berichten von
dunklen Sagen und Spukgeschichten des
Volkes, die in noch tiefere Schichten
als in jene untergründige Triebwelt
hinableuchten, und es wird offenbar, daß
der Dichter der Erzählungen den
Humanismus auch in diesem Sinn mit
Humanität versöhnt, daß seiner Kenntnis
und seinem Verständnis das Menschentum

in weit größerem Umfang und auch
in seinen dunkleren Tiefen, das Leben
auch in seiner Problematik offensteht,

mag auch die obere und klare Welt die
eigentliche Heimat seines Geistes sein.

Als ein letzter Zug humaner Kunst
sei endlich noch dieser genannt: Wenn
Burckhardt in den «Reden und
Aufzeichnungen» einzelne Gestalten zu
umreißen wußte oder in den aufgezeichneten

Gesprächen geistige Beziehungen
zwischen hohen Menschen aufwies, so
hat er nun in den Erzählungen, besonders

in der ersten, die rein und ewig
menschlichen Fäden zwischen Mutter
und Kind, Erzieher und Zögling, Freund
und Freund, Mann und Weib, mit größter

Zartheit und Wahrheit zum Kunstwerk

verwoben. Die hohe Kultur des
europäischen Geistes hat in Burckhardt,
wie man jetzt aus den Erzählungen
erfahren kann, das Band mit der Natur
und mit dem Volk durchaus nicht
verloren, so wie sein Humanismus die Tat-
haftigkeit nie verlor, und darin darf
man vielleicht den Anteil der
schweizerischen Heimat an diesem guten
Europäer erkennen.

Fritz Strich

Basler Studien zur Kunstgeschichte

Aus den Verpflichtungen heraus,
die dem Basler Lehrstuhl für
Kunstgeschichte durch Namen wie Jacob
Burckhardt erwachsen sind, ist die Reihe
der Basler Studien zur Kunstgeschichte
entstanden, denen sorgfältige Dissertationen

von allgemeinem Interesse
zugrunde liegen. Ihr Stoffkreis ist zum
Teilinspiriert durch die Forschungen des
gegenwärtigen Ordinarius, Joseph Gantner,

dessen eigene in den letzten Jahren
entstandene Arbeiten hier zunächst kurz
gewürdigt werden sollen.

In der notgedrungenen Kürze einer
Gedenkrede umreißt Gantner nicht nur
in meisterhafter Eindringlichkeit das
Leben von Lionardo da Vinci, sondern
auch die wesentlichsten Probleme seines
Schaffens, in welchem sich eine ganze
Welt verschiedenster Wissensgebiete
wiederspiegelt 1). Für Gantner steht dabei
im Mittelpunkt von Lionardos Wesen
die Malerei und hier wiederum die
Skizze. Angesichts dieser für den universalen

Meister so wesentlichen Äußerung
entsteht der Begriff der «Präfiguration»,
als eines gerade für unser modernes

Empfinden bedeutungsvollen Zwischenbereiches,

der von den allgemeinen
Vorstellungsformen, welche der Künstler als
Kind seiner Zeit in sich birgt, über alle
Stufen der Skizze bis zum Beginn der
endgültigen Verwirklichung reicht.

Den Begriff der «Präfiguration»
überprüft Gantner auf seine Fruchtbarkeit

bin in einer größeren Arbeit über
Rodin und Michelangelo 2). Hier ist es
das für die neuere Kunstgeschichte so
wichtige Phänomen des Unvollendeten,
das bei dem großen Florentiner in
seinem ersten Auftauchen, bei dem
hervorragendsten Bildhauer des französischen

19. Jahrhunderts dagegen in
seinem Endzustand und als Übergang zu
den völlig neugearteten Kunstströmungen

des 20. Jahrhunderts gewürdigt wird.
Bei aller Sorgfalt, mit welcher den
menschlichen und formalen Berührungspunkten

zwischen Rodin und Michelangelo

nachgegangen wird, sind doch
für Gantner in erster Linie die
Unterschiede zwischen den beiden Meistern
wichtig. Maßgebend ist der Begriff der
Präfiguration vor allem für Michel-«



266 Bücher-Rundschau

angelo, für den er, im Unterschied zu
Lionardo, eine zu tiefst tragische
Bedeutung gewinnt. Denn aus dem Wissen

um das letztlich Undarstellbare
seiner religiösen Themen gerät der Meister

in Konflikt mit der Idee des
Renaissance-Kunstwerks, die nach
sinnfälliger Vollkommenheit verlangt. Daß
das Unvollendete im Sinne verschieden
intensiv durchformter Werkzonen, oder
m. a. W. verschiedener Realitätsgrade,
den Stil Michelangelos schon von seinen
frühesten Werken an bestimmt und als
Kunstform durch den ganzen Barock
hindurch bis zu Rodin, als dessen letztem

Ausläufer, gepflegt wird, weist
Gantner ebenfalls nach, wie überhaupt
der Wert seiner ebenso subtilen wie
weitausgreifenden Untersuchungen
gerade in der Ausweitung des Einzelfalles
zum Typisch-Allgemeinen liegt. In die-
dem Sinne gelingt es dem Basler Gelehrten,

in welchem sich übrigens der
Forscher mit dem Sprachkünstler verbindet,
Bedeutendes über den künstlerischen
Schaffensprozeß überhaupt auszusagen.
Auch wenn einzelne überraschend
aufgezeigte Zusammenhänge oder kühn
formulierte Thesen zum Widerspruch
aufrufen können, so schmälern solche
Anregungen zu grundsätzlicher Diskussion
in keiner Weise den Gehalt dieses im
übrigen reich illustrierten Buches.

Im unpersönlicheren Bereich der
mittelalterlichen Kunst hat Gantner
selbst in einem schon 1941 erschienenen
Buch, unter dem Titel Romanische
Plastik, Probleme des Inhalts und der Form
mit teilweise neuen Begriffen dargestellt

3). Aus der gleichen Epoche greift
sein Schüler, Hans Maurer, im sechsten
Band der «Basler Studien zur
Kunstgeschichte» die romanischen und
frühgotischen Kapitelle der Kathedrale Saint
Pierre in Genf heraus4). Er faßt
zunächst in knapper, doch ausgezeichneter

Formulierung die bisherigen Resultate

der Baugeschichte zusammen, um
dann eingehend sein eigenes Forschungsgebiet,

nämlich die Kapitell-Skulpturen,
zu behandeln. Auch hier fußt der
Verfasser auf den Resultaten der Genfer
Lokalforschung, vor allem Martins, doch
gelingt es ihm in eingehenden formalen
und ikonographischen Analysen, die
Entwicklung auf drei Stilstufen zu
reduzieren, in denen sich die Übergänge von
der Romantik zur Gotik sehr flüssig
vollziehen. — Im übrigen beweist diese
Arbeit mit musterhafter Gründlichkeit, wie

die künstlerische Leistung nicht nur
isoliert, sondern vor allem in ihren
Zusammenhängen gewürdigt werden soll.
Gerade die Kapitelle von St. Pierre
beweisen, wie im 12. und 13. Jahrhundert
jede Form auch ihren Sinn besitzt,
dessen Erkenntnis mit zu den Aufgaben
der modernen Kunstwissenschaft gehört.

Ebenfalls auf ein bestimmtes
schweizerisches Beispiel konzentriert sich
die Monographie, die Gottlieb Loertscher
der romanischen Stiftskirche von Schö-
nenwerd widmet 5). Der Bau gehört mit
seinem frühromanischen Kern, den im
18. Jahrhundert das Rokoko mit reizvollen

Stukkaturen übersponnen hat, zu den
historisch bedeutendsten Denkmälern
unseres Landes. Vor allem den
mittelalterlichen Bauteilen widmet Loertscher
eine eingehende Untersuchung, die sich
zum Teil auf umfangreiche, unter seiner
Leitung vorgenommene Grabungen
stützen konnte. Mit den Exkursen über
den Apsidenabschluß der Ostpartie und
die Blendbogengliederung des Außenbaues

stellt der Verfasser sein Monument

nicht nur in die allgemeinen
europäischen Zusammenhänge, sondern er
gibt zugleich einen wertvollen Überblick

über die Probleme des frühromanischen

Kirchenbaues überhaupt. Zu
diesen gehört nicht zuletzt das auch für
Schönenwerd wichtige sog. «Westwerk»,
d. h. die fast burgartig hohe Betonung
der turmbewehrten Eingangsseite. Die
wissenschaftliche Rekonstruktion dieses
Bauteils für Schönenwerd bildet das
Hauptstück der für die Behandlung eines
mittelalterlichen Bauwerks mustergültigen

Arbeit, die übrigens schon in einem
früher erschienenen Beitrag der Basler
Studien, der von Hanspeter Landolt
behandelten Jesuitenkirche in Luzern ihr
Gegenstück aus der Epoche des Barock
besitzt 6).

Zu den Grundfragen künstlerischer
Gestaltung gehört der Zusammenhang
zwischen Werkstoff und künstlerischer
Form, den Gottfried Semper in seinem
einst berühmten Buch vom «Stil» noch
rein materialistisch sah, und den im
gleichen Sinne auch die Kunst zwischen
1920 und 1930 in ihrer Theorie und
Praxis betonte. Ernst Murbach untersucht

in einer klug geschriebenen Arbeit
die gleichen Zusammenhänge auf neuer,
geistiger Grundlage, die er methodisch
auf das solideste sichert; er sieht
zwischen Form und Stoff vor allem den
gestaltenden Willen des Künstlers, der erst



Bücher-Rundschau 267

aus den jedem Material eigenen
Möglichkeiten die Wirklichkeit des einzelnen
Kunstwerks schafft '). Murbach besitzt
ein unmittelbares Sensorium für
bildhauerische Werte überhaupt; doch er
beschränkt seine Untersuchungen
absichtlich auf die für seine Fragestellung
besonders fruchtbare Zeit der deutschen
und der schweizerischen Spätgotik, in
welcher der Werkstoff unmittelbarer als
im vorgehenden Hochmittelalter der
künstlerischen Absicht dienstbar gemacht
wird. Es gelingt Murbach, einen «Steinstil»

zu analysieren, der in seinem strengen

und geschlossenen Aufbau die Ruhe
und Klarheit des Monumentalen zeigt.
Auf der anderen Seite steht der «Holzstil»,

der in oft fragiler Kleinteiligkeit
ein malerisches Spiel von Licht und
Schatten sowie einen ungleich größeren
Bewegungsreichtum ermöglicht. Damit
wird der eher kühlen Abstraktion des
Steins die Intimität eines unmittelbar
aus dem Werkstoff gewonnenen Lebens
entgegengesetzt. Die Probleme, die Murbach

aufwirft, sind zu tiefgreifend, als
daß ihre Behandlung nicht bisweilen
auch Widerspruch erregen könnte; doch
bleibt der Arbeit auf alle Fälle das
Verdienst, auf einem bisher eher vernach-
läßigten Gebiet fruchtbare Anregungen
zu schenken.

Die Basler Plastik der Spätgotik,
die schon für die Untersuchungen Mur-
bachs wesentliches Material geboten
hatte, wird in der Gesamtheit ihrer
Entwicklung und ihrer auswärtigen
Beziehungen von Annie Kaufmann-Hagenbach

dargestellt, wobei der Basler
Bereich nur den bereits veröffentlichten
Ausschnitt einer Arbeit bildet, welche
die spätgotische Skulptur der ganzen
Schweiz behandelt 8). Dieser Studie ist
in der Augustnummer 1953 dieser
Zeitschrift bereits eine Einzelbesprechung
gewidmet worden, so daß wir uns hier
mit einem Hinweis begnügen können.

Neuere Schweizer Kunst behandelt
Liselotte Fromer-Im Obersteg in ihrer
Studie über die Entwicklung der
Schweizerischen Landschaftsmalerei im 18. und
frühen 19. Jahrhundert, einem
Zeitraum, in welchem unser Land für die
europäische Landschaftsmalerei besonders

fruchtbar wird und sich eine
Gestalt wie Salomon Geßner sogar zu
europäischem Range erhebt9). Aus einer Fülle
genauer Stilanalysen einzelner Werke
entsteht die Gruppierung von J. B. Bul-
linger und J. H. Wuest zur noch ba¬

rocken Landschaft und von J. P. Bir-
mann, P. L. De la Rive und L. Heß zur
klassizistischen Landschaft, während
Salomon Geßner durch seine Rokoko-Idyl-
lik und seine Stellung zum frühen
Klassizismus charakterisiert wird. In der
realistischen Landschaftskunst, wie sie
seit dem späten 18. Jahrhundert durch
die Kleinmeister J. L. Aberli, Caspar
Wolf, Ludwig Heß und ihre Nachfolger
gepflegt wird, sieht die Verfasserin den
eigentlichen Höhepunkt der Entwicklung,

weil sich hier die eigentümlich
schweizerischen Möglichkeiten am ehesten

ohne falschen Kompromiß erfüllten,

im Unterschied sowohl zum
naturfernen Barock wie auch zum Klassizismus

und zur nachfolgenden Romantik,
die durch S. Birmann, M. de Meuron,
W. A. Toepffer und in einer pathetischen
Spätphase durch die Alpenmaler F.
Diday und A. Calarne vertreten ist. In
der auf eingehenden Einzeluntersuchungen

fußenden Arbeit fällt die etwas
einseitige Bewertung jener Werke auf, die

*) Joseph Gantner: Lionardo da
Vinci. Helbing & Lichtenhahn, Basel
1952. 2) Joseph Gantner: Rodin und
Michelangelo. Anton SchroU, Wien 1953.
3) Joseph Gantner: Romanische Plastik.
Anton Schroll, Wien 1941. *) Hans
Maurer: Die romanischen und frühgotischen

Kapitelle der Kathedrale Saint
Pierre in Genf. Basler Studien zur
Kunstgeschichte, Band VI. Birkhäuser,
Basel 1947. 6) Gottlieb Loertscher: Die
romanische Stiftskirche von Schönenwerd.

Basler Studien zur Kunstgeschichte,

Band V, Basel 1952. <*) Hanspeter

Landolt: Die Jesuitenkirche in
Luzern. Basler Studien zur Kunstgeschichte,

Band IV, Basel 1947; siehe
Besprechung von Dr. Samuel Guyer,
Juniheft 1949, S. 186. ') Ernst
Murbach: Form und Material in der
spätgotischen Plastik. Basler Studien zur
Kunstgeschichte, Band I, Basel 1943.
8) Annie Kaufmann-Hagenbach: Die
Basler Plastik des 15. und frühen 16.
Jahrhunderts. Basler Studien zur
Kunstgeschichte, Band X, Basel 1952. 9) Liselotte

Fromer-Im Obersteg: Die Entwicklung

der Schweizerischen Landschaftsmalerei

im 18. und frühen 19. Jahrhundert.

Basler Studien zur Kunstgeschichte,
Band III, Basel 1945. 10) Emil Maurer:

Jacob Burckhardt und Rubens.
Basler Studien zur Kunstgeschichte,
Band VII, Basel 1951.



268 Bücher-Rundschau

sich durch ihre Naturnähe auszeichnen
und den Realismus des 19. Jahrhunderts
vorbereiten, wobei demgegenüber der
Eigenwert der barocken Landschaftskunst

etwas übersehen wird, die in der
Schweiz, dem Land einer nicht unbedingt

negativ zu bewertenden
Stilverspätung, oft so liebenswürdig ausklingt.

Zum Schlüsse dieser im übrigen
nur einen Teil der seit 1943 erscheinenden

Basler Studien zur Kunstgeschichte

umfassenden Sammelbesprechung
sei noch der Band gewürdigt,

den Emil Maurer dem Verhältnis Jacob
Burckhardts zu Rubens widmet10). Die
Begegnung und Erinnerung, in der sich
Burckhardts Umgang mit Rubens vollzog,

wird durch das ganze Leben des
Gelehrten hindurch verfolgt, von den
ersten vagen und oft nur durch einen
Abglanz der Originale vermittelten Ein¬

drücken bis zur Entstehung jenes
vermächtnishaften Spätwerks, den
«Erinnerungen aus Rubens». Bei der auf das
gründlichste fundierten Arbeit, die bei
aller Kritik von verehrungsvoller Liebe
für den großen Basler erfüllt ist, handelt

es sich um weit mehr als um die
«Interpretation einer Interpretation».
Denn gleichzeitig wird im Hinblick auf
Rubens die ganze wissenschaftliche
Biographie Jacob Burckhardts entfaltet,
in dessen geistige Werkstatt sich dabei
die fesselndsten Einblicke öffnen. Im
ganzen ist es ein doppelter Weg, den
hier Emil Maurer in seiner wertvollen
Darstellung dem Leser weist: ein Hinweg
durch Burckhardt zu Rubens und ebenso
durch Rubens zu Burckhardt.

Richard Zürcher

Capitalism and the Historians

Unter diesem Titel hat F. A. Hayek,
Professor der Sozialwissenschaften an
der Universität Chicago, einen Sammelband

herausgegeben, in dem er und vier
weitere Nationalökonomen kritisch zu
der Frage Stellung nehmen, ob die Wirt-
schaftslustoriker die sozialen Verhältnisse

in der Frühzeit des «Kapitalismus»
vorurteilsfrei beschrieben habenx). Die
Aufsätze stellen Beiträge zu einer
Diskussion dar, die im Rahmen einer
Tagung der Mont Pèlerin Society in Beau-
vallon, Frankreich, im September 1951
über das gleiche Thema abgehalten wurden

und nun hiermit einer breiteren
Öffentlichkeit zugängig gemacht werden.
Diese Studien werden ergänzt durch zwei
früher verfaßte Abhandlungen von
Ashton und Hutt, die durch mehr
statistisch-dokumentarische Angaben die
Gesamtdarstellung abrunden. Das Ziel
dieser Publikation ist, um mit Hacker
zu sprechen, «to save the term from the
opprobium from which it suffers».

1) Capitalism and the Historians
by T. S. Ashton, Louis Hacker, F. A.
Hayek, W. H. Hutt, Bertrand de Jou-
venel. University of Chicago Press,
Chicago 1954. Vgl. Besprechung des Buches
durch Professor Röpke in NZZ Nr. 614
und 615.

In der längeren, sehr klar abgefaßten

Einleitung mit dem Titel History
and Politics legt F. A. Hayek den
Grundgedanken dar, der zu dieser Diskussion
veranlaßte und sich kurz etwa so
formulieren läßt: Nimmt man — entgegen
der verbreiteten pessimistischen Auffassung

— au, daß der Mensch doch aus
der Geschichte zu lernen bestrebt ist, so
kann man sich immerhin fragen, ob er
dann auch immer die Wahrheit lerne.
Falsche Interpretationen historischer
Ereignisse haben nach Hayek zur Bildung
von Mythologien geführt, deren
Wirksamkeit auf die Meinungsbildung den
Einflüssen historischer Tatsachen nicht
nachsteht. Den letzten zwei oder drei
Generationen von Wirtschaftshistorikern

wirft Hayek nun vor, recht
ausgeprägt einer sozialistischen (d. h.
materialistisch-deterministischen)
Geschichtsbeschreibung gehuldigt zu haben.
So hätten Marx, Engels, W. Sombart,
S. und B. Webb ganz eindeutig ihre
Darstellungsweise als Mittel politischer
Agitation betrachtet. So sei es auch kein
Zufall, daß sich die in den sechzig Jahren

vor dem ersten Weltkrieg einflußreichste

Gruppe von Wirtschaftshistorikern,
die deutsche Historische Schule,

stolz als «Kathedersozialisten» bezeichnet

hätten, was u. E. allerdings nicht



Bücher-Rundschau 269

ganz zutrifft. Der Mangel an theoretischem

Denken habe sie aber zu Opfern
der volkstümlichen Meinung ihrer Zeit
gemacht. Ohne den guten Willen zu
korrekter Darstellung zu bezweifeln,
dürfe man doch keine so folgenschweren
Entstellungen zulassen, die ein System
herabsetzen, das den Menschen erstmals
das Gefühl gegeben habe, daß die
wirtschaftliche Misere überwindbar sei. Deshalb

muß man nach Hayek eindringlich
fragen: 1. Was geschah tatsächlich? 2.
Wie stellten es die Historiker dar? und
3. Warum stellten sie es so dar?

Insbesondere zu den ersten beiden
Fragen nimmt T. S. Ashton in seinem
Aufsatz The Treatment of Capitalism
by Historians Stellung und gibt in
seinem zweiten Aufsatz einen Überblick
zur Entwicklung des Lebensstandards
des englischen Arbeiters in den Jahren
1790 bis 1830. Als Professor für
Wirtschaftsgeschichte an der Universität
London hat Ashton einen guten Überblick

über das Geschichtsbild seiner
Schüler und der jungen Akademiker in
aller Welt. Nach dem Urteil, das viele
Vertreter der kommenden Generation
von Politikern, Beamten, Industriellen
u. a. m. in ihren wissenschaftlichen
Arbeiten zum Ausdruck bringen, war der
Lauf der englischen Geschichte von 1760
bis zur Errichtung des «Wohlfahrtsstaates»

im Jahre 1945 durch wenig
anderes gekennzeichnet als Mühsal,
Schweiß und Unterdrückung. Auf der
Suche nach den Ursachen dieser
heutigen Anschauung fand Ashton nun nicht
nur das Vorhandensein eines gewissen
jugendlichen Pessimismus, sondern auch
den Einfluß der Wirtschaftshistoriker.
Ashton, der sich eingehend mit den
Berichten der «Blue Books» und der «Royal
Commissions und der Wohnungsmisere
in den wachsenden Industriestädten
auseinandersetzt, meint, daß die Historiker
die Entwicklung der sozialen Verhältnisse

unter verschiedener Perspektive
sahen. Richtete die eine Gruppe von
gewiß ernstzunehmenden Ökonomen wie
Mill, Malthus und McCulloch ihre
Blicke auf die benachteiligte Masse der
Handwerker, Bauern und Entwurzelten,
so sahen andere, wie Rickman und Chadwick,

nur die Fortschritte in der
industriellen Entwicklung. Daraus erklären
sich viele der s. Zt. entstandenen
gegensätzlichen Darstellungen und Auffassungen.

Louis Hacker, Dekan der «School

of General Studies» an der Columbia-
Universität, legt die Gründe für die
antikapitalistischen Vorurteile der
amerikanischen Historiker dar. In einem
ersten Abschnitt setzt er sich mit Ashton
auseinander, der ihm nahelegt, die Som-
bartsche Methodik zu meiden. Im zweiten

Abschnitt zeigt Hacker dann, daß
keineswegs Marxsche Ideen allein von
Einfluß waren. Für die eigentliche Wurzel

antikapitalistischer Einstellung hält
Hacker den Kampf zwischen «Jeffer-
sonismus» und «Hamiltonismus» um das
Verhältnis von Staatskunst und
Wirtschaftspolitik.

Die Frage, warum die Historiker
antikapitalistisch dachten, behandelt B.
de Jouvenel. In seinem interessanten
Aufsatz The Treatment of Capitalism by
Continental Intellectuals betont der
französische Publizist und Wirtschaftshistoriker,

daß gar nicht ausgesprochen
die Historiker diese Einstellung hegten.
Es sei Tatsache, daß die Ablehnung in
weiten Kreisen der Intelligenz überhaupt
verbreitet war, ehe nur die Historiker;
begannen, über soziale Mängel des

kapitalistischen Systems zu berichten. In
einer befriedigenden gesellschaftlichen
Eingliederung gerade der Intellektuellen
sieht de Jouvenel eine wichtige zukünftige

Aufgabe.
W. H. Hutt, Professor der

Handelswissenschaften an der Universität
Kapstadt, gibt abschließend einen Überblick

über die Bedeutung des englischen
Fabriksystems und unterzieht die
Fabrikgesetzgebung einer kritischen
Betrachtung.

Überblicken wir den Inhalt des

vorliegenden Sammelbandes, so finden
wir namhafte Vertreter des angelsächsischen

Neoliberalismus bemüht, das

privatkapitalistische Wirtschaftssystem
von dem Odium zu befreien, von Anbeginn

an soziale Mißstände hervorgerufen
zu haben. Mehrfach tritt die klassische
liberale Auffassung hervor, daß «in the
long run» eine nur diesem System eigene
Fähigkeit zu gewaltiger Produktivitätssteigerung

alle sozialen Spannungen
lösen helfe, was auch statistisch belegt
wird. — Kontinentaleuropäische
Neoliberale wie Röpke, Rüstow u. a. leugnen
hingegen die unglückliche «Vitalsituation»

(Rüstow) der im Gefolge des

Industriesystems entstandenen Proletarierschicht

nicht. Sie betrachten — nach
ihren Werken zu schließen — den
«Kapitalismus» als eine «historische Form



270 Bücher-Rundschau

der Marktwirtschaft» (Röpke), die mit
ihren Resten plutokratisch-feudaler
Eigenart überwunden werden muß. So

sagt auch Walter Eucken: «Die Notlage

der Arbeiter, die Marx eindringlich
und richtig schilderte, ist von ihm
unrichtig erklärt worden.» Denn «die
soziale Frage erhielt durch die Formen
der Arbeitsmärkte ihren Charakter». Da
der «Kapitalismus» in enger Verbindung
mit dem Industriesystem gesehen wird,
fehlt in dem Sammelband die Behandlung

des Agrarproblems, das bei dem
Übergang von der Bedarfsdeckungswirt-
sehaft zur Verkehrswirtschaft in der
frühkapitalistischen Form der Gutsherrschaft

erwuchs, das Problem der
unfreien Landarbeiter. Gemäß der hier in

besonderem Sinne angeschnittenen
Werturteilsfrage geht es aber nicht nur um
die Objektivität der Darstellung, sondern
auch um das Verhältnis von Wissenschaft

und Politik, das nach neoliberaler
Auffassung nicht in einer Weise

neutralisiert werden darf, die die moralische
Verantwortung ausschaltet.

Es wird interessant sein, das Echo
auf diese bedeutsame Fragestellung zu
verfolgen, und es ist zu hoffen, daß die
Resultate einer breiteren Diskussion
dahin tendieren, «die mythische Figur des
,Kapitalismus'» (Eucken) als historische,
die soziale Gestaltung der
marktwirtschaftlichen Ordnung als aktuelle Frage
zu behandeln.

Wolfram Dürr

Public Relations

Wer Gelegenheit hat, die amerikanische

Wirtschaftspolitik und das
Wirtschaftsleben in den USA selbst zu
studieren, erklärt sich immer wieder von
der Tatsache überrascht, daß sowohl
zwischen den Arbeitnehmern und den
Arbeitgebern als auch zwischen ihren
Verbands-Organisationen keine eigentlichen

weltanschaulichen Auseinandersetzungen

feststellbar sind. Von
unbedeutenden Ausnahmen abgesehen,
anerkennen beide Partner die liberale Wirl-
schaftsdoktrin als einzig mögliche,
gewissermaßen als natürliche Grundlage
des vernünftigen Wirtschaftens. Man
behandelt die Unternehmerschaft als nicht
zu ersetzende Komponente des amerikanischen

Wirtschaftspotentials und bringt
ihr großes Verständnis und Vertrauen
entgegen, so daß sie einen Goodwill für
ihre Tätigkeit genießt, der in
europäischen Ländern seinesgleichen sucht.

Wer nach den Gründen für diese
gegenüber unsern Verhältnissen
andersgeartete Bewertung der Unternehmerschaft

forscht, der begegnet auf Schritt
und Tritt vor allem einem großen
Unterschied. Der Durchschnittsamerikaner
hat im Gegensatz zum Schweizer eine
lebendige Beziehung zu den Unternehmungen.

Er interessiert sich für die
Geschehnisse innerhalb der verschiedenen

Betriebe, kennt deren interne und
externe Tätigkeit und verlangt nicht
selten von der Geschäftsleitung ganz
bestimmte Aufschlüsse, die er auch bereit¬

willigst erhält. Dieser persönliche Kontakt,

der in der Schweiz oft sogar innerhalb

der Betriebe auf Schwierigkeiten
zu stoßen scheint, ist das Resultat der
sogenannten Public Relations.

In jüngster Zeit begegnet man nun
auch in der schweizerischen Fachpresse,
ja sogar in einigen Tageszeitungen diesem

neuen Wirtschaftsprinzip, doch
fehlt es im allgemeinen an einer genauen
Kenntnis des wahren Wesens der Public
Relations und deren überragender
Bedeutung für das einzelne Unternehmen
und die gesamte Volkswirtschaft. Diese
Lücke vermag eine kürzlich im Emit
Oesch Verlag (Thalwil) erschienene
Arbeit, die einen Überblick über das
gesamte Gebiet der Public Relations
vermittelt, zu schließen. Die beiden Autoren
Dr. Charles R. Metzler und Dr. Alfons
Helbling verstanden es, ein Standardwerk

zu schaffen, das zwar die in Amerika

längst existierenden Universitätsfakultäten

für Public Relations nicht zu
ersetzen vermag, das aber jedem
Unternehmer eine neue Welt eröffnen dürfte,
übrigens ist es ihnen auch gelungen,
eine Schweizerische Public-Relations-
Gesellschaft ins Leben zu rufen, der
namhafte Wirtschaftsfachleute
angehören. Am 3. Juni hielt die Gesellschaft
in Zürich-Wollishofen ihre erste
Generalversammlung ab, deren anwesende
Mitglieder einen repräsentativen
Querschnitt durch die schweizerische Wirtschaft

darstellten.



Bücher-Rundschau 271

In einem ersten Teil der zu
besprechenden Arbeit wird kurz auf die
Entwicklungsgeschichte der Public Relations
hingewiesen und deren Notwendigkeit
und Bedeutung begründet. Der zweite,
mehr praktische Teil, behandelt die Pu-
blic-Relations-Tätigkeit in bezug auf
einzelne wichtige Publikumsgruppen eines
industriellen Betriebes, und der dritte
Teil schließlich illustriert gewissermaßen
als Anhang die Wichtigkeit der
aufgezeigten Erkenntnisse anhand von Zitaten,

Beispielen und Erfolgen ').
Im Gegensatz zur Werbung, die

durch die Public Relations niemals
ersetzt werden kann, liegt das letzte Ziel
des neuen Wirtschaftsprinzips nicht in
der öffentlichen Beachtung, sondern in
der Schaffung von Vertrauen, Achtung
und Verständnis und damit in der
Steigerung der gesellschaftlichen Leistungsfähigkeit

eines Unternehmens. Da jede
Unzufriedenheit der öffentlichen
Meinung sich in irgend einer Form auswirkt,
sei es in staatlichen Interventionen, in
systemsfremden Ideologien, in Streiks,
sei es in direkten oder indirekten
Angriffen auf das Unternehmertum,
betrachten die Public Relations ihre
Hauptaufgabe in der Feststellung der
kritischen Situationen und darauf aufbauend
in der Anwendung jener Mittel, die
deren Ursachen beseitigen oder deren
Folgen vermindern.

Die öffentliche Meinung stellt eine
Macht dar, mit der ein Unternehmen
dauernd zu rechnen hat, so daß es sich
wahrlich lohnt, sie zu analysieren und
zu pflegen. Das kann man aber nur,
wenn man einerseits die Folgen des eigenen

Planens und Handelns voraussehen
und berücksichtigen kann und anderseits
ein Aktionsprogramm durchführt, das

*) Vgl. Besprechung des Buches
«Public Relations» von Ernst Vogel,
Aprilheft 1953, S. 64.

Goodwill, Verständnis und Unterstützung
schafft, fördert und erhält. Es ist
selbstverständlich, daß ein solches Programm
vielgestaltige Maßnahmen erfordert,
denn es soll nicht nur die Beziehungen
zur Allgemeinheit erfassen, sondern auch
jene besonderen zu den Arbeitnehmern,
den Kunden, Lieferanten, Aktionären,
Verbänden, zur Standortsgemeinde, zur
Jugend, zur Presse, zur Gesamtindustrie,
zur Regierung usw.

Jede einzelne Gruppe muß zum
Goodwillträger der Unternehmung werden,

und das bedingt verschiedene, spezifisch

abgestimmte, kontinuierliche
Aktionen der Geschäftsleitung, respektive
des Public-Relations-Departement. Diese
Stelle ist es, die die öffentliche Meinung
für die Geschäftsleitung abhorcht,
analysiert und interpretiert, dadurch die
Art der Geschäftspolitik bestimmt und
diese wiederum in verständlicher Weise
den verschiedenen Publikumsgruppen
darlegt.

Selbstverständlich stellen die Public
Relations keine Wundermittel dar, die
alle Schwierigkeiten von heute auf morgen

aus dem Wege räumen, oder gar die
Dividenden verdoppeln könnten. Sie sind
aber, wie die Autoren mit Recht betonen
und wie uns der wirtschaftspolitische
Gesinnungswandel des amerikanischen
Volkes auf Grund der jahrzehntelangen
Experimente praktisch bestätigt, «einer
der fundamentalen Faktoren, die einen
Betrieb erfolgreich zu gestalten
vermögen. Sie sind die tragenden
Geschäftsprinzipien, die Goodwill, Verständnis
und Unterstützung schaffen für ein
Unternehmen, seine Arbeitnehmer und
seine Produkte. Sie wollen aus einem
anonymen Betrieb einen ,guten Bürger'
machen, der bekannt ist für ganz
bestimmte Prinzipien. Sie wollen Ideen
verbreiten, die den Geschäftsoperationen
wie dem Publikum förderlich sind».

Heinz Schmutz


	Bücher-Rundschau

