
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Die Geburt des geschichtspolitischen Denkens aus Kulturkreisen

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GEBURT DES
GESCHICHTSPHILOSOPHISCHEN DENKENS

AUS KULTURKRISEN

VON EDUARD SPRANGER

Die Gesamtlage der Völker Europas ist beklagenswert. Blickt
man hinter die Bühnen, auf denen endlose Beratungen stattfinden,
blickt man hinter den wirtschaftlichen Fleiß, die rasenden Anstrengungen

der Technik, die Fülle politischer Neugründungen, so zeigt
sich im Hintergrunde ein einziges vorherrschendes Gefühl: die Angst.
Selbst die Jugend bekennt gelegentlich, auch sie sei von
Katastrophenstimmung erfaßt. Angst bemächtigt sich der Menschen in
so hohem Grade nur dann, wenn sie sich nicht mehr zutrauen, das

Schicksal, das auf sie zukommt, zu bewältigen. In der Tat: ringsum
ist das unheimliche Bewußtsein emporgewuchert: der moderne
Kulturprozeß ist nicht mehr lenkbar x). Das Abendland hat ihn
angekurbelt; nun läuft die gewaltige Maschine mit immer zunehmender
Geschwindigkeit nach eigenem Gesetz. Diese Kultur, von Menschen
geschaffen, um das menschliche Los auf Erden zu erleichtern, wirkt
auf die Lebenden wie eine fremde Macht zurück. Der Druck der
Natur auf den Menschen mag sich durch die Errungenschaften der
Technik gemildert haben. Der Druck der Kultur ist um so stärker
geworden. Das ist die tiefere Ursache der Rede von der Kultur-
krisis, die seit 40 Jahren in Europa nicht mehr verstummt ist. Die
beiden Weltkriege des 20. Jahrhunderts sind vielleicht nur Auswirkungen

jener Ohnmacht; sie sind ungeheure Explosionen der
Maschine, die anscheinend niemand mehr zum Heilsamen steuern kann.
Um so dringlicher ist von Jahrzehnt zu Jahrzehnt die Frage geworden:

Was hat die Geschichte eigentlich für einen Sinn?
Die letzte Wurzel der Frage nach dem Sinn liegt im Leben des

Einzelnen. Niemand von uns könnte weiter existieren, wenn er nicht
die stille Voraussetzung machte: das Leben hat einen Sinn. Er mag
ihn nur im Genuß suchen, oder in der Betrachtung, die (zur Weisheit

führt; er mag ein Werk gestalten wollen oder sich selbst, seiner
Persönlichkeit, eine wertvolle Gestalt zu verleihen streben. Irgendein

«Wozu» muß das Dasein haben. Andernfalls versinkt es im
Nihilismus. Die Kultur, an welcher der Mensch mitarbeitet, gehört
auf die Seite des Werkes, ja sie ist das größte seiner Werke. Wenn
dieses objektive, überindividuelle Gebilde selbst keinen Sinn hätte,

l) Vgl. Eduard Spranger, «Ist der moderne Kulturprozeß noch lenkbar?>, in
£ Kulturfragen der Gegenwart», Heidelberg 1953.



12 Eduard Spranger

so würde auch die Kulturarbeit des Einzelnen sinnentleert. Denn
er fügt dem Historisch-Gewordenen, das schon als massiver Bau vor
ihm steht, nur ein Steinchen hinzu. Das aber soll an eine Stelle
gesetzt werden, wo es Sinn hat. So erheben wir auch für das große
Leben, das durch Jahrhunderte und Jahrtausende hinzieht, das
Postulat, daß es sinnvolle Gehalte verwirklichen soll. Wir leben also
nicht nur aus der stillen Voraussetzung, daß unser kleines Dasein
einen Sinn hat; vielmehr müssen wir darüber hinaus glauben dürfen:
die Geschichte als Ganzes hat einen Sinn.

Diese Behauptung ist nicht selbstverständlich. Alle Kreislauftheorien

stellen sie in Frage. Wenn Geschichte nichts weiter ist
als Kreislauf von Staatsverfassungen, Wechsel von Weltmonarchien
oder, wie bei Spengler, ein bloßes Aufblühen und Wiedersterben von
großen Kulturen, dann hat die Geschichte als Ganzes keinen
verstehbaren Sinn. Allenfalls würde dann das paradoxe Wort aus der
Mütterszene des «Faust» gelten, das Ganze sei ein bloßes Spiel:

Wie's eben kommt. Gestaltung, Umgestaltung,
Des ewigen Sinnes ewige Unterhaltung.

Der Gedanke, daß es eine Weltgeschichte gebe, daß also die
Menschheit eine Einheit mindestens werden kann, ist erst durch das
Christentum zum Durchbruch gekommen. Es hat von vornherein
eine geschichtliche Weltauffassung. Der Heilsplan Gottes legt das
Schicksal der Menschheit fest. Die großen Stationen sind: Schöpfung,

Alter Bund, Jesu Erscheinen, Leiden und Sterben in der
Welt, die Ausgießung des Heiligen Geistes und Jesu Wiederkehr
am Ende der Tage. Das Christentum glaubt, um diese Sinngebung
der Weltgeschichte auf Grund der göttlichen Offenbarung zu wissen.
Bis in die Zeit der Aufklärung hinein hat die Vorstellung von Gottes
Erziehungsplan oder Heilsplan die Gemüter des Abendlandes
beherrscht. Daneben machte sich seit der Renaissance noch eine
humanistische Geschichtsauffassung geltend. Auf ihr beruht unsere längst
unbrauchbar gewordene Einteilung der Weltgeschichte in Altertum,
Mittelalter und Neuzeit. Unsere Zählung der Jahre aber setzt Jesus
Christus als Mitte der Zeiten.

Als die Aufklärung den Gehalt der christlichen Lehre problematisch

machte, mußte auch die christliche Deutung der Geschichte
problematisch werden. Erst seit Vico und Voltaire gibt es eine rein
weltliche Philosophie der Geschichte. Aber in Deutschland steht sie
noch lange unter der Nachwirkung jener christlichen Überzeugung.
Lessing und Herder, Fichte, Hegel und W. v. Humboldt reden sämtlich

noch von der göttlichen Weltregierung und von Gottes Plan.
An ihm sollen die Menschen mitarbeiten, nun allerdings mit Freiheit,
das beißt durch eigene sittliche Erhebung zu den Absichten Gottes.



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 13

Als in der Folgezeit dieser geheiligte Rahmen zerbrach, fand
sich die Philosophie hinausgeschleudert in den stürmischen Ozean

von Geschichtsproblemen, bei denen keine Deckung durch die
Offenbarung mehr stattfand. Die Frage, woher denn der Mensch die
geistige Kraft nimmt, den Sinn des Ganzen der Geschichte zu deuten,
von der er doch nur einen unendlich kleinen Ausschnitt kennt,
geschweige denn erlebt, wurde nunmehr brennend. — Aber was
meinen wir hier mit «Geschichte»?

Lange Zeit hat man nicht beachtet, daß wir die Geschichte im
Sinne des vergangenen Geschehens selbst ja gar nicht besitzen. In
wessen Kopf sollte diese Unendlichkeit hineingehen Und wen könnte
es interessieren, all die kleinsten Vorgänge zu kennen, aus denen sie
sich zusammenwebt? Nicht einmal das, was in einer Stadt an einem
Tage vor sich geht, kann man beobachten und festhalten. Wir haben
es gar nicht mit der geschehenen Geschichte selbst zu tun, sondern
nur mit der wißbaren und gewußten Geschichte, die man genauer
als Historie (das Gewußte und Erzählte) bezeichnen sollte. Schon
sie ist nur ein dürftiger, oft zufälliger Ausschnitt aus dem wirklich
Geschehenen. Soll aber der wesentliche Gesamtsinn dessen, was man
von der Geschichte weiß, gedeutet werden, so bedarf es einer zweiten
Auslese. Bei ihr werden große Zusammenhänge konstruiert,
Wertakzente gesetzt, manche Linien betont, andere unterdrückt. Kurz,
dieses ganze philosophische Geschäft scheint einen sehr unsicheren
Boden zu haben. Es geht hier wesentlich um Deutung, Sinndeutung.
Damit erhebt sich die Doppelfrage : Weshalb ist dem jeweils lebenden
Menschen dieses Sinnerfassen so wichtig? Und: Woher nimmt er
eigentlich die Mittel, sich von 3000 Jahren und mehr Rechenschaft
zu geben, obwohl er selbst im besten Falle rund 60—70 Jahre
bewußt miterlebt? Dies beides betrifft den Standort des
Geschichtsphilosophen. Von ihm werde ich im ersten Teil sprechen. Im zweiten
Teil werde ich die Ergebnisse an einigen Beispielen aus der
Geistesgeschichte beleuchten; im dritten Teil die Anwendung auf unsere
Gegenwart machen.

I.

Das Standortproblem ist das zentrale Thema unserer gegenwärtigen

Wissenschaftslage überhaupt. In den Naturwissenschaften
erscheint es z. B. als Einsteins Relativitätstheorie und Heisenbergs
Entdeckung der Unsicherheitsrelationen. In den Geisteswissenschaften
macht es sich geltend als Selbstkritik der methodischen und
weltanschaulichen Voraussetzungen, die ein Forscher im stillen
mitbringt, und als Lehre von seiner existentiellen Gebundenheit oder
auch von seiner sozialen «Seinsgebundenheit».

In der Philosophie der Geschichte sind zwei prinzipielle Aus-



14 Eduard Spranger

gangspunkte denkbar. Entweder der Philosoph beansprucht, für seine
Person auf einer gottgleichen Höhe zu stehen, von der er den ganzen
Gang der Weltgeschichte überschauen und deuten kann (A). Oder
er ist sich bewußt, selbst nur ein Glied des Geschichtsprozesses zu
sein, und zwar dasjenige, das gerade hier und jetzt lebt, hinter sich
die bisher abgelaufene Geschichte, vor sich die noch unbekannte
Zukunft (B).

Das eindrucksvollste Beispiel für den ersten Fall wäre Hegel. Er
macht die größte Voraussetzung, die sich denken läßt, nämlich die,
daß der Philosoph am absoluten Wissen Anteil haben könne. Wir
nennen diejenige Philosophie, die das Wagnis unternimmt, in die
Tiefen göttlicher Ratschlüsse einzudringen, spekulative Philosophie
(von speculari, spiegeln). Schon Leibniz hatte sich in seiner Theo-
dizee auf solche Höhen emporschwingen wollen. Es leuchtet ohne
weiteres ein, daß hierbei nicht nur die Autonomie der Vernunft,
an die das 18. Jahrhundert glaubte, in äußerster Steigerung beteiligt

ist. Die alte Offenbarungslehre wirkt ebenfalls nach. Ihr
religiöser Gehalt ist noch lebendig. Aber sie soll nun in die Form der
Philosophie umgegossen werden. Es soll dem Menschen möglich sein,
sich zu einer Art von Mitwissen mit Gott emporzuschwingen; denn
der Geist in uns sei im Kern identisch mit Gottes Geist. Fichte ist
an die Weltgeschichte mit der gleichen weittragenden Voraussetzung
herangegangen, nämlich, daß es in ihr «vernünftig» zugegangen sei,
ja daß die Vernunft oder der Geist ihre eigentliche Substanz sei
und daß die Geschichte den Prozeß der fortschreitenden
Selbstoffenbarung dieses göttlichen Untergrundes bedeute. So kann es am
Sinn der Geschichte nicht fehlen. Hegels Philosophie der Geschichte
ist, nach seinem eigenen Ausspruch: Theodizee, Rechtfertigung der
Voraussetzung, daß der Verlauf der Geschichte in Gott ist und nie
aus Gott herausfallen kann, also nie sinnlos werden kann. Man ist
berechtigt, einen solchen Standort als den absoluten Standort zu
bezeichnen.

Wir heute halten einen solchen philosophischen Titanismus nicht
mehr für möglich. Er hatte, wie ich angedeutet habe, durchaus einen



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 15

religiösen Kern. Unsere Religiosität hat einen anderen Grundstil.
Wir sind uns unserer Endlichkeit scharf bewußt. Wir glauben nicht
mehr, daß wir uns bis zu einem Mitwissen mit Gott emporschwingen
können. Für das geschichtsphilosophische Denken folgt daraus ein
radikaler Standortwechsel. Wir stehen nicht mehr in seligen Höhen
über dem Fluß der Geschichte. Wir sehen nicht die Bahn, in der
sie nach dieser leidvollen Gegenwart sinnvoll weitergehen muß. Sondern

wir sind gekettet an die Schwelle der Gegenwart. Eigentlich
umgibt uns ein doppeltes Dunkel: Welcher Wertidee die vergangene
Geschichte gedient hat, wissen wir nicht. Und wir wissen ferner
nicht, welchem sinnvollen Ziel die künftige Geschichte zusteuert.
Wir sind auch dessen nicht a priori gewiß, wohin wir steuern sollen.
Also sind wir ungedeckt von einem fertigen System der Philosophie.
Insofern sind wir der tiefsten Unsicherheit verfallen. Wir existieren
in der Geworfenheit. wie Heidegger sagt, das heißt hier:
hineingeworfen in einen Zeitpunkt. Das ist durchaus kein beliebiger Standort,

also auch kein relativer Standpunkt, den wir, wie bei
physikalischen Ansätzen, mindestens in Gedanken beliebig wechseln könnten.

Es ist der Standort, auf den jede Art von Existenzphilosophie
immer wieder mit Entschiedenheit hinweist. Und in dem Hinweis
auf diesen Punkt sehe ich ein Verdienst der modernen Denkweise.

Aber auf einem «Punkt» allein kann man nicht stehen; am
allerwenigsten, wenn dieser Punkt unablässig gleitet wie der, welcher
den Namen «Jetzt» trägt. Ferner ist es unmöglich, von diesem Standort

allein Geschichte zu deuten. Sind die Punkthaftigkeit des Jetzt
und die Punktualität des Ich das einzige, was gegeben ist, dann führt
die Philosophie zum Verlust des Kontaktes mit der Wirklichkeit. Sie

bewegt sich nur noch in der ganz einsamen Erlebnissphäre. Das ist
das entgegengesetzte Extrem zu dem Hegeischen Standort der
Allwissenheit. — Jaspers z. B. ist nicht radikaler Existenzphilosoph,
insofern er von der Existenz sogleich zu der Aufgabe der
Existenzerhellung fortschreitet.

Diese aber kann nicht geleistet werden, wenn das Subjekt nicht
doch die Möglichkeit in sich trüge, über das einsame und dürftige
Ich hinauszugreifen. Beide bisher bezeichneten Standpunkte sind
extrem. In der Mitte zwischen beiden liegt der, von dem aus wir
allein ein Verhältnis zur Geschichte gewinnen (C). Wir verfügen
über ein allgemeingültiges Denken, vermöge dessen wir in unserem
Bewußtsein ein Bild der vergangenen Geschichte aufbauen. Wir
verfügen über Kategorien des Lebens, vermöge deren wir schon die
Einzelzusammenhänge verstehen. Wir verfügen endlich über eine
Teilhabe am überindividuellen Geist, der uns gestattet, Deutungen
des ganzen Verlaufes wieder und immer wieder mindestens zu
versuchen. Die Philosophie ist noch lange nicht so weit, dies Gefüge



16 Eduard Spranger

von Denkformen, von Kategorien des Menschenlebens, des Verstehens
und der Totalisierung voll zu durchschauen. Ich muß mich hier mit
einer sehr einfachen, möglichst anschaulichen Beschreibung des

Vorgangs begnügen, der sich vollzieht, wenn wir Geschichte deuten.
Der Standort dabei ist weder der absolute noch der bloß existentielle

(punkthafte). Ich, der Deutende, stehe wohl auf der Schwelle
meiner Gegenwart. Dabei habe ich einen Januskopf: das eine
Gesicht ist der Vergangenheit zugewendet, von deren Verlauf ich weiß
und die schon immer irgendwie vorläufig gedeutet ist. Das andere
Gesicht richtet sich auf die noch ungestaltete Zukunft. Zu ihr
verhalte ich mich dreifach: ich stelle mich ein auf das, was kommen
muß, ich will in die Zukunft hinein, und ich bin mir zugleich
bewußt, daß mein Wollen durch ein sittliches Sollen gebunden ist.
Müssen. Wollen und Sollen — das sind die drei Kategorien, unter
denen sich mir ein Bild der Zukunft formt. Dies ganze Gewebe in
meinem Bewußtsein nach rückwärts und vorwärts nehme ich endlich
in einem geistigen Griff zusammen. Ich verschlinge Vergangenheit
und Zukunftsbild auf der Schwelle der Gegenwart zu einem Knoten.
In jeder Deutung der Geschichte sind Wissen um Vergangenes,
Einstellung auf die Zukunft und bedrängende Situation der Gegenwart
aufs innigste verflochten.

Aus diesem Befund erklärt sich, daß die Geschichte, die als
geschehene Geschichte unabänderlich still steht, als gewußte
Geschichte immer wieder umgedeutet wird. Die neue Deutung erwächst
aus meiner gegenwärtigen Geistesstruktur und aus meiner Haltung
zur Zukunft, die ihrerseits wieder teils im Lichte des Müssens, teils
im Lichte des Wollens, teils in dem des Sollens gesehen wird. Der
Zukunftswille z. B. wird mit maßgebend dafür, welche Linien der
Vergangenheit ich als wesentlich heraushebe, wie ich die Wertakzente
auf sie setze und wie ich sie weiterziehe. Natürlich ist das Ich, von
dem ich hier rede, nicht mein zufälliges Ich, sondern das übergreifende

geistige Bewußtsein des Geschichtsphilosophen, das selbst schon
Resultat der Vergangenheit ist und eine bestimmte Epochalstruktur
besitzt.

Endlich noch ein letzter Zusatz zu der Standortfrage. Es hat
sich gezeigt, daß das philosophierende Bewußtsein, das die
Geschichte deutet, kein bloß feststellendes Denken ist. Der Mensch kann
hier, wie Nietzsche gesagt hat, kein kalter Dämon der Erkenntnis
werden. Vielmehr ist er selbst durch und durch geistige Lebendigkeit:

der ganze Mensch mit seiner plastischen Einstellung zu
Vergangenheit und Zukunft.

Nun gibt es eine geistige Lebensbewegtheit, die man als den
Urrhythmus des Lebens bezeichnen könnte. Die existentiell gebundene

Perspektive, aus der die Deutung der Geschichte erwächst,



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 17

schließt in der Regel folgende Sehweise ein: Die Vergangenheit, aus
der wir kommen, erscheint uns in ihren Ursprüngen als ein Land
der Geborgenheit und der Ordnung, des eigentlich Normalen und
des Glücks. Die Zukunft erscheint uns als etwas, das dunkel und
gefährlich ist, aber besser werden kann und soll. Die unmittelbar
gelebte Gegenwart jedoch ist der Ort der Nöte und Kämpfe, des
Unvollkommenen und Unerlösten, das überwunden werden muß, wenn
unser fragwürdiges Leben einen Sinn erhalten soll. Die
Lebensbewegung, die so entsteht, kann durch eine Kurve von der Gestalt
eines U symbolisiert werden. Schon das Einzelleben kommt aus
einer Zeit her, die «gut» war. Die Gegenwart ist immer Krisis, die
Zukunft soll die Lösung dieser Krisis bringen. Nicht anders bei
ganzen Völkern. Sie bilden sich den Mythos vom goldenen Zeitalter,
ähnlich dem Paradiese. Die Gegenwart ist in Leid und Not und
Schuld verstrickt; irgend ein Sündenfall muß daran beteiligt sein.
Die Zukunft wird in ihrer letzten Phase die alte Vollkommenheit
wieder herstellen und überbieten. Der Endzustand, das Eschaton,
erscheint zuletzt als die Epoche der vollendeten Erlösung von Schuld
und Leid.

Dieser Urrhythmus des Lebens ist es, der die Struktur der
Philosophie der Geschichte bestimmt. «Die Gegenwart ist immer Krisis.»
Es hat kaum eine Epoche gegeben, die sich nicht als unzulänglich
und verirrt empfunden hätte: das Negative soll sich in der Zukunft
zum Positiven wenden. — Allerdings gestattet dieser Grundtypus
zwei charakteristische Abwandlungen. Die reine Fortschrittstheorie
verzichtet auf das goldene Zeitalter, das in frühesten Epochen
bestanden haben soll: es geht zu allen Zeiten aufwärts. Die reine
Verfallstheorie läßt die gesunkene Gegenwart noch tiefer sinken; aber
sie tut es doch im Sinne eines Erweckungsrufes; hinter ihrem scheinbaren

Pessimismus liegt eine verborgene Wiedergeburtshoffnung.
Das Ergebnis der Erörterungen über den Standort, von dem

die Deutung des Gesamtsinnes der Geschichte ausgeht, formuliere
ich so:

Die vielfältigen Systeme der Philosophie der Geschichte sind
nicht ewige Wahrheiten, die aus unbeteiligter Betrachtung des Ganges
der Weltgeschichte erwachsen wären. Sie alle sind aus dem Leiden
an der Welt erwachsen, und natürlich vor allem an den Nöten der
jeweiligen Gegenwartskultur. Jede Zeit leidet unter ihrer eigentümlichen

Kulturkrisis. Sie schafft sich eine Ideologie, in der nicht kühle
Erkenntnis liegt, sondern der Wille, dem Leben in der Welt einen
Sinn abzugewinnen und ihm eine bessere und reinere Gestalt zu
geben. In ihrer höchsten Ausprägung sind die Deutungen der
Geschichte Erlösungslehren. Ihr charakteristischer Kern liegt in den
Bildern vom Endzustand, in den Eschatologien, die sie entwerfen.



18 Eduard Spranger

Die schon abgelaufene Vergangenheit (dies an sich Feststehende,
Wirklich-Gewesene) wird unter solchem Gesichtspunkt neu bewertet.

Ihre Linien werden so ausgezogen, daß sie entweder den Abfall

vom rechten Wege unterstreichen oder die hoffnungsvollen
Ansätze zeigen, in deren Richtung der Fortschritt zu suchen ist.

II.
Einige historische Beispiele werden bestätigen, daß stark

empfundene Kulturkrisen den Antrieb zu philosophischen Deutungen des

gesamten Kulturprozesses geben.
Gleich das gewaltigste Werk der christlichen Geschichtsphilosophie,

das die Denkweise von Jahrhunderten beherrscht hat, ist aus
einer ebenso gewaltigen Kulturerschütterung hervorgegangen. Hinter

ihm liegt die Untergangsstimmung des späten Römischen Reiches.
Alarichs Westgotenscharen sind 410 in die Hauptstadt eingebrochen.
Man wirft den Christen vor, daß ihre weltflüchtige Haltung die
Katastrophe herbeigeführt hätte. Da beginnt der noch ganz antik gebildete

Philosoph, der in langer Seelenqual zum christlichen Glauben
durchgedrungene Rhetor Augustinus, sein Werk De civitate Dei. Er
stellt diese irdische Welt unter ganz andere Wertgesichtspunkte als
die Römer. Nicht auf die Macht der Staaten kommt es an. Es gibt
nur einen Gegensatz in der Welt, der auf den letzten Sinn Bezug
hat: die beiden Stände der Erwählten und der Verworfenen. Man
spürt den Rest der alten manichäischen Lehre vom Reich der
Finsternis und dem Reich des Lichtes. Also: eine tiefe Gegenwartskrisis

hat die ursprüngliche negative Haltung des Christentums
gegenüber der Welt verschärft und zu einer philosophischen
Gesamtdeutung der Geschichte ausgeweitet. Es ist interessant, wie auch
sie in den folgenden Zeiten gemäß der anderen Gegenwartslage
wieder anders verstanden worden ist. Man trug den Gegensatz von
Staat und Kirche hinein, der in Augustins Urkonzeption gar nicht
gemeint war.

Nun ein weiter Sprung sogleich zur Neuzeit! Das ganze rationale
Naturrecht des 17. und 18. Jahrhunderts beruht auf einer geschichts-
philosophischen Konstruktion. Der Naturzustand liegt in der
Vergangenheit, gleichviel, ob er als gut und schön, oder selbst schon
als unerträglich gedeutet wird. Am eigentlich kritischen Punkt, auf
der entscheidenden Schwelle, wird ein Urvertrag abgeschlossen. Von
seinem Gehalt hängt es ab, wie der echte und gerechte Staat der
Zukunft aussehen soll. Wieder derselbe Urrhythmus des Lebens Î

Aber dies Grundschema kann, je nach den Zeitkonstellationen, mit
ganz verschiedenem Inhalt gefüllt werden.

J. J. Rousseau denkt wesentlich in solchen Kategorien. Ihn
könnte man als den eigentlichen Vater der Geschichtsphilosophie



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 19

der Neuzeit bezeichnen. Voltaire, dem sonst diese Rolle zugebilligt
wird, lebt noch in dem fast ungebrochenen Fortschrittsglauben der
Aufklärung. Aber Rousseau trägt den romantischen Traum von
ursprünglicher Güte und ursprünglichem Glück in sich. Die
aufgeklärte, verkünstelte Kultur seiner Zeit empfindet er als eine große
Verirrung. Ein halbes Jahrzehnt kämpft er rein negativ gegen den
dürren Vernunftstolz seiner Epoche : der früheste Prophet vom Verfall

des Abendlandes! Dann erst enthüllt er seine positiven Ideale:
das eine, im «Emile» entworfen, betrifft die erhöhte Wiederherstellung

des Menschen, der sich aus Urquellen der Natur verjüngt.
Das andere—im «Contrat social»—gilt dem Staat, der die Urrechte
des Volkes wiederherstellt und in dem der einzig echte und gerechte
Gesamtwille herrscht.

Es verdient angemerkt zu werden, wie sehr die durch Rousseau
ausgelöste Beunruhigung: «Geht es mit uns vorwärts oder
rückwärts?» zur Ausbildung eines tieferen historischen Bewußtseins
beigetragen hat.

J. G. Fichte ist der erste, der sich nicht nur im stillen,
sondern ausdrücklich dem Thema nach die Aufgabe stellt, eine
Diagnose vom sittlich-geistigen Zustand seiner Gegenwart zu liefern.
Die «Vorlesungen über die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters»
(1804/05) zeichnen ein düsteres Bild von der flachen Verstandesaufklärung

dieser Zeit des «Abfalls» und der «vollendeten Sündhaftigkeit».

Aber wer über den Verfall predigt, stößt damit schon einen
Erweckungsruf aus. Der Prophet Fichte ruft auf zum höheren Leben
in der göttlichen Idee. Die Konzeption vertieft sich, als die Krise
zur Katastrophe wird. Der Zusammenbruch Preußens bei Jena
bestätigt ihm, daß eine Weltepoche abgelaufen ist und daß die deutsche
Nation jetzt vor der Entscheidung steht, ob sie die Idee der Freiheit
oder den Untergang wählen will. Der göttliche Weltplan, den Fichte
als spekulativer Philosoph festhält, hilft ihm, auch den Sinn der
kommenden Epochen zu deuten. Sie können nichts anderes bringen
als den Sieg der eigenen Philosophie — der Fichteschen
Wissenschaftslehre.

Der Fall Fichte ist für uns deshalb interessant, weil bei ihm
in dem spekulativen Rahmen, der vom absoluten Standort entworfen
sein will, doch ein ganz starkes existentielles Gegenwartsgefühl
durchschlägt: die existentielle Not, daß die Menschheit sich von den
metaphysischen Wurzeln ihres Lebens losgerissen hat; modern
gesagt: daß sie ihre «Eigentlichkeit» verfehlt hat.

Das gleiche scheint sich bei Hegel nicht nachweisen zu lassen.
Der gewaltige Dom seiner Geschichtsphilosophie scheint unberührt
von den Leiden der Zeit entstanden zu sein. Der Philosoph sieht
gleichsam aus dem Himmel dem irdischen Mühen und Treiben nur



20 Eduard Spranger

zu. Er weiß aus spekulativen Gründen, daß dabei nichts anderes
herauskommen kann als der Wille Gottes. Nur soll dieser an sich
geltende göttliche Wille nun auch im Bewußtsein der Menschen mehr
und mehr durchbrechen. Das ist eigentlich schon geschehen, als
Jesus Christus die höchste Botschaft brachte vom Sein des Menschen
in Gott und in der göttlichen Liebe. Nun kommt es nur noch darauf
an, daß die ewige Wahrheit auch in die Wirklichkeit der Welt,
in das Ganze der Kultur, hineingearbeitet werde. — Und doch:
man beachte die Stelle in der Vorrede zur «Rechtsphilosophie», an
der Hegel davon spricht, man solle lernen, «die Rose im Kreuz der
Gegenwart» zu erkennen. Das Leiden der Gegenwart, das Kreuz
der Gegenwart, mildert sich, wenn man es sub specie aeternitatis
betrachtet, d. h. als ein Verschwindendes im großen Ganzen der
Geschichte, die in ihrem Kerngehalt die Selbstentfaltung des göttlichen
Weltgeistes darstellt. Gewiß ist diese Philosophie der Ausdruck einer
tiefen mystischen Frömmigkeit; sie ist zeitlos gemeinte Theodizee.
Aber es schwingt auch etwas Zeitgebundenes, etwas von
Restaurationsphilosophie mit: Nach den Stürmen der Französischen
Revolution und dem Chaos der Napoleonischen Kriege gehen die Völker
nun wieder, durch die Bezwingung unerhörter Gegensätze
emporgehoben, den sinnvollen Weg weiter, der aus Gott kommt und zu
Gott zurückführt.

Von Hegel aus folgen wir den drei großen Verzweigungen, in
denen sich sein Denken fortgebildet hat — zu Marx, Kierkegaard
und Nietzsche hin.

Der Marxismus, so pflegt man zu sagen, ist das Umschlagen
der Hegeischen Philosophie des Geistes in einen radikalen
Materialismus, besser Ökonomismus. Aber von Hegel bleibt dreierlei
erhalten: 1. die grundsätzliche Deutung der Gegenwart aus dem
historischen Prozeß heraus; 2. die Voraussetzung, daß dieser Prozeß,
wenn auch zwangsläufig, einem sinnvollen Ziel zustrebt; 3. das
dialektische Denken, das Denken in Gegensätzen, die sich versöhnen
müssen; nur daß die Gegensätze hier den sehr realistischen Sinn
von gesellschaftlichen Revolutionen empfangen. Die Gegenwart (urn
1844/48) ist voll von der Gewitterschwüle einer großen Revolution.
Der verworrene Knoten der Zeit muß sich lösen, wenn man erkannt
hat, daß diese Gegenwart den schwersten Widerspruch in sich
enthält. In der Weltordnung ist etwas gestört. Es besteht eine schwere
Krisis. (Das Wort Kulturkrise ist teils von Jacob Burckhardt, teils
von Marx herzuleiten.) Heute wird meistens übersehen, daß jene
Gegenwartslage, aus der die Theorie vor mehr als hundert Jahren
entstand, längst nicht mehr da ist und daß dadurch allein ihre
Weitergeltung in Frage gestellt sein muß.

Kierkegaard, fast um die gleiche Zeit beginnend, hat keine



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 21

profane (weltliche) Geschichtsphilosophie entwickelt. Aber er hat
im System von Hegel die Stellet; entdeckt, an denen seine eigentliche

Schwäche sitzt. Sie liegt darin, daß man zwar vergangene
Ereignisse und Taten so behandeln kann, als ob sich über den schroffen
Gegensätzen immer von selbst eine friedliche höhere Synthese bilden
müßte. Aber wenn man vor die noch ungestaltete Zukunft gestellt
ist, dann helfen die bloß gedanklichen Vermittlungen nichts. Dann
müssen echte Entscheidungen getroffen werden. Auf der Schwelle
der Gegenwart spricht das wache Gewissen. Und obwohl es nur
Gegenwart zu sein scheint, erfolgt in ihm doch die einzige Begegnung
mit der Ewigkeit. Das Gewissen fordert die Entscheidung vor dem
Absoluten. Da endet das lässige Einerseits-Andrerseits. Das
existentielle Denken ist radikales Entscheidungsdenken. Kulturkrisis ist
keine Einzelsituation. Es ist das Wesen der Kultur, in der Krisis zu
stehen. — Und noch an anderer Stelle glückt nach Kierkegaards
Überzeugung die Synthese nicht. Nie können Mensch und Gott als
miteinander wesensgleich gedacht werden. Da bleibt vielmehr,
solange nicht das Paradox des Glaubens aufleuchtet, die ungeheure
Kluft: «Gott ist alles, der Mensch ist nichts.»

Den umgekehrten Weg versuchte Nietzsche zu gehen. Er
gelangte mehr und mehr zu der ebenso schroffen Diastase: Gott ist
tot; der Mensch ist alles. Man kann verfolgen, wie er in diese Richtung

gedrängt worden ist. In seiner Jugend rang er, der klassische
Philologe, noch mit der Geschichte. Sie war durch den kraftlosen
Historismus, der die Werte nivellierte, zu einer Übermacht geworden,

die den Lebenden das Blut aussog. In der Jugend schon litt er
unter seiner Gegenwart, die er nicht nur als Kulturverfall, sondern
als Verlust aller gesunden Vitalität, als Decadence, empfand. So

brach er mit der Vergangenheit, mit dem gelehrten Humanismus,
mit dem Christentum, mit Gott. Aber wenn es keinen Gott mehr
gab, was blieb ihm übrig, als alles dem Menschen aufzubürden und
ihn zu dem Titanen der Zukunft zu übersteigern? Die Wurzel des
Lebens ist Wille zur Macht. Nietzsche selbst übernahm die Rolle,
die alten Wertetafeln zu zerbrechen und als der sittliche Diktator
einer neuen Weltepoche aufzutreten. Sein älterer Zeitgenosse, der
Historist Dilthey, hatte, ebenfalls sehr einseitig, behauptet: «Was
der Mensch sei, das sagt ihm nur die Geschichte.» Nietzsche
hingegen will alles aus der einsamen Individualität des großen Genius
berausspinnen : Was der Mensch sei, das sagen ihm nur seine
Instinkte, und auch die geistigen Instinkte kommen noch aus seinen
tierhaften Untergründen her. Der Sinn der Zukunft wird hier dekretiert

aus der heroisierten Existenz heraus. Ein tragisches Schauspiel,
dieses Ringen des Zarten und Kranken gegen sich selbst! Es wäre
für die von diesem Pseudoevangelium berauschte europäische Jugend



22 Eduard Spranger

heilsam gewesen, wenn sie bemerkt hätte, daß bloß literarische
Prophétie noch keine Wirklichkeit gestaltet. Aber aus der gewaltsamen
Rassenideologie und Geschichtsdeutung des Nationalsozialismus blickt
überall auch das Antlitz von Nietzsche heraus, diesem sensibelsten
Menschen, der Gott selbst sein wollte.

Weit harmloser ist die Geschichtsphilosophie des französischen
Positivismus. Sie ist ein Kind der großen Revolution und des

Ingenieurgeistes. Die Kulturkrisis, von der Condorcet, St. Simon, Comte
u. a. beunruhigt werden, ist die schwere Erschütterung der alten
Gesellschaftsordnung und das lange Andauern gefährlicher Schwankungen.

Durch die Aufklärung sind die religiösen Sicherungen
schwach geworden. Die Gesellschaft erzuckt unter immer neuen
Stößen aus dem Untergrund. Trost in dieser Unsicherheit gibt nur
der ständige Fortschritt der Wissenschaft. Wenn es dieser Wissenschaft

gelungen ist, die Bewegungen in der Natur zu berechnen und
zu lenken, so wird es in Zukunft auch eine Wissenschaft von den
gesellschaftlichen Bewegungen geben — eine physique sociale oder
Soziologie, die zugleich die Ordnung der Gesellschaft und ihren
Forlschritt gewährleistet. Der Geist der Technik, der Ingenieurgeist,
dringt also in das Innere der sciences morales et politiques vor : savoir

pour prévoir, prévoir pour régler! Die positive Wissenschaft und
die Menschheit — beide werden nun große Göttinnen! Die Wissenschaft

bietet sich als Religionsersatz an. Religion und Metaphysik
müssen abgebaut werden. Die Menschheit, von den unablässigen
Fortschritten des Wissens geleitet, wird immer mehr eine friedliche
und industrielle Gesellschaft werden. — Auch Marx und Engels
stehen trotz ihrer Dialektik insofern unter dem Einfluß des
Positivismus, als sie den Arbeitern eine Theorie, ein Wissen, liefern
wollen, das sie befähigt, ihre soziale Lage und ihre Zukunftsmission
zu begreifen. Wer begriffen hat, der will nicht mehr gegen die
Notwendigkeit. Wer das Notwendige auch bejaht und will, dem ist
der Sieg sicher.

Man hat sich selten ganz klar gemacht, was der Einbruch des
Positivismus in die Geschichtswissenschaft und in die Sozialwissenschaften

eigentlich bedeutet. Dreierlei ist hervorzuheben: Einmal
spricht sich darin das Erlebnis aus, daß die moderne Kultur eine
überindividuelle Macht geworden ist, gegen die der einzelne, auch
die große Persönlichkeit, wenig vermag. Bei Hegel war es der Weltgeist,

der die Individuen für seine Zwecke ergriff und über ihre
flüchtige Existenz hinweg sich durchsetzte. Er nannte das «die List
der Vernunft». Bei den Positivisten und Soziologen trat an die Stelle
des Weltgeistes die Gesellschaft: die Kollektiva sind die eigentlichen
Mächte der Geschichte. Sodann: Wenn es Gesetze für den Ablauf der



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 23

Geschichte gibt, so kann man die Zukunft vorausberechnen. Man
kann in immer größerem Umfang voraussagen, wie sich die mächtige

Maschine der Geschichte weiter bewegen, meinetwegen auch
dieser große Organismus weiter entwickeln muß. Das Dritte aber
ist das Verhängnisvollste: wer Geschichte vorausberechnet, verzichtet
damit auf den Anteil der Freiheit und der sittlichen Entscheidung.
Er liefert sein Leben der Kategorie des Müssens aus. Und ein Prozeß,

der mit Notwendigkeit nach ehernen Gesetzen abläuft, ist auf
eine merkwürdige Art zweideutig: Man kann ihn vielleicht in einigem

Grade lenken; aber indem man sich dabei — wie bei der
technischen Beherrschung der Natur — weithin dem Unabänderlichen
unterwirft, empfangen die bereits vorhandenen «Tendenzen» ein
Gewicht, das allmählich die Kraft entschiedenen Wollens erdrückt. Ein
automatischer Geschichtsprozeß könnte zwar noch für irgendwen
einen Sinn haben. Aber es ist dann nicht mehr ein Sinngehalt, den
der Mensch gestaltet, sondern einer, den er erleidet. Die immer stärker

hervortretende Neigung des 19. Jahrhunderts, nach bloß
kausalen Gesetzen des historisch-gesellschaftlichen Geschehens zu suchen,
hat der Geschichte ihren eigentlichen Sinn genommen und die Kategorie

des Schicksals für das Bewußtsein des Menschen zur
Großmacht erhoben, obwohl diese Denkweise ihn freimachen wollte, den
Prozeß zu lenken!

In Spenglers Werk «Der Untergang des Abendlandes» lautet
der erste Satz: «In diesem Buch wird zum ersten Mal der Versuch
gewagt, Geschichte vorauszubestimmen. » Der erste Versuch war es
freilich nicht. Die Voraussage konnte sich für den Genossen der
späten abendländischen oder «faustischen» Kultur auch nur noch auf
ihren langsamen Sterbeprozeß beziehen. Ich habe schon erwähnt:
wenn in der Geschichte sich nur die Lebensläufe von Kulturen
abspielen, die miteinander gar nichts zu tun haben, so hat das Ganze
der Weltgeschichte keinen Sinn. Sie wird dann zu leeren
Wiederholungen ähnlicher Wachstums- und Verfallsprozesse, in denen nichts
Bleibendes erarbeitet wird.

Toynbee, der englische Geschichtsphilosoph, übernimmt die
Kreislauflehre von Spengler. Auch bei ihm, dem Zeitgenossen zweier
Weltkriege, ist Untergangsstimmung: die größte aller uns bekannten
Kulturkrisen ist da. Er aber rettet zweierlei: einmal einen Anteil
von Freiheit. Denn der Ursprung jeder Hochkultur liegt für ihn da,
wo auf den Druck der Not und auf die Existenzbedrohung eine
schöpferische Antwort gegeben wird. Ferner entnimmt dieser Deuter der
Geschichte aus dem Untergang des Römischen Reiches den Glauben,
daß in solchen Krisenzeiten das Proletariat eine Erlösungsreligion
emporträgt und zum Siege bringt, die in eine neue Hochkultur
hinüberführt. Das Aufkommen des Christentums im späten Rom wird



24 Eduard Spranger

für Toynbee zum Modell des Überganges von Kultur zu Kultur
überhaupt. Ja von unserer Situation behauptet er sogar, das Christentum
habe sich noch nicht erschöpft; es werde noch höher wachsen. Der
Kreislauf aufblühender und zerbrechender Weltstaaten bedeutet nur
die Räder, die den Wagen der höheren Kultur bewegen. Der letzte
Sinn der Weltgeschichte liegt in der Religionsgeschichte. Das
tragische politische Schicksal der versinkenden Hochkulturen befördert
die Blüte der Weltrsligionen. So ist es das Christentum, dem die
Zukunft gehören wird, allerdings — gemäß dem übermächtigen
Gang der Dinge, an dem die freie Entscheidung nur geringen Anteil
haben kann!

III.

Das Thema, das ich hier — sehr skizzenhaft — behandelt habe,
ist keine Schulfrage der Philosophie, sondern greift tief hinein in
unsere Lebensführung und unsere Arbeit an der Kultur.

Wir müssen immer wieder neu den Versuch machen, den Sinn
der Geschichte zu deuten. Aber wir kommen damit zunächst auf
kein endgültiges Wort der Lösung, das für alle Zeiten Wahrheit hätte.
Wir tun es immer in bezug auf unsere Zeit, unsere Kulturproblematik,

unseren existentiellen Standort mitten im Fluß der Geschichte.
Die gewußte Geschichte als Einzelwissenschaft ist schon ein
Geistesprodukt (wie übrigens auch die sog. «Natur»). Die Bruchstücke, die
wir kennen, sind zu einer Erzählung zusammengefaßt, die «reali-
tätsbezogen» sein will, d.h. durch die nackten, unabänderlichen
Tatsachen gebunden ist. Aber in der Tatsachenauswahl und
Tatsachenverknüpfung liegt auch schon etwas von Deutung und Bewertung.
Niemals begegnet uns bloßer Rohstoff. Bereits der Chronist beginnt
mit dem Sinndeuten. Wenn wir überkommene Geschichtsdeutungen

umdeuten, dann tun wir es, weil der Mensch selbst im Prozeß
der Geschichte ein anderer wird, weil andere Verstehenskategorien
sich entfalten, vor allem aber, weil andere Aufgaben und Nöte ihn
bedrängen.

Zu allen Zeiten ist der Mensch materiell und geistig in Bedrängnis.
Jede Gegenwart ist «Kultur in der Krisis». Aber das ist

unbestreitbar, daß die abendländische Menschheit niemals in so äußerster
Gefahr gestanden hat wie jetzt. Es ist wirklich die Gefahr des

Unterganges. Ich brauche die Lage nicht zu schildern; jeder kennt sie
und erlebt sie als eigene Erschütterung. Daraus erwächst die
Pflicht, sich in der Kulturwelt neu zu orientieren, also auch, sich
in der Geschichte neu zu orientieren. Waren vor kurzem noch
die Nationen und Nationalstaaten die Subjekte, um deren Schicksal
und Erhaltung es wesentlich ging, so ist jetzt die Erde klein geworden.

Frühere Großmächte sind heute gleichsam nur noch Territorial-



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 25

Staaten, kleine Heimaten auf der kleinen Erde. Es wird keinem Volk
leicht werden, von seinem guten Nationalbewußtsein zum
Europabewußtsein oder gar zu dem einer Weltgemeinschaft vorwärtszugehen.

Das verlangt heute die Gesamtlage von uns. Anderseits
müssen wir uns bei der Bedrohung unserer gemeinsamen geistigen
und sittlichen Güter ebenfalls neu darüber orientieren, auf welchen
sittlichen und religiösen Fundamenten der Bau des Abendlandes
eigentlich errichtet ist. Es stehen sich nicht nur zwei oder drei
politische Weltblocks gegenüber, sondern auch ganze mächtige
Weltanschauungen. Die Schlacht der Geister auf den katalaunischen
Feldern ist ausgebrochen. Es geht ums Letzte oder Eigentliche.

Wenn wir in dieser äußersten Kulturkrisis den Sinn der
Geschichte deuten wollen, also auch sagen wollen, in welcher Richtung
sie weitergeht oder weitergehen soll, so spiegelt sich in dem Stil der
Deutung unvermeidlich auch das. was wir selber sind. Denn jede
Deutung erwächst aus einer Begegnung zwischen der Sache und der
Wertgebung durch den lebenden Menschen. In dieser Hinsicht zeigt
sich eine bedenkliche Schwäche. Wir sind, so sagte ich schon, im
Grunde von dem unheimlichen Bewußtsein erfüllt, daß der moderne
Kulturprozeß gar nicht mehr lenkbar sei. Er ist zu einer kompakten
Macht über uns und gegen uns, die gerade jetzt Existierenden,
geworden. Sein Tempo beschleunigt sich von Jahr zu Jahr. Dieser
Kulturprozeß ist in seiner jetzigen Gestalt mehr zwingendes Schicksal

als noch unser Werk, das uns das Leben erleichterte, vor allem
aber: vor unserem sittlichen Kulturgewissen standhielte. Die Natur
haben wir in bescheidenem Maße gebändigt. Nun ist es die Kultur,
die uns zwingt. Wir Lebenden müssen sie gewiß noch weiter tragen.
Aber eigentlich sind wir es schon, die von ihr getragen, ja
fortgeschwemmt werden:

Es schwinden, es fallen
Die leidenden Menschen

Blindlings von einer Stunde zur andern
Wie Wasser von Klippe
Zu Klippe geworfen
Jahrlang ins Ungewisse hinab.

In der Philosophie der Geschichte spiegelt sich dieses übermächtigwerden

der kulturellen Objektivitäten in der einseitigen Betonung
der Kategorie des Müssens. Man könnte sie die Schicksalskategorie
nennen. Wenn man Geschichte mit Sicherheit vorausberechnen kann,
wo bleibt da das Bewußtsein der Freiheit Der Mensch, der in einem
maschinenhaft gewordenen System nur muß, ist der Massenmensch.
Ihn gibt es heute nicht nur in den totalitären Staaten. Der seelenlos

funktionierende Mensch weiß vor allem nicht mehr, daß er an



26 Eduard Spranger

seiner kleinen Stelle Verantwortung für den Gang der Kultur trägt.
Er wagt schon nicht mehr, entschieden in die Zukunft hinein zu
wollen. Noch viel weniger lebt in ihm ein Kulturgewissen, d. h. das

Bewußtsein, eine echte Kultur der Menschenwürde und des
Menschenrechts aufbauen zu sollen. Die Kultur ist in Gefahr, ihren
ethischen Gehalt zu verlieren. Es ist kein energisches Ethos mehr
dahinter. Ist das nicht der wesentliche Grund, weshalb die Kulturkrise

sich verewigt? Bei Toynbee fanden wir noch eine gesunde
Gegenwehr angedeutet: Kultur erwächst aus einem schöpferischen
KulturwiïZerc und aus einer religiös fundierten Kulturverpflichtung.

Alle Geistesträger im Abendlande sollten sich von neuem darauf
besinnen, woraus eine alte hohe Kultur eigentlich lebt. Nur dann
ist sie am Leben zu erhalten. Sie wird aber nicht am Leben erhalten,
wenn man die Geschichte ausschließlich als das Reich des Fatums
betrachtet, das man aushalten muß. Das ist sie auch. Aber es bleibt
immer ein Spielraum der Freiheit, und auf ihn kommt es gerade
an. Wir sollten aufwachen zu der Verantwortung für die
geistigsittlichen Schätze, die noch im Bau des Abendlandes ruhen. Wir
sollten versuchen, uns zurückzuverwandeln in echte, freie Kulturträger.

Das ist die Pflicht der Stunde, das Heilmittel in der Krisis
der Kultur. Denn es ist nicht die tatsächlich so oder so fest gewordene

und erkannte Vergangenheit, die uns sagt, was wir sollen. Wir
selbst, die Existierenden, auf der Schwelle der Entscheidung Stehenden,

sind es, die ihr den tieferen Sinn erst geben, indem wir für sie
leben und leiden, arbeiten und opfern, gebunden durch den göttlichen
Ruf in uns. Wenn wir sagen, daß wir das Abendland «retten» müßten,

meinen wir nicht diesen oder jenen kostbaren Sachbesitz; wir
meinen eigentlich, daß wir lernen sollten, die Stimme Gottes in uns
wieder zu hören.

An dem hier gezeichneten Bilde der Grundstruktur des ge-
schichtsphilosophischen Denkens könnte es als beunruhigend
erscheinen, daß die Geschichte immer wieder «neu» gedeutet werden
soll. Droht damit nicht alles Feste und überzeitliche noch mehr im
Fluß des Wandelbaren zu versinken, als es schon in dem viel
geschmähten Historismus vom Anfang des 20. Jahrhunderts der Fall
war? Das Thema ist zu groß, um es hier noch anhangsweise zu
erörtern. Auch die feineren Spielarten des Zusammengreifens von
Vergangenheit und Zukunft im Knoten der Gegenwart mußten ja
außer Betracht bleiben. Aber vielleicht ist folgender Gedanke
geeignet, jener Beunruhigung entgegenzuwirken: Wenn in jeder
beengten und bedrängten Gegenwart immer wieder an unser
wertprüfendes Kulturgewissen appelliert wird, so ist in ihm der feste
Ewigkeitsbezug enthalten. Der «Inhalt» dieses Gewissens wechselt



Die Geburt des geschichtsphilosophischen Denkens aus Kulturkrisen 27

mit den Zeiten und Konstellationen. Die Ansicht, daß es immer
feinfühliger und zugleich gestaltungskräftiger werde, dieser
«Fortschrittsgedanke» ist freilich keine Feststellung eines tatsächlichen
Befundes, sondern auch wieder nur Ausdruck der Verpflichtung, daß
es so sein sollte. Genug: dadurch, daß der Gang der Geschichte
an das jeweilige existentielle Gewissen gebunden wird, ist es auf ewige
Leitsterne droben bezogen, und es ist mindestens das eine als
bleibender Sinngehalt der Geschichte ausgesprochen: Die sittliche Freiheit

des Menschen darf nicht untergehen. Sie soll wachsen, auch
wenn die Krisen immer schwerer und die Verantwortungen immer
umfassender werden.

Zum Aufsatz Die Berner Altstadt in Gefahr, Märzheft 1954

Drei Wochen nach Niederschrift
des Aufsatzes, am 6. März, rief die
Aktionsgemeinschaft zum Schutz der Berner

Altstadt zu einer öffentlichen
Kundgebung gegen den geplanten Abbruch
von acht Häusern an der Gerechtigkeitsund

Junkerngasse auf. Gegen 8000
Bürgerinnen und Bürger nahmen an der
Veranstaltung auf dem Münsterplatz
teil. Zwei Tage später übergab der
Besitzer der Häusergruppe, Bäckermeister
Walter Ischi, der Presse die Erklärung
seines Verzichts auf den Abbruch und
der Annahme des Kaufsangebots der

Burgergemeinde Bern. Am 10. März
erklärten der Kleine, am 19. der Große

Burgerrat, beide einstimmig, der
Burgerschaft die käufliche Übernahme der
acht Häuser und deren Umbau zu
Wohnungen für minderbemittelte
Burgerfamilien zu empfehlen. Am 14. April
findet die Urnenabstimmung der
Burgergemeinde statt. Beschließt sie, wie
anzunehmen ist, den Ankauf, so wird
der seit Jahresfrist befürchtete, bis
zuletzt aufs heftigste bekämpfte Eingriff
in extremis abgewehrt sein.

Paul Hofer


	Die Geburt des geschichtspolitischen Denkens aus Kulturkreisen

