
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzis Philosophie der Politik : zum Buche von Hans Barth

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PESTALOZZIS PHILOSOPHIE DER POLITIK
Zum Buche von Hans Barth

VON EDUARD SPRANGER

«Was uns vorschwebt, ist eine Art Leitfaden zum Verständnis
von Pestalozzis Philosophie der Politik.» So kennzeichnet Hans
Barth die Absicht des bedeutsamen Buches, das er 1954 im Verlag
von Eugen Rentsch in Erlenbach veröffentlicht hat *•) (70). Wer ein
wenig von Pestalozzi weiß, wird dem Verfasser zustimmen, daß
Politik und Pädagogik bei dem Manne, der selbst freilich von seiner
«Traumkraft» sprach, aufs engste verflochten gewesen sind und daß
seine Interessen weit über das engere Gebiet der Wirtschaftspolitik
hinausgereicht haben. Wie kompliziert aber solche Verwachsungen
bei Pestalozzi, und erst recht seiae Selbstaussagen darüber sind, ist
ebenfalls bekannt. Wiederum weist Hans Barth den richtigen Weg:
Es kam Pestalozzi immer zentral auf den Menschen an; nicht auf
die «Institutionen», wie Staat, Wirtschaft oder Schule (27).

«Unsere Absicht ist eine systematische.» Auch diese mitten im
Buch (105) auftretende Erklärung wird man nicht überhören dürfen.
Es ist keine Geschichte der Entwicklung von Pestalozzis politischen
Anschauungen geplant; auch keine Darstellung seines aktiven
Eingreifens in die zeitgenössische Politik, worüber Alfred Rufer neuerdings

wieder höchst wertvolle Beiträge geliefert hat. Es ist z. B. nicht
die Rede von dem großen Umbruch 1792/93, nicht von dem
Programm «Nationalerziehung», nicht von der Einstellung zu den
mannigfachen Umwälzungen in der Schweiz zwischen 1766 und 1826.
«Systematische Absicht» — das kann hier nur heißen: Was sich im
Wechsel der Zeiten gleichbleibt, soll auf einen Generalnenner
gebracht werden; der Urrhythmus in Pestalozzis politisch-pädagogischem

Denken soll erfaßt werden (95). Es geht wirklich nur um
die Philosophie seiner Politik, zu deren grundsätzlicher Formulierung

Fichte den Freund 1793 aufgefordert hat (Br. III, 303). Mit
einer Wendung, die sich später rechtfertigen wird, möchte ich sogar
sagen: das eigentliche Thema ist Pestalozzis Metapolitik.

Die These, die der Verfasser in dieser Hinsicht aufstellt, geht
dahin, daß von früh an bis in die späteste Zeit Pestalozzis Denken
vom Gehalt der beiden Grundbegriffe «Wiederherstellung» und
«Selbständigkeit» beherrscht wird (27). Den stärksten Anstoß zu

') Einfache Zahlen weisen auf die Seiten des Buches von Hans Barth hin.
Stellen aus Pestalozzis Werken sind durch Band- und Seitenzahl der Kritischen
Ausgabe von Buchenau, Spranger, Stettbacher bezeichnet. «Br.» bezieht sich auf
«Pestalozzis Sämtliche Briefe».



Pestalozzis Philosophie der Politik 709

diesem Satz hat wohl die sorgfältige Ausschöpfung einer Schrift von
Pestalozzi gegeben, die erst seit wenigen Jahren vollständig, und zwar
in zwei Fassungen veröffentlicht ist. Sie war bruchstückhaft unter
dem Titel «Epochen» bekannt und findet sich jetzt im 14. Bande der
Kritischen Ausgabe (1952) mit der Überschrift «Pestalozzi an sein
Zeitalter» (entstanden 1802/03). Barth betrachtet sie mit Recht als
eine Weiterführung des schwierigen Werkes «Meine Nachforschungen

über den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechtes» (1797), zugleich aber als einen Vorklang derjenigen
Schrift, die uns heute so berührt, als wäre sie für unsere Zeit
geschrieben: «An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und meines Vaterlandes» (1815). Andere Äußerungen von
Pestalozzi werden natürlich ebenfalls berücksichtigt.

Nur wer die hervorgehobenen Werke genau im Kopfe hat — mit
all ihren rätselhaft-dunklen Wendungen und ihren gelegentlich
schlagenden Prägungen —, kann eigentlich die Tragweite der von
Barth aufgestellten These ermessen. Es ist fast unmöglich, dem Leser
in wenigen Sätzen davon eine Vorstellung zu geben. Ich ziehe hier
nur mit unbeholfener Hand die Hauptlinie.

I. Pestalozzi bedient sich in den «Nachforschungen» der
hergebrachten naturrechtlichen Begriffe «Naturzustand» (tierischer
Zustand) und «gesellschaftlicher Zustand». Er überbaut sie aber mit
einem dritten, neuen, Begriff, dem des «sittlichen Zustandes», der
unverkennbar im Sprachgebrauch der Kantischen und Fichteschen
Philosophie charakterisiert wird. Schon aus dieser Neuerung ergibt
sich, daß Staat und Recht — als Produkte der Gesellschaft — ihrem
Wesen nach nicht zur Sittlichkeit führen. «Die Sittlichkeit ist ganz
individuell, sie besteht nicht unter zweien» (XII, 106). Sie erwächst
ganz aus dem Innersten der Person, in dem auch der allein echte Sinn
für «Wahrheit und Recht» wurzelt. Diesen Standpunkt nennt Barth
Pestalozzis «Personalismus» (77. 83. 103). Entgegen der Fassung des
Titels handelt es sich aber in den «Nachforschungen» nicht um
drei im Sinne des Fortschritts aufeinanderfolgende Entwicklungsstufen,

sondern um «Seiten» des menschlichen Gesamtwesens, die
unablässig in jedem Menschen miteinander kämpfen, so daß die
innere Harmonie der Individualität gestört wird. Sie bedarf der
«Wiederherstellung». In welchem Sinne? — das wird die Frage sein.

Zunächst muß man begreifen: Selbständigkeit und Wiederherstellung

sind keine Kontrastbegriffe — etwa wie Fortschritt und
Reaktion —, sondern sie bezeichnen ein und dieselbe Sache von
verschiedenen Seiten her: Der wirklich zu innerer Selbständigkeit
(sittlicher Autonomie) erwachte Mensch erfährt auch Wiederherstellung

seines «verschütteten Selbst» (XII, 112). Die letztere freilich

fällt mehr in die Richtung der Religion als der Sittlichkeit.



710 Eduard Spranger

Es bleibt dabei: der Staat und das Recht können allenfalls soweit
sittlich sein, wie sie von dem Standpunkt: «Ich bin das Werk meiner
selbst» her gestaltet werden.

Die Weiterführung dieser Gedanken in der Schrift «Pestalozzi
an sein Zeitalter» ist nun wirklich geschichtsphilosophisch gemeint.
Der Autor konstruiert fünf Perioden, von denen jede einen noch
entschiedeneren Verfall der Menschheit bedeutet, bis hin zu der.

Revolutionszeit, wo der Tiersinn (Selbstsucht und Machtgier) im
Volk ebenso einseitig durchbricht wie vorher in den oberen Ständen.
Also eine ausgesprochene Verfallstheorie! Wie immer ist sie mit
einem Aufruf zur Wiedergeburt verbunden. Es bedarf der
Wiederherstellung des entstellten, verkümmerten, entarteten Menschen.
Und diese Wiederherstellung erfolgt durch Aufwachen zur inneren
Selbständigkeit — übrigens in drei gesonderten Bedeutungen (45.
105 ff.). Hier jedoch wird die Wendung zur religiösen Heilung ganz
klar. Das Christentum hat zwar — trotz der vielen vorangegangenen
«Staatschristentümer» — mit der Politik nicht das mindeste zu tun.
Schon 1793 hieß es: «Der Heiland hat nie advokatisiert.» «Das
Evangelium ist kein System des bürgerlichen Rechts» (X, 126 ff.). Aber
in einem viel tieferen Sinne ist Jesus derjenige, dessen Leben und
Lehren die menschliche Natur wiederherstellt heilt und erlöst).
Hier eröffnet sich also der Ausblick auf etwas, das — wie das
Sittliche — eigentlich hoch jenseits des Politischen liegt.

Auf die dritte Schrift, «An die Unschuld usw.» gehe ich der
Kürze wegen nicht ein. Dies ungeheuer gedrängte Referat hat nur
den Zweck, das Nachdenken über den Begriff der Wiederherstellung
vorzubereiten. Die genannte Schrift kann aber, gemäß ihrer
Entstehungszeit, als einer der damals verbreiteten Rufe nach Restauration

aufgefaßt werden. Es wäre nicht überraschend, wenn hier
die Wiederherstellung aufträte als eine einfache Mahnung, zum
guten Alten zurückzukehren. Barth aber legt entschiedenes Gewicht
darauf, daß die «Wiederherstellung» nicht mit realpolitischem
Konservatismus oder gar mit Reaktion verwechselt wird.

II. Hans Barths Grundgedanke ist so neu, daß man zunächst
einige Widerstände gegen ihn in sich verspüren, jedenfalls aber sich
zur ernstlichen Nachprüfung aufgefordert finden wird.

Es erscheint schon als ein Wagnis, gerade auf dem Gebiet der
Politik eine Haltung aufzusuchen, die sich vom Anfang bis zum Ende
gleich bleibt. Pestalozzi selbst betont immer wieder, daß er seine
Ansichten den tiefsten und schmerzlichsten Erfahrungen verdanke
(z. B. XII, 162). Kann man den großen Umbruch von 1792/93 ganz
ignorieren, der in den «Nachforschungen» zu dem gleichsam jubelnden

Ruf führt, er habe nun seine «Meisterwahrheit» gefunden
(XII, 107f.)? Behält nicht die alte Auffassung recht, nach der Pe-



Pestalozzis Philosophie der Politik 711

stalozzi in seiner ersten Periode wirklich ein einfaches Zurück! zum
patriarchalischen Geist gepredigt hat, meinetwegen auch zur
Gesellschaftsordnung des Feudalismus (79. X, 83ff. 94f. 119.145f. 151)? Es

gibt bekanntlich in allen vier Teilen der ersten Fassung von «Lien-
hard und Gertrud» nur eine einzige Stelle, wo — aus momentaner
Verzweiflung heraus — der Weg der Selbsthilîe als letzter Weg der
Rettung ausgerufen wird (III, 312). Sonst kommt alles erziehliche
Heil von oben, und doch unverkennbar vom Staate her, der später
so herabgewertet wird!

Wenn man trotzdem zugibt, hinter diesen konkretpolitischen
Wandlungen liege in der Tiefe eine konstante Grundhaltung, die
bisher übersehen worden sei, dann erhebt sich die weitere Frage:
Ist es richtig, sie gerade durch die Identität der scheinbar nicht
identischen Wechselbegriffe «Selbständigkeit» und «Wiederherstellung»
zu kennzeichnen? Daß die Selbständigkeit erst 1794 beherrschend
hervortritt (X, 251), ließe sich mit dem Hinweis auf die schon in
der «Abendstunde» auftretende «Innerlichkeit als Quell der Wahrheit»

noch wegdeuten. Aber «Wiederherstellung» auch noch unter
dem Zeichen der sich überschlagenden Revolution?

Versuchen wir es trotzdem, und zwar zunächst mit einer nur
oberflächlichen Sprachstatistik! Seit den «Nachforschungen» tritt
die Selbsttätigkeit, Selbständigkeit, auch Selbstsorge, fast auf jeder
Seite auf. Hingegen «Wiederherstellung» hält sich sehr im Verborgenen.

Das Wort und seine Äquivalente finden sich in «Ja oder
Nein» nur einmal, in den «Nachforschungen» etwa sechsmal, in «An
mein Zeitalter» ungefähr ebenso oft2). Ganz anders steht es mit
dem Wort «Veredlung», das doch den Ton des Aufschwungs und
des Fortschritts, im Gegensatz zu dem Wiederherstellen, mit sich
bringt. Der Text quillt von ihm geradezu über. Auch die Rede vom
partiellen «Fortschritt» fehlt nicht (z.B. XIV, 131. 136f. 207).

«Die Wahrheit ist nicht einseitig» (82). Ungeachtet der geäußerten
Bedenken bin ich der Überzeugung, daß Barth mit seiner These

etwas sehr Tiefes aufgedeckt hat. Die Kritik richtet sich nur
dagegen, daß er m. E. nicht scharf genug erkannt hat, was es im Kerne
ist, das nach Pestalozzis Auffassung — um einmal mit Lessing
und Kierkegaard zu reden — «wiedergeholt» werden soll.

Es ist zunächst überhaupt nichts Politisches —, so daß man fragen
muß, ob das ganze Buch zentral von der Politik handelt. Allenfalls
könnte man von Metapolitik sprechen. Gewiß, auch in Pestalozzi
war, wie in jedem, der volkstümlich denkt, ein konservativer Zug.
In der ganzen Milieupädagogik der ersten Periode (bis 1792) tritt er
sogar beherrschend hervor. Aber in den langen Erschütterungen der

2) X, (158). 167. XII, 96. 99. 110 ff. 124. 127. XIV, 141. 209. 219. 222—224.



712 Eduard Spranger

französischen und Schweizer Revolution mußte eben alles «Alte»
vergehen. Es ist damit ganz wie im Deutschland unserer Tage : Etwas
Fundamentales, das konserviert werden könnte, ist einfach nicht mehr
da. Man kann nur noch aus den ewigen Urgründen der Welt und
des Menschentums schöpfen. Ich glaube, Barths eigene Meinung zu
treffen, wenn ich behaupte: man verfehlt den Sinn der
«Wiederherstellung» bei Pestalozzi, sobald man sie auch nur akzessorisch auf
frühere politische Zustände wie etwa die Feudalordnung bezieht. Das
Problem liegt ausschließlich in der Ebene (besser: in der Tiefe) des

Metaphysischen. Es würde sofort verständlicher werden, wenn dieser
Ausdruck einmal aufträte. Das ist aber bei Barth so wenig wie bei
Pestalozzi selbst der Fall. Beschränken wir uns auf diesen
mystischmetaphysischen Bereich, so wird sich allerdings zum Schluß noch
eine Unklarheit zeigen, die Barth nicht beseitigt hat und nach dem
Quellenbefunde auch nicht beseitigen konnte.

III. Die seltsame Schrift «Meine Nachforschungen» hat, wie
ich 1935 ausgeführt habe3), zwei Gipfelungen oder zwei Lösungen:
die ältere, die von Nicolovius und Jacobi beeinflußte, ist die
religiöse; die neue, von Kant und Fichte beeinflußt, ist die ethische.
Beide Male handelt es sich um den Durchbruch zur Transzendenz.
Man erinnert sich, daß sich Pestalozzi noch um 1792/93 zu der sog.
Leutnantsphilosophie aus «Lienhard und Gertrud» III/IV bekennt:
sie ist mit einer dürren pragmatischen Diesseitigkeitsreligion
verbunden, wie sie Pestalozzis extrem wirtschaftspädagogischer
Einstellung Ende der 80er Jahre entspricht. Niemand kann diese fast
materialistisch-ökonomische Durchgangsphase leugnen. Aber nun
— 1797 — heißt es im I. Teil von der Religion plötzlich: «Nenne
es Abtötung [Askese], nenne es Wiedergeburt, dieses kühne Wagstück

deiner Natur, diesen Saltomortale außer dich selbst, insofern
du nur sinnliche Natur bist! [insofern das «Dich selbst» nur deine
sinnliche Natur bedeutet]» (XII, 39). Und im dritten Teil kommen
all die merkwürdigen Autonomiewendungen: die Religion sei das
«Werk deiner selbst», die Liebe sei das «Werk deiner selbst», die
Religion sei ganz Sache des Einzelnen und ganz Sache der Sittlichkeit

(XII, 150 ff.). Wer merkt nicht, daß Pestalozzi hier einen
verzweifelten Kampf mit einer übernommenen Terminologie führt?
Dahin gehört das Sollen, das Gesetz, die Pflicht, das Sichselbstmachen
usw. (XII, 66. 105 ff.). Gemeint aber ist nichts anderes als dies
Einfache: Mein Wesen ist im Innersten meiner Natur göttlichen
Ursprungs; es ist in mir ein göttlicher Funke (XII, 42); es gibt für
mich eine «innere Reinheit» (z.B. XIV, 218). Das ist mystischen

3) «Pestalozzis ,Nachforschungen'. Eine Analyse.» Sitzungsberichte der Preuß.
Akademie der Wissenschaften. Berlin 1935.



Pestalozzis Philosophie der Politik 713

Ursprungs. Wenn auf diese Art von Wiederherstellung meines Wesens

die Rede ist, dann kann sie nur die Rettung des metaphysischen
Kerns im Menschen bedeuten. Der Begriff ist — besonders da, wo
auf Christus Bezug genommen wird — rein religiös (XIV, 218 f.). Das
Christliche übersteigt entschieden alles bloß Politische, und wenn
man den Ausdruck «Wiederherstellung» auch nur entfernt politisch
deutet, so ergeben sich Zweideutigkeiten, etwa im Sinne einer uns
heute wieder naheliegenden Restaurationspolitik.

Aber noch immer ist nicht voll geklärt, was denn wiederhergestellt
werden soll, und daran ist Pestalozzis eigenes Schwanken schuld.
Immer wieder heißt es, die Harmonie oder das Gleichgewicht meines
(von jenen drei Tendenzen zerrissenen) Wesens solle wiederhergestellt

werden. Zwei Auslegungen sind denkbar: Erstens: es handelt
sich um die Wiederherstellung der « tierischen Unverdorbenheit » oder
«tierischen Harmonie», die für einen Moment im Ursprung da war,
dann aber bald der Selbstsucht und dem Zivilisationsverderben wich.
Dafür spricht eine so merkwürdige Stelle wie die Äußerung über
die Religion: «Ich achte das Innere deines Wesens für göttlich, wie
das Innere meiner Natur; aber wie dieses in meinem tierischen Leib
ruht und aus dem Moder seines Todes entkeimt, so entkeimst und
wallest auch du in meinem tierischen Leib und in dem Moder seines
Todes» (XII, 38). Das klingt beinahe wie Rousseaus Ruf «zurück
zur Unschuld der Natur», und diese Natur wird zum Überfluß auch
noch tierisch genannt. Dann besteht eine Kontinuität vom Instinkt
(etwa der Mutter) bis zur höchsten sittlichen Liebe. Ich habe diese

Auffassung 1935 «Kontinuitätstheorie» genannt. Barth erwähnt einmal

(55) den Terminus, hat sich aber leider mit der Frage nicht
weiter auseinandergesetzt.

Es gibt jedoch ebenso viele andere Stellen, an denen die
Wiedergewinnung des metaphysischen Selbst als ein Bruch bezeichnet
wird, nämlich als Durchbruch, Aufschwung, Wiedergeburt oder
« Saltomortale » (F. H. Jacobi). Natur bedeutet dann höhere, göttliche

Natur. Dann handelt es sich wirklich um eine zweistufige Welt
und um eine höhere Ansicht von der Menschennatur (101), wie bei
Fichte. Und eigentlich kann nur diese gemeint sein. Das bloße
Wiederkindwerden ist nicht die Leistung, auf die es ankommt,
sondern das Aufbringen der sittlichen Selbständigkeit, das übereinstimmen

mit sich selbst (Fichte 1794), die «Veredlung», von der
hundertfach die Rede ist, während man die «Wiederherstellung»
doch mit der Lupe suchen muß.

Kein Begriff ist bei Pestalozzi so vieldeutig wie der der Natur.
Sie kann auf die tierartige Herkunft des Menschen deuten, auf seine

tierartige Unverdorbenheit, aber auch auf sein innerstes Wesen, das
über die «bloße» Natur unendlich erhaben ist und gegen die Triebe



714 Eduard Spranger : Pestalozzis Philosophie der Politik

tapfer erkämpft werden muß. Auf die erste Bedeutung von Natur
bezieht sich z.B. die Äußerung: «Die Natur des Menschen an sich
ist nicht göttlich, trotz der religiösen Anlage, sie dient Gott nicht,
vollbringt nicht Gottes Willen» (Seyffarth VII, 509). Zur zweiten
gehört das Wagnis des Aufschwunges, das Gewissen, die innere «Reinheit».

Wenn also von der Rückkehr zum Ursprung die Rede ist, so
ist das doppeldeutig. Der an sich verwickelte Gedankengang wird
überall da besonders schwierig, wo Pestalozzi den Versuch macht,
sich von der tierischen Natur und dem Instinkt (pädagogische) Hilfen
herzuholen, um die höhere, sittlich-religiöse Natur des Menschen
zum Durchbruch zu bringen. Das sind die berühmten «Einlenkungs-
mittel». Es bleibt also in der Schwebe, was nun eigentlich
Gleichgewicht und Harmonie der menschlichen Natur heißt. Ich glaube
nicht, daß eine genauere Untersuchung hier Klarheit schaffen würde.
Denn hinsichtlich der Kontinuität oder Diskontinuität vom Tierischen

zum Sittlichen hin war sich Pestalozzi selbst nicht einig.
In der Hauptsache aber ergibt sich als sein Standpunkt: die Person,

der Einzelne steht unantastbar über dem Staat und über jeder
Art von kollektiver Existenz. So dachten ja auch Kant und Fichte.
Die Individualität ist unmittelbar zu Gott und spürt ihren Bezug
zu ihm in der aus ihrem Innersten quellenden Liebe. In dieser
metaphysischen Tiefe wurzelt dann auch der echte Sinn für «Wahrheit

und Recht». Im Grunde nämlich sind sie nicht von dieser Welt,
und es bedarf leidvollster Erfahrungen, damit sie in diese Welt
hineinbrechen, sei es durch selbsttätigen Aufschwung, sei es durch
die Hilfe Jesu Christi, der die Menschen lieben lehrt. —

Diese Ergänzungen zu dem hervorragend hellsichtigen Buch von
Hans Barth scheinen mir notwendig, und ich berufe mich noch einmal
auf den von ihm gebilligten Satz Pestalozzis: «Die Wahrheit ist nicht
einseitig» (82). Pestalozzi stand nicht in der Linie der heutigen
dialektischen Theologie, sondern in der Nähe des zeitgenössischen
deutschen Idealismus, allerdings auf seine ganz eigentümliche und
unvergleichlich tiefe Art.


	Pestalozzis Philosophie der Politik : zum Buche von Hans Barth

