Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzis Philosophie der Politik : zum Buche von Hans Barth
Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PESTALOZZIS PHILOSOPHIE DER POLITIK

Zum Buche von Hans Barth

VON EDUARD SPRANGER

«Was uns vorschwebt, ist eine Art Leitfaden zum Verstindnis
von Pestalozzis Philosophie der Politik.» So kennzeichnet Hans
Barth die Absicht des bedeutsamen Buches, das er 1954 im Verlag
von Eugen Rentsch in Erlenbach veroffentlicht hat1) (70). Wer ein
wenig von Pestalozzi weifl, wird dem Verfasser zustimmen, dal}
Politik und Piidagogik bei dem Manne, der selbst freilich von seiner
«Traumkraft» sprach, aufs engste verflochten gewesen sind und daf}
seine Interessen weit iiber das engere Gebiet der Wirtschaftspolitik
hinausgereicht haben. Wie kompliziert aber solche Verwachsungen
bei Pestalozzi, und erst recht seine Selbstaussagen dariiber sind, ist
ebenfalls bekannt. Wiederum weist Hans Barth den richtigen Weg:
Es kam Pestalozzi immer zentral auf den Menschen an; nicht auf
die «Institutionen», wie Staat, Wirtschaft oder Schule (27).

«Unsere Absicht ist eine systematische.» Auch diese mitten im
Buch (105) auftretende Erklirung wird man nicht iiberhéren diirfen.
Es ist keine Geschichte der Entwicklung von Pestalozzis politischen
Anschauungen geplant; auch keine Darstellung seines aktiven Ein-
greifens in die zeitgendossische Politik, woriiber Alfred Rufer neuer-
dings wieder hochst wertvolle Beitriige geliefert hat. Es ist z. B. nicht
die Rede von dem groflen Umbruch 1792/93, nicht von dem Pro-
gramm «Nationalerziehung», nicht von der Einstellung zu den man-
nigfachen Umwilzungen in der Schweiz zwischen 1766 und 1826.
«Systematische Absicht»> — das kann hier nur heiffen: Was sich im
Wechsel der Zeiten gleichbleibt, soll auf einen Generalnenner
gebracht werden; der Urrhythmus in Pestalozzis politisch-pidago-
gischem Denken soll erfaf3t werden (95). Es geht wirklich nur um
die Philosophie seiner Politik, zu deren grundsitzlicher Formulie-
rung Fichte den Freund 1793 aufgefordert hat (Br. III, 303). Mit
einer Wendung, die sich spiter rechtfertigen wird, mochte ich sogar
sagen: das eigentliche Thema ist Pestalozzis Metapolitik.

Die These, die der Verfasser in dieser Hinsicht aufstellt, geht
dahin, da® von frith an bis in die spiteste Zeit Pestalozzis Denken
vom Gehalt der beiden Grundbegriffe «Wiederherstellung» und
«Selbstindigkeit»> beherrscht wird (27). Den stirksten Anstofl zu

1) Einfache Zahlen weisen auf die Seiten des Buches von Hans Barth hin.
Stellen aus Pestalozzis Werken sind durch Band- und Seitenzahl der Kritischen
Ausgabe von Buchenau, Spranger, Stettbacher hezeichnet. «Br.» bezieht sich auf
«Pestalozzis Samtliche Briefe:.



Pestalozzis Philosophie der Politik 709

diesem Satz hat wohl die sorgfiltige Ausschépfung einer Schrift von
Pestalozzi gegeben, die erst seit wenigen Jahren vollstindig, und zwar
in zwei Fassungen verdffentlicht ist. Sie war bruchstiickhaft unter
dem Titel «<Epochen» bekannt und findet sich jetzt im 14. Bande der
Kritischen Ausgabe (1952) mit der Uberschrift «Pestalozzi an sein
Zeitalter» (entstanden 1802/03). Barth betrachtet sie mit Recht als
eine Weiterfithrung des schwierigen Werkes «Meine Nachforschun-
gen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschen-
geschlechtes» (1797), zugleich aber als einen Vorklang derjenigen
Schrift, die uns heute so beriihrt, als wiire sie fiir unsere Zeit ge-
schrieben: «An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und meines Vaterlandes» (1815). Andere Aufferungen von
Pestalozzi werden natiirlich ebenfalls beriicksichtigt.

Nur wer die hervorgehobenen Werke genau im Kopfe hat — mit
all ihren ritselhaft-dunklen Wendungen und ihren gelegentlich
schlagenden Priigungen —, kann eigentlich die Tragweite der von
Barth aufgestellten These ermessen. Es ist fast unmdglich, dem Leser
in wenigen Siitzen davon eine Vorstellung zu geben. Ich ziehe hier
nur mit unbeholfener Hand die Hauptlinie.

I. Pestalozzi bedient sich in den «Nachforschungen» der herge-
brachten naturrechtlichen Begriffe «Naturzustand» (tierischer Zu-
stand) und «gesellschaftlicher Zustand». Er tberbaut sie aber mit
einem dritten, neuen, Begriff, dem des csittlichen Zustandes», der
unverkennbar im Sprachgebrauch der Kantischen und Fichteschen
Philosophie charakterisiert wird. Schon aus dieser Neuerung ergibt
sich, daf} Staat und Recht — als Produkte der Gesellschaft — ihrem
Wesea nach nicht zur Sittlichkeit fithren. «Die Sittlichkeit ist ganz
individuell, sie besteht nicht unter zweien» (XII, 106). Sie erwiichst
ganz aus dem Innersten der Person, in dem auch der allein echte Sinn
fiir « Wahrheit und Recht» wurzelt. Diesen Standpunkt nennt Barth
Pestalozzis «Personalismus» (77. 83. 103). Entgegen der Fassung des
Titels handelt es sich aber in den «Nachforschungen» nicht um
drei im Sinne des Fortschritts aufeinanderfolgende Entwicklungs-
stufen, sondern um «Seiten» des menschlichen Gesamtwesens, die
unabliissig in jedem Menschen miteinander kimpfen, so da die
innere Harmonie der Individualitit gestort wird. Sie bedarf der
« Wiederherstellung». In welchem Sinne? — das wird die Frage sein.

Zunichst mufl man begreifen: Selbstindigkeit und Wiederher-
stellung sind keine Kontrasthegriffe — etwa wie Fortschritt und Re-
aktion —, sondern sie bezeichnen ein und dieselbe Sache von ver-
schiedenen Seiten her: Der wirklich zu innerer Selbstindigkeit
(sittlicher Autonomie) erwachte Mensch erfihrt auch Wiederher-
stellung seines «verschiitteten Selbst» (XII, 112). Die letztere frei-
lich fillt mehr in die Richtung der Religion als der Sittlichkeit.



710 Edaard Spranger

Es bleibt dabei: der Staat und das Recht kénnen allenfalls soweit
sittlich sein, wie sie von dem Standpunkt: <Ich bin das Werk meiner
selbst» her gestaltet werden.

Die Weiterfilhrung dieser Gedanken in der Schrift «Pestalozzi
an sein Zeitalter» ist nun wirklich geschichtsphilosophisch gemeint.
Der Autor kounstruiert fiinf Perioden, von denen jede einen noch
entschiedeneren Verfall der Menschheit bedeutet, bis hin zu der
Revolutionszeit, wo der Tiersinn (Selbstsucht und Machtgier) im
Volk ebenso einseitig durchbricht wie vorher in den oberen Stinden.
Also eine ausgesprochene Verfallstheorie! Wie immer ist sie mit
einem Aufruf zur Wiedergebart verbunden. Es bedarf der Wieder-
herstellung des entstellten, verkiimmerten, entarteten Menschen.
Und diese Wiederherstellung erfolgt durch Aufwachen zur inneren
Selbstindigkeit — iibrigens in drei gesonderten Bedeutungen (45.
105 ff.). Hier jedoch wird die Wendung zur religiosen Heilung ganz
klar. Das Christentum hat zwar — trotz der vielen vorangegangenen
«Staatschristentiimer» — mit der Politik nicht das mindeste zu tun.
Schon 1793 hief8 es: «Der Heiland hat nie advokatisiert.» «Das Evan-
gelium ist kein System des biirgerlichen Rechts» (X, 126 ff.). Aber
in einem viel tieferen Sinne ist Jesus derjenige, dessen Leben und
Lehren die menschliche Natur wiederherstellt (= heilt und erlost).
Hier er6ffnet sich also der Ausblick auf etwas, das — wie das Sitt-
liche — eigentlich hoch jenseits des Politischen liegt.

Auf die dritte Schrift, «<An die Unschuld usw.» gehe ich der
Kiirze wegen nicht ein. Dies ungeheuer gedriingte Referat hat nur
den Zweck, das Nachdenken iiber den Begriff der Wiederherstellung
vorzubereiten. Die genannte Schrift kann aber, gemifl ihrer Ent-
stehungszeit, als einer der damals verbreiteten Rufe nach Restau-
ration aufgefaft werden. Es wiire nicht iiberraschend, wenn hier
die Wiederherstellung auftrite als eine einfache Mahnung, zum
guten Alten zariickzukehren. Barth aber legt entschiedenes Gewicht
darauf, daf} die « Wiederherstellung» nicht mit realpolitischem Kon-
servatismus oder gar mit Reaktion verwechselt wird.

II. Hans Barths Grundgedanke ist so neu, dal man zunichst
einige Widerstinde gegen ihn in sich verspiiren, jedenfalls aber sich
zur ernstlichen Nachpriifung aufgefordert finden wird.

Es erscheint schon als ein Wagnis, gerade auf dem Gebiet der
Politik eine Haltung aufzusuchen, die sich vom Anfang bis zum Ende
gleich bleibt. Pestalozzi selbst betont immer wieder, daf} er seine
Ansichten den tiefsten und schmerzlichsten Erfahrungen verdanke
(z.B. XII, 162). Kann man den grofien Umbruch von 1792/93 ganz
ignorieren, der in den «Nachforschungen» zu dem gleichsam jubeln-
den Ruf fiihrt, er habe nun seine «Meisterwahrheit» gefunden
(XII, 107 £.)? Behilt nicht die alte Auffassung recht, nach der Pe-



Pestalozzis Philosophie der Politik 711

stalozzi in seiner ersten Periode wirklich ein einfaches Zuriick! zum
patriarchalischen Geist gepredigt hat, meinetwegen auch zur Gesell-
schaftsordnung des Feudalismus (79. X, 83{f. 94£. 119. 145f. 151)? Es
gibt bekanntlich in allen vier Teilen der ersten Fassung von «Lien-
hard und Gertrud» nur eine einzige Stelle, wo — aus momentaner
Verzweiflung heraus — der Weg der Selbsthilfe als letzter Weg der
Rettung ausgerufen wird (III, 312). Sonst kommt alles erziehliche
Heil von oben, und doch unverkennbar vom Staate her, der spiiter
so herabgewertet wird!

Wenn man trotzdem zugibt, hinter diesen konkretpolitischen
Wandlungen liege in der Tiefe eine konstante Grundhaltung, die
bisher iibersehen worden sei, dann erhebt sich die weitere Frage:
Ist es richtig, sie gerade durch die Identitiit der scheinbar nicht iden-
tischen Wechselbegriffe «Selbstindigkeit> und «Wiederherstellung>»
zu kennzeichnen? Daf8 die Selbstiindigkeit erst 1794 beherrschend
hervortritt (X, 251), liee sich mit dem Hinweis auf die schon in
der «Abendstunde» auftretende «Innerlichkeit als Quell der Wahr-
heit> noch wegdeuten. Aber «Wiederherstellung» auch noch unter
dem Zeichen der sich iiberschlagenden Revolution?

Versuchen wir es trotzdem, und zwar zunichst mit einer nur
oberflichlichen Sprachstatistik! Seit den «Nachforschungen» tritt
die Selbsttitigkeit, Selbstindigkeit, auch Selbstsorge, fast auf jeder
Seite auf. Hingegen « Wiederherstellung» hiilt sich sehr im Verbor-
genen. Das Wort und seine Aquivalente finden sich in «Ja oder
Nein» nur einmal, in den «Nachforschungen» etwa sechsmal, in «<An
mein Zeitalter> ungefihr ebenso oft?2). Ganz anders steht es mit
dem Wort «Veredlung», das doch den Ton des Aufschwungs und
des Fortschritts, im Gegensatz zu dem Wiederherstellen, mit sich
bringt. Der Text quillt von ihm geradezu iiber. Auch die Rede vom
partiellen «Fortschritt» fehlt nicht (z.B. XIV, 131. 136 {. 207).

«Die Wahrheit ist nicht einseitig» (82). Ungeachtet der geiufder-
ten Bedenken bin ich der Uberzeugung, dafl Barth mit seiner These
etwas sehr Tiefes aufgedeckt hat. Die Kritik richtet sich nur da-
gegen, daf} er m. E. nicht scharf genug erkannt hat, was es im Kerne
ist, das nach Pestalozzis Auffassung — um einmal mit Lessing
und Kierkegaard zu reden — «wiedergeholt» werden soll.

Es ist zuniichst éiberhaupt nichts Politisches —, so da® man fragen
muf}, ob das ganze Buch zentral von der Politik handelt. Allenfalls
konnte man von Metapolitik sprechen. Gewif3, auch in Pestalozzi
war, wie in jedem, der volkstiimlich denkt, ein konservativer Zug.
In der ganzen Milieupidagogik der ersten Periode (bis 1792) tritt er
sogar beherrschend hervor. Aber in den langen Erschiitterungen der

2) X, (158). 167. XII, 96. 99. 110 ff. 124. 127. XIV, 141. 209. 219. 222—224.



712 Eduard Spranger

franzosischen und Schweizer Revolution mufite eben alles «Alte»
vergehen. Es ist damit ganz wie im Deutschland unserer Tage: Etwas
Fundamentales, das konserviert werden konnte, ist einfach nicht mehr
da. Man kann nur noch aus den ewigen Urgriinden der Welt und
des Menschentums schépfen. Ich glaube, Barths eigene Meinung zu
treffen, wenn ich behaupte: man verfehlt den Sinn der «Wieder-
herstellung» bei Pestalozzi, sobald man sie auch nur akzessorisch auf
frithere politische Zustinde wie etwa die Feudalordnung bezieht. Das
Problem liegt ausschlieflich in der Ebene (besser: in der Tiefe) des
Metaphysischen. Es wiirde sofort verstindlicher werden, wenn dieser
Ausdruck einmal auftriite. Das ist aber bei Barth so wenig wie bei
Pestalozzi selbst der Fall. Beschrinken wir uns auf diesen mystisch-
metaphysischen Bereich, so wird sich allerdings zum Schluf3 noch
eine Unklarheit zeigen, die Barth nicht beseitigt hat und nach dem
Quellenbefunde auch nicht beseitigen konnte.

IIl. Die seltsame Schrift «Meine Nachforschungen» hat, wie
ich 1935 ausgefiihrt habe ?), zwei Gipfelungen oder zwei Losungen:
die iltere, die von Nicolovius und Jacobi beeinfluf’te, ist die reli-
giose; die neue, von Kant und Fichte beeinfluf}t, ist die ethische.
Beide Male handelt es sich um den Durchbruch zur Transzendenz.
Man erinnert sich, daf} sich Pestalozzi noch um 1792/93 zu der sog.
Leutnantsphilosophie aus «Lienhard und Gertrud» III/IV bekennt:
sie ist mit einer diirren pragmatischen Diesseitigkeitsreligion ver-
bunden, wie sie Pestalozzis extrem wirtschaftspidagogischer Ein-
stellung Ende der 80er Jahre entspricht. Niemand kann diese fast
materialistisch-okonomische Durchgangsphase leugnen. Aber nun
— 1797 — heif3t es im I. Teil von der Religion plétzlich: «Nenne
es Abtotung [Askese], nenne es Wiedergeburt, dieses kithne Wag-
stiick deiner Natur, diesen Saltomortale aufier dich selbst, insofern
du nur sinnliche Natur bist! [insofern das «Dich selbst» nur deine
sinnliche Natur bedeutet]» (XII, 39). Und im dritten Teil kommen
all die merkwiirdigen Autonomiewendungen: die Religion sei das
«Werk deiner selbst», die Liebe sei das «Werk deiner selbst», die
Religion sei ganz Sache des Einzelnen und ganz Sache der Sittlich-
keit (XII, 150 ff.). Wer merkt nicht, daf} Pestalozzi hier einen ver-
zweifelten Kampf mit einer iibernommenen Terminologie fithrt?
Dahin gehort das Sollen, das Gesetz, die Pflicht, das Sichselbstmachen
usw. (XII, 66. 105 ff.). Gemeint aber ist nichts anderes als dies Ein-
fache: Mein Wesen ist im Innersten meiner Natur géttlichen Ur-
sprungs; es ist in mir ein gottlicher Funke (XII, 42); es gibt fiir
mich eine «innere Reinheit» (z.B. XIV, 218). Das ist mystischen

3) «Pestalozzis ,Nachforschungen‘. Eine Analyse.» Sitzungsberichte der Preuf3.
Akademie der Wissenschaften. Berlin 1935.



Pestalozzis Philosophie der Politik 713

Ursprungs. Wenn auf diese Art von Wiederherstellung meines We-
sens die Rede ist, dann kann sie nur die Rettung des metaphysischen
Kerns im Menschen bedeuten. Der Begriff ist — besonders da, wo
auf Christus Bezug genommen wird — rein religios (XIV, 218 f.). Das
Christliche iibersteigt entschieden alles blo3 Politische, und wenn
man den Ausdruck «Wiederherstellung» auch nur entfernt politisch
deutet, so ergeben sich Zweideutigkeiten, etwa im Sinne einer uns
heute wieder nahehegenden Restaurationspolitik.

Aber noch immer ist nicht voll gekliirt, was denn wieder hergestellt
werden soll, und daran ist Pestalozzis eigenes Schwanken schuld.
Immer wieder heif3t es, die Harmonie oder das Gleichgewicht meines
(von jenen drei Tendenzen zerrissenen) Wesens solle wiederherge-
stellt werden. Zwei Auslegungen sind denkbar: Erstens: es handelt
sich um die Wiederherstellung der «tierischen Unverdorbenheit» oder
«tierischen Harmonie», die fiir einen Moment im Ursprung da war,
dann aber bald der Selbstsucht und dem Zivilisationsverderben wich.
Dafiir spricht eine so merkwiirdige Stelle wie die Aullerung tber
die Religion: «Ich achte das Innere deines Wesens fiir gottlich, wie
das Innere meiner Natur; aber wie dieses in meinem tierischen Leib
ruht und aus dem Moder seines Todes entkeimt, so entkeimst und
wallest auch du in meinem tierischen Leib und in dem Moder seines
Todes» (XII, 38). Das klingt beinahe wie Rousseaus Ruf «zuriick
zur Unschuld der Natur», und diese Natur wird zum Uberflufy auch
noch tierisch genannt. Dann hesteht eine Kontinuitit vom Instinkt
(etwa der Mutter) bis zur hochsten sittlichen Liebe. Ich habe diese
Auffassung 1935 «Kontinuitiitstheorie» genannt. Barth erwihnt ein-
mal (55) den Terminus, hat sich aber leider mit der Frage nicht
weiter auseinandergesetzt.

Es gibt jedoch ebenso viele andere Stellen, an denen die Wie-
dergewinnung des metaphysischen Selbst als ein Bruch bezeichnet
wird, némlich als Durchbruch, Aufschwung, Wiedergeburt oder
«Saltomortale» (F.H.Jacobi). Natur bedeutet dann héhere, gott-
liche Natur. Dann handelt es sich wirklich um eine zweistufige Welt
und um eine héhere Ansicht von der Menschennatur (101), wie bei
Fichte. Und eigentlich kann nur diese gemeint sein. Das blof3e
Wiederkindwerden ist nicht die Leistung, auf die es ankommt, son-
dern das Aufbringen der sittlichen Selbstindigkeit, das Uberein-
stimmen mit sich selbst (Fichte 1794), die «Veredlung», von der
hundertfach die Rede ist, wihrend man die «Wiederherstellung»
doch mit der Lupe suchen muf.

Keia Begriff ist bei Pestalozzi so vieldeutig wie der der Natur.
Sie kann auf die tierartige Herkunft des Menschen deuten, auf seine
tierartige Unverdorbenheit, aber auch auf sein innerstes Wesen, das
iiber die «blofle» Natur unendlich erhaben ist und gegen die Triebe



714 Eduard Spranger: Pestalozzis Philosophie der Politik

tapfer erkimpft werden muf}. Auf die erste Bedeutung von Natur
bezieht sich z.B. die Auflerung: «Die Natur des Menschen an sich
ist nicht gottlich, trotz der religiosen Anlage, sie dient Gott nicht,
vollbringt nicht Gottes Willen» (Seyffarth VII, 509). Zur zweiten
gehort das Wagnis des Aufschwunges, das Gewissen, die innere «Rein-
heit». Wenn also voun der Riickkehr zum Ursprung die Rede ist, so
ist das doppeldeutig. Der an sich verwickelte Gedankengang wird
iberall da besonders schwierig, wo Pestalozzi den Versuch macht,
sich von der tierischen Natur und dem Instinkt (pidagogische) Hilfen
herzuholen, um die hohere, sittlich-religiose Natur des Menschen
zum Durchbruch zu bringen. Das sind die berithmten «Einlenkungs-
mittel». Es bleibt also in der Schwebe, was nun eigentlich Gleich-
gewicht und Harmonie der menschlichen Natur heif’t. Ich glaube
nicht, dafy eine genauere Untersuchung hier Klarheit schaffen wiirde.
Dena hinsichtlich der Kontinuitit oder Diskontinuitit vom Tieri-
schen zum Sittlichen hin war sich Pestalozzi selbst nicht einig.

In der Hauptsache aber ergibt sich als sein Standpunkt: die Per-
son, der Einzelne steht unantastbar dber dem Staat und iber jeder
Art von kollektiver Existenz. So dachten ja auch Kant und Fichte.
Die Individualitit ist unmittelbar zu Gott und spiirt ihren Bezug
zu ihm in der aus ihrem Innersten quellenden Liebe. In dieser
metaphysischen Tiefe wurzelt dann auch der echte Sinn fiir « Wahr-
heit und Recht». Im Grunde nimlich sind sie nicht von dieser Welt,
und es bedarf leidvollster Erfahrungen, damit sie in diese Welt
hineinbrechen, sei es durch selbsttitigen Aufschwung, sei es durch
die Hilfe Jesu Christi, der die Menschen lieben lehrt. —

Diese Erginzungen zu dem hervorragend hellsichtigen Buch von
Hans Barth scheinen mir notwendig, und ich berufe mich noch einmal
auf den von ihm gebilligten Satz Pestalozzis: «Die Wahrheit ist nicht
einseitig» (82). Pestalozzi stand nicht in der Linie der heutigen
dialektischen Theologie, sondern in der Nihe des zeitgendssischen
deutschen Idealismus, allerdings auf seine ganz eigentiimliche und
unvergleichlich tiefe Art. '



	Pestalozzis Philosophie der Politik : zum Buche von Hans Barth

