
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 9

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

« Penelope » am Stadttheater Zürich

Der Wert einer Aufführung
bemißt sich jenseits aller Einzelheiten
danach, ob sie jenes Fluidum zu erzeugen
vermag, welches jedem echten Theaterereignis,

und geschehe es in der siebenten

Vorstellung, nun einmal eigen ist,
und es so sehr vom nur routinierten,
der schöpferischen Spannung von Werk
und Publikum entbehrenden Theater
abhebt. Nach der Zürcher Première von
Liebermann-Strobels Oper «Penelope»
herrschte, ungeachtet verschieden2r
Werturteile, darüber Einigkeit, daß der
Abend ein Theaterereignis war (das
Werk als solches ist hier anläßlich der
Salzburger Uraufführung kurz gewürdigt

worden x)). Es stellt sich die Frage,
was an der interessierten, engagierten
Stimmung auf das Stück und was auf
die Aufführung zurückgeht. Um das
sicher zu wissen, müßte man mehr als
nur zwei Einstudierungen gesehen haben.
Nicht nur durch die neuen künstlerischen

Leiter und Interpreten, auch
durch die andere Tradition und
Herkunft des Publikums, ja durch die
verschiedenen Räume des Theaters ergeben
sich immer wieder neue Aspekte. Der
kleinere Raum und die gelöstere Stimmung

der Zürcher Aufführung kamen
z. B. einigen Buffoszenen dieser vielseitigen

Oper zweifellos zugute. Wo in der
inneren und äußeren Distanz der
Salzburger Festspieloper die drei Freier
ihrem komischen Treiben ohne wirkliche

komische Wirkung oblagen, da

1) Vgl. «Schweizer Monatshefte»,
Sept. 1954, S. 398.

sprang an der Zürcher Aufführung doch
ein Fünkchen echter Komik ins Parkett.
Warum aber diese Buffoszenen, trotz
schlagkräftiger Parodistik, nicht volle
Heiterkeit hervorrufen, ist eine Frage,
die jeden beschäftigt, der sich an dieser
Oper interessiert. Wird der Sinn der
Parodien (inklusive der Begrüßungsszene
mit den drei verwandelten Freiern) nicht
allgemein verstanden oder liegt es an
den etwas unvermittelten Übergängen
zwischen den seria- und den buffa-Ele-
menten? Im zweiten FaU wäre das ganze
kompositionelle Prinzip dieser Oper im
Spiel, die ja aus der Überblendung der
beiden «Spielebenen» ihre formale und
inhaltliche Disposition zieht. Das

Vergnügen, das die geistvolle Handlungsanlage

und ihre pointierte Durchführung
schafft, ist wohl vor allem intellektuell-
äthetischer Art (dafür bietet die Finalszene

mit ihrer spekulativen Apotheose
der Kunst ein adäquates Bild). Darum
kann man nicht glauben, daß diese Oper
ein Stück für das große Publikum ist.
Es scheint — und diese Ansicht
vertreten die beiden erzgescheiten Autoren
in- und außerhalb ihres Stücks —, daß

der moderne Mensch im Theater nicht
mehr die Identifikation mit dem
Geschehen und seinen Handlungsträgern
sucht und daß die Oper, will sie

zeitgemäß bleiben, eine stilisierte Reportage

pflegen muß, wobei der «Stilisierung»

die eigentliche künstlerische
Aufgabe zufällt. Weder für ungebrochene
Komik noch für ungebrochene Tragik
ist dann Platz (damit eng im Zusammenhang

steht ja diese historisierend
moderne Form der «opera semiseria»,



Kulturelle Umschau 607

welche Liebermann und Strobel so gerne
pflegen). Wie aber, wenn die Identifikation,

kraft der letztlich immer irgendwie

magischen Wirkung der Musik,
keine zeitgebundene Erscheinung der
Opernbühne wäre, also ganz und gar
nicht mit der Romantik und deren
letztem Operngenre: dem Verismus
abtreten müßte? Wie, wenn das
Opernpublikum in seiner Gesamtheit
legitimerweise doch immer vor allem auf
den großen musikdramatischen Zug
ansprechen würde?

Auf solche Gedanken kommt man
besonders angesichts der durchschlagenden

Wirkung der ungebrochen
hochdramatischen Szenen auch in der Zürcher
Aufführung. Die Partie der Penelope
scheint je länger je mehr der eigentliche

Rückgrat des Werks zu sein, und
wohl niemand würde es bedauern, wenn
sie noch breiter ausschwingen würde.
Die Interpretin dieser anspruchsvollen,
aber dankbaren Rolle in der Zürcher
Aufführung, Liane Synek als Gast
(Staatstheater Wiesbaden), vermag zwar
die Erinnerung an Christel Goltz, die
Salzburger Interpretin, bei weitem nicht
auszulöschen, aber auch in dieser etwas
gemäßigten Interpretation versammeln
sich alle dramatischen Energien des

Spiels in dieser Titelfigur. Liane Synek
bietet namentlich gesanglich eine
großartige Leistung: Die Szene nach dem
Freitod Ercoles vermag sie indes nicht
so kulminieren zu lassen, wie dies
Christel Goltz gegeben ist.

Eine einzige Partie hält sich an
Bedeutung neben Penelope: jene des

Odysseus, und auch dies wieder einzig
dank der Spannkraft der Musik, welche
die Brüchigkeit der Textargumentation

überdeckt. Hier steht in Willy Heyer
vom Stadttheater ein vollgültiger Sänger

und Darsteller zur Verfügung, der
dem nicht und doch Zurückgekehrten
volle Würde und Durchschlagskraft
verleiht. In dieser Szene gewinnt ja auch
die Musik eine Überzeugungskraft,
welche alles Frühere der Oper weit hinter

sich läßt. Mit den Gestalten der
Penelope und des Odysseus steigt oder
fällt diese so sehr auf die Gesangsrollen
zugeschnittene Oper; es sind die
ausgesprochen musikdramatischen Züge,
welche den Wert des Stücks ausmachen.

«Penelope» gewinnt das Spiel gewissermaßen

gegen ihre eigene Ästhetik!
Die künstlerischen Leiter sind in

hohem Maße zu rühmen. Dir. Hans
Zimmermann gelang es, die burlesken
und die tragischen Momente klar und
einfach aufeinander zu beziehen. Er fand
besonders glückliche Lösungen für die
Rückkehrer- und die Schlußszene. Prof.
Hans Rosbaud am Pult stellte seine ganze
überragende Kenntnis in den Dienst dieser

modernen Musik von glänzendem
Métier; unter seiner Hand klingt alles

leicht, die dramatisch sichern Akzente
fehlen trotzdem nicht, und die farbige,
aber nicht verspielte Instrumentation
kommt zu voller Wirkung. Max Röth-
lisberger war als Bühnenbildner ebenfalls

ausgesprochen glücklich; die
Schlußszene zeigte in Salzburg mit
Gewinn mehr Licht. — Die gut besetzten
NebenroUen liegen in den Händen von
Richard Miller (Ercole), Erna-Maria
Duske (Telemachos) und Matthias
Schmidt (Achille). — Die Oper wird
noch mehrere Aufführungen finden.

Andres Briner

Das Konzert auf neuen Wegen

Unser Konzertleben, so reich es
sich heute auch entfaltet, ist alles
andere als eine unproblematische
Angelegenheit. Die Gefahr seiner Entartung
ins Merkantile vermindert nicht nur eine

kulturell verantwortungsbewußte
Programmgestaltung, sondern verstärkt
auch die Konzentration der Konzerte auf
die größeren Städte. Hohe, sich
steigernde Kosten, für die der Konzertbe-



608 Kulturelle Umschau

sucher nicht aufkommen kann, bedingen
fast überall eine staatliche oder
städtische Unterstützung; diese wiederum
führt, ohne es bewußt zu wollen, zu
einer nicht immer förderlichen
Verquickung von Kunst und Politik.

Zahlreichen Musikfreunden und
vor aUem vielen Musikern waren diese
Dbelstände schon lange klar, doch wollte
sich keine Möglichkeit der Abhilfe
zeigen. Bis Edmond de Stoutz, der Gründer
und Leiter des im In- und Ausland
geschätzten Zürcher Karamerorchesters,
eine Initiative ergriff, die man kaum,
anders als genial bezeichnen kann: Das
Kammerorchester gibt fortlaufend
numerierte Subventionsscheine zu dreihundert

Franken aus. Aus je zehn Scheinen
wird einer ausgelost, und dessen
Besitzer hat nun das Anrecht auf ein Konzert

des Zürcher Kammerorchesters, das

er — unter Übernahme der je nach
FaU verschiedenen Organisationsspesen
— irgendwo in der Schweiz und in
selbstgewähltem Rahmen veranstalten
kann. Alle im Laufe eines Jahres
verkauften Subventionsscheine gelangen zu
einer weiteren Verlosung, deren Gewinner

über ein Sinfoniekonzert (mit
Spesendeckung durch das Kammerorchester)
verfügen darf.

Dieser Plan eröffnet verschiedene
positive Aspekte. Er löst das Konzert
aus der Anonymität einer Gesellschaft
oder des Staates heraus und läßt es zum
Interessengegenstand eines einzelnen
oder einer Gruppe werden. Man kann
diese Förderung der persönlichen
kulturellen Tätigkeit nicht hoch genug
einschätzen; sie wird auch dann, wenn beim
Veranstalten eines Konzerts andere als
künstlerische Motive überwiegen, ein
wertvoUes Moment darstellen. Die Musik,

heute mehr denn je in Gefahr, ein
technisches Sonderdasein zu erlangen,
wird auf diese Weise wieder vermehrt
an den Menschen und an sein Leben
gebunden, erhält eine bestimmte soziale
Funktion. Dazu kommt als weiterer
entscheidender Vorteil die Dezentralisierung
des Konzertlebens. Nur durch Konzerte
auch in Kirchen und Sälen außerhalb
der Stadt und der konventioneUen Formen

vermag sich das ethische Anliegen

einer «Musik für aUe» sichtbar zu
verwirklichen.

Aus der ersten Verlosung ist die
Hero-Konservenfabrik in Lenzburg als
Gewinnerin hervorgegangen. Am 8. Juni
dieses Jahres hat das Zürcher Kammerorchester

unter de Stoutz in einer neuen
LagerhaUe der Fabrik vor der gesamten
Belegschaft und vor Lenzburger
Schulkindern Musik von Bach und
Tschaikowsky gespielt. Das Konzert wurde ein

Erfolg. Wir gingen zwar zu weit, wenn
wir von einer echten Eingliederung jener
Werke in die Welt des heutigen
Fabrikarbeiters sprächen. Bachs und
Tschaikowskys Kunst sind aus einer anderen
soziologischen Struktur als der unsrigen
hervorgegangen; sodann ist ein
romantisches, auf die Flucht aus der
Wirklichkeit gerichtetes Musikerlebnis auch
in einer Fabrikhallc möglich. Aber es
bedeutet doch einen mutigen Schritt auf
Neuland, daß solche Musik nun an
Menschen herantritt, die sonst kaum in
ihrem Leben je einen Konzertsaal
betreten.

Der schönste Erfolg bestünde wohl
darin, wenn aus solch lebendiger Begegnung

mit dem Konzertieren (eine
Begegnung, wie sie weder Radio noch Fernsehen

ersetzen können) die Gewißheit
käme, daß es Wege vom einfachen Hörer
zur «klassischen» Musik gibt, und die
Bereitschaft sich einstellte, es einmal
selber mit dieser gemeinschaftsbildenden

Kunst zu versuchen. Hier scheint
gerade die Industrie die besten Möglichkeiten

zu bieten. (Ich erinnere mich an
die von einem Musiker geleitete
Chorstunde in einer chemischen Fabrik bei
Bielefeld. Wie da an einem Spätnachmittag

Frauen und Männer in ihren
weißen Mänteln Volkslieder in
zeitgenössischen Sätzen sangen, bleibt mir
unvergeßlich.) Man sage nicht, dies habe
mit dem Konzert nichts zu tun. Denn
das Konzert lebt überall dort am
echtesten, wo sich der Hörer aktiv mit der
Musik auseinandersetzt. Auch von dieser
Sicht her knüpfen sich an den wertvoUen
Versuch des Zürcher Kammerorchesters
große Hoffnungen.

Edwin Nievergelt



Kulturelle Umschau 609

Westdeutsche Zeitschriften

Wo steht der Schriftsteller heute?
Eine solche Frage, wie oft sie auch
gestellt wird, birgt eine unzulängliche Ver-
aUgemeinerung. Ein jeder kommt von
seiner eigenen Seite her zum Schreiben,
und über das «Heute» redet man ohnehin

zu viel. Es fehlt uns die Distanz zu
uns selber; und also braucht man es

nicht ganz ernst zu nehmen, was in der
Flut des Gedruckten über unsere Zeit
gesagt wird: wie umbrechend, dynamisch
und schicksalsschwanger sie sei. Genau
dasselbe wurde vor zehn, zwanzig, vierzig

Jahren gedruckt! Der Ernst der
Zeit bleibt unbestritten; sie darüber hinaus

noch rhetorisch zu dramatisieren,
ist sinnlos.

Dennoch sind die Wandlungen der
letzten hundert Jahre riesig, nur schon
auf dem Gebiete des Stils. In seinem
Aufsatz «Sprache und Schöpfung» fragt
Curt Seckel (Zeitwende/Die neue Furche,
Okt. 53) nach jener lyrischen Innigkeit,
die damals noch möglich war:

Wie still ist's nicht an jener grauen
Mauer,

Wo drüber her ein Baum mit Früch¬
ten hängt;

Mit schwarzen thauigen, und Laub
voU Trauer,

Die Früchte aber sind sehr schön
gedrängt.

Das stammt aus einem Spätgedicht
Hölderlins; es ist unnachahmlich. Aber
gesetzt den FaU, es spräche heute einer
auf seine eigene Weise innig: würde er
überhaupt geglaubt? Verlangt man von
dem «modernen» Menschen nicht immer
noch — wie lange schon! —, daß er
seine Modernität mit rissigen, zackigen
Sachen bekunde, daß er von sich gebe

«Fragmente,
Seelenauswürfe,
Blutgerinnsel des zwanzigsten Jahr¬

hunderts —»?

Dieser Gedichtanfang von Gottfried
Benn ist ebenfaUs zitiert in dem
erwähnten Aufsatz, und zwar in zustim¬

mendem Sinne. «Es gibt wohl in der
deutschen Dichtung kaum einen Dichter,

der so wie Benn weiß, was in der
Entwicklung des Menschen unwiederbringlich

dahin ist, der die Scherben
sammelt und sie mit Kunst in die jüngsten

Errungenschaften der Sprache
montiert.» Das ist treffend gesagt in bezug
auf Benn; aber es bleibt ein unbefriedigendes,

ein trauriges Geschäft,
nurmehr Scherben zu montieren. Sind wirklich,

wie es bei Benn heißt, «die Brunnen

dunkel,/die Stile erschöpft —»?
Dann schweigen wir lieber, ohne jenen
eisigen Hochmut, der sich aus allen
menschlichen Bindungen zurückgezogen
hat und nur noch zum eigenen Vergnügen

mit Scherben spielt, die reichlich
im Schutt der Jahrtausende liegen.

Wo steht der Schriftsteller heute?
Die Frage hat ihre finanzielle Seite. In
den Bonner Heften vom April dieses

Jahres steht über «die Not des
Schriftstellers» ein Aufruf an den westdeutschen

Bundestag zu lesen. Sein Verfasser
ist der erste Vorsitzende des westdeutschen

Autoren-Verbandes, Willi Schafer-
diek. Seine handfest-sachlichen Ausführungen

zeigen, wie wenig im allgemeinen
der Schriftsteller zu leben hat. Das
Urheberrecht ist von der merkantilen
Entwicklung überholt und «zu einem
Urheber-Unrecht geworden». Die
Forderungen der Schriftsteller zielen auf ein
«Sozialwerk des deutschen Schrifttums«,
das den gröbern Mißständen abhelfen
sollte. Warum erhält von den Einnahmen

eines Rezitationsabends der Rezitator

alles, der Dichter nichts? Warum:
verdient vom Buchhändler bis zum
Papierlieferanten ein jeder an Schul- und
Kirchenbüchern, der Autor nichts? Warum

gewinnen die Mietbüchereien aus
ihren zahllosen Ausleihen, und nur der
Autor nichts?

Es ist einem zwar nicht wohl bei
dem Gedanken, daß die SchriftsteUer,
als eine Gewerkschaft neben andern,
sich nun auch noch an eine Art
staatlicher Organisation anhängen und die



610 Kulturelle Umschau

Paragraphenbücher mit ihren Lizenzen
vermehren sollen. Wenn aber wirklich
die privaten Mäzene aussterben und der
soziale Steuer-Staat (leider Gottes!) die
stärkste Finanzmacht wird — dann ist
eine solche Entwicklung kaum zu
vermeiden. Hellmut Becker zeigt in seiner
Abhandlung «Wer finanziert die kulturelle

Freiheit?» (Merkur 70), daß man
jenen Staat, auf den wir hinarbeiten
sollten, nicht mehr als seellose
Bürokratenmaschine zu denken hat; daß er
sehr wohl Schule, Theater und
Forschung finanzieren könnte, ohne doch
in ihre Belange hineinzureden. Man muß
Mittel und Wege finden, dem Staate
klarzumachen, wie sehr er an der Kultur

als solcher interessiert ist.
Von hoher geistiger Warte

betrachtet der amerikanische Dichter und
Kritiker Allen Tate das Problem. Die
Perspektiven 6 bringen seine Rede «Der
Schriftsteller in der modernen Welt».
Allen Tate geht aus von der edlen
Überzeugung, daß sich der Mensch auf die
Dauer nie versklaven läßt, weil er zum
Bilde einer Freiheit geschaffen ist, das

er als ständigen Stachel in sich trägt.
Der moderne Schriftsteller hat eine
große moralische Verantwortung. Nicht
nnr der moderne — man hat das
schon immer gewußt, erst in jüngerer
Zeit scheint dieses Bewußtsein verlorengegangen

zu sein. Sagt doch sogar der
gefitzte Euripides in den «Fröschen»
des Aristophanes, dem Dichter gebühre
Bewunderung, weil er «die Menschen in
den Städten besser mache», und das wird
dort als etwas durchaus Selbstverständliches

hingenommen. Es gilt also heute
endlich einmal jene Dichtung
einzudämmen, die uns den modernen
Menschen als einen mehr und mehr
isolierten zeigt und seine existenziellen
Nöte bis in die feinsten Verästelungen
ausmalt. Es gilt, wieder eine wirkliche

Gemeinschaft des Fühlens und
Denkens anzustreben. Nicht «Kommunikation»

ist das Amt des Schriftstellers,

mögen ihn auch Mikrophon und
Television verlocken — sondern
«Kommunion», also Gemeinsamkeit, teilnehmendes

Gespräch. Dieses Gespräch soUte
Ausdruck der Liebe sein, denn aUes All¬

zumenschliche jenseits der Liebe trägt
den VerfaU in sich. Allen Tate stellt sich
auf den Boden des Christentums. Die
Worte des Evangelisten sind unüberhol-
bar. Wir müssen in jener Ganzheit
leben, welche die christliche Liebe
verbürgt.

So können wir wohl weniger sagen,
wo der Schriftsteller heute steht, als wo
er stehen sollte: auf dem Boden einer
liebenden Gemeinschaft. Es scheint mir,
dies sei für ihn das Leichteste und
Schwerste: das Leichteste, weil er als

schöpferischer Mensch ja ohnehin in der
Liebe wohnt und ihm alles Schöne der
Welt mit einer Anmut begegnet; das

Schwerste, weil ihn das Böse, das eben
auch da ist, ständig verstört und auf
sich selber zurückwirft.

Genug davon! Der SchriftsteUer
ist sein eigener Herr. Wir rechnen ihm
nicht vor, was er zu sagen hätte; wir
sind glücklich, wenn er uns etwas zu

sagen hat. Und hier stellt sich von
selber die Frage nach dem Wert einer
Dichtung. Woran mißt sich der Wert?
An dem Gehalt eines Werkes? Aber es

ist so schwer, etwas zu sagen, was nicht
andere schon besser gesagt haben! Mißt
er sich an der Schönheit der Sprache?
Aber wer gibt uns objektive Maße für
diese Schönheit? Oder mißt sich der
Wert an der gegenseitigen Durchdringung

von Gehalt und Sprache, also an
der Einstimmigkeit einer Dichtung? Dies
ist schon wesentlicher, aber auch noch
nicht genügend. Denn zwei Kunstwerke
können beide in sich geschlossen und
einstimmig sein, und dennoch fühlen
wir, das eine ist bedeutender als das
andere. Wieso bedeutender?

Hier führt eine Frage weiter, die
Emil Staiger in seinem wohlausgewogenen

Aufsatz «Kleist oder Schiller?»
steUt (Die Gegenwart, 10. April 1954).
Sie lautet: «Wieviel Leben ist bewältigt?»

Also die Frage nach der Intensität

und Größe der Welt eines Dichters.

Es ist recht eigentlich diese
Blickrichtung, die uns z. B. veranlaßt, Goethe
als den größten Dichter der deutschen
Sprache zu betrachten. Hölderlin hat
tiefere Gedichte geschrieben als er;
Schiller hat eine hinreißendere Kraft in



Kulturelle Umschau 611

seinen Dramen; Gottfried KeUers Prosa
übertrifft diejenige Goethes an Erden-
dichte, Reichtum der Einfälle und einer
herrlichen, wenngleich krausen Phantasie.

Aber keiner hat eine so große
Welt wie Goethe; das gibt den
Ausschlag.

Staiger tritt übrigens ungern und
eher didaktisch an die Frage des Wertes
heran. Er widersteht der für ihn so

großen Versuchung einer Hierarchie der
Werte. Diese Werte bedürfen dessen

ja gar nicht; es genügt, wenn wir ihre
menschlichen Träger kennen und lieben;
ohnehin sagen wir, die Dichter auslegend,

mindestens so viel von uns selber
aus wie von den Dichtern.

Eine letzte und feinste Art,
Dichtungen in ihrem innersten Wesen zu
erfühlen, ist die Würdigung des Rhythmus.

Die hauchfeine Schwebung, die
Prosa wie Vers durchzieht — das innere
Kraftfeld eines Geistes, auf welchem das
Wort leicht aufliegt, ganz ausgerichtet
nach der strebenden Linie —, wer hätte
nicht schon dem Rätsel des Rhythmus
nachgeträumt?

In seiner Zeitschrift Die Sammlung

(März 54) widmet Herman Nohl
dem Rhythmus einen Aufsatz, der mit
einer liebenswürdigen Jugenderinnerung
beginnt. Der dreijährige Knabe ruft
seiner Mutter zu: «Ich habe eine
Erfindung gemacht!» und demonstriert ihr
den Polkaschritt: lang-kurz-lang,
langkurz-lang. Damit hat er, auf seine
Weise, den Rhythmus entdeckt.
Ursprünglich ist aller Rhythmus untrennbar

an die Körper gebunden. Man
vergegenwärtige sich die kultischen Tänze
der Primitiven: aUer «Ausdruck» zu
Ehren einer Gottheit ist hier noch kör¬

perlicher Ausdruck. Der ganze Leib
tanzt mit, was die Seele meint. Erst
auf einer sehr viel spätem Stufe gelingt
es der Menschheit, die Kunst zu abstrahieren,

das heißt, von der körperlichen
Bewegung zu lösen. Die Bewegung des

Schreitens geht in eine solche des Sin-
gens oder Sprechens über; Musik und
Dichtung werden absolut. Mit
zunehmendem Alter der Menschheit tritt das

Greifbare zurück zugunsten eines

Ungreifbaren, welches im gleichen Maße
«bedeutender» wird, wie es an sinnlicher
Fülle verliert. Aber immer noch «tanzt
es» in uns, auch in der entlegensten
Spätkunst, einem hellem oder dunklern
Gotte zulieb. Dies innerliche Tanzen
nennen wir den Rhythmus. Er allein
macht eine Sprache einzig und
unverkennbar. Jeder bedeutende Dichter hat
seinen Rhythmus. Weil dieser nun aber
die prima causa, das eigentlich Bewegende

ist, kann man ihn nicht erklären.
Er müßte alles andere erklären:
Wortfügung, Wahl der Bilder und Versmaß.
Nicht erklären, wohl aber empfinden,
beobachten, sacht umschreiben kann
man ihn. Das ist denn zum Teil in
thematisch verwandten Arbeiten geschehen,
die wir in der Sammlung mit Interesse
gelesen haben: «Bewegung in der Dichtung»

von Adalbert Elschenbroich (März
54), «Rhythmischer Ausdruck im Vers s

von Bernt von Heiseler (Dez. 53) und
«Maß, Bild und Klang, eine Studie zur
Sprache Ernst Jüngers» von Wolfgang
Hilligen (Sept. 53). Aber das ist nur ein
kleiner, einseitiger Ausschnitt aus der
Mannigfaltigkeit der Themen, welche
diese gepflegte Zeitschrift behandelt.

Arthur Häny


	Kulturelle Umschau

