Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 8

Artikel: Augustins Geschichtsauffassung : zum 1600. Geburtstag des
Kirchenvaters

Autor: Dinkler, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUGUSTINS GESCHICHTSAUFFASSUNG
Zum 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

VON ERICH DINKLER

Zwischen Paulus und den Reformatoren Luther und Calvin ist
Augustinus. zweifellos der meist gelesene Schriftsteller und auch
am nachhaltigsten wirksame Denker unserer abendlindischen Tra-
dition. Von Protestanten wie Katholiken in gleicher Weise als Au-
toritit geachtet, von Philosophen ebenso wie von Theologen als an-
regender und an-stolender Denker immer erneut aufgegriffen und
befragt wie bekimpft, der ein Zeitalter priigende wissenschaftliche
Kopf und doch auch der aktiv im Leben stehende Kirchenfiihrer,
bezeichnet Augustin sowohl den Abschlu3 der Antike bzw. Spit-
antike als auch den Beginn des Mittelalters. Doch gerade der wissen-
schaftliche Streit iiber seine sachgemifle Einordnung in die Epochen
oder Perioden der Geschichtsschreibung, der keinesfalls als beendet
und geklirt angesehen werden kann, mag verdeutlichen, wie ein
Denker sowohl in der Tradition der Geschichte stehen und dennoch
zugleich jenseits, iber den Schablonen einer nachtriglich aufge-
prefiten Cisur von Epochen gesehen werden kann und mufd. Doch
nicht der Durchfithrung dieser These soll dieser Aufsatz zum Jubi-
liumsjahr Augustins dienen. Vielmehr wollen wir Augustin auf das
Problem hin befragen, das unsere eigene Gegenwart heute in
Europa und Amerika, in Theologie und Philosophie, am stirksten
beschiftigt, weil beunruhigt, weil existentiell trifft und uns selbst
in Frage stellt, nimlich auf das Problem der Geschichte. Wir fragen:
Wie hat Augustin als christlicher Theologe iiber die Geschichte
gedacht? '

L

Die Frage bedarf einer doppelten Doriberlegung: Zundchst
miissen wir bedenken, daf} wir heute in der Mitte des 20. Jahrhun-
derts nach Augustins Auffassung fragen — gepriigt durch eine 1600
Jahre weitergelaufene Geschichte, bestimmt und damit auch vor-
eingenommen durch historisch tradierte Geschichtskonzeptionen.
Wir sind dabei stindig gefihrdet, allzuviel Neuzeitliches in Augu-
stin hineinzulesen und ihn zu modernisieren, anderseits aber auch ge-
fihrdet, sofern wir uns dahin verkrampfen sollten, Augustin in der
Perspektive seiner eigenen Zeit zu rekonstruieren, die schopferischen
Neuansiitze zu tibersehen und das bleibend bis auf unsere eigene
Gegenwart hin Wirksame verdeckt zu lassen. Der Historiker muf}
hier (wie tiberall bei geistigen Phinomenen der Vergangenheit) weise



Augustins Geschichtsauffassung 515

zu unterscheiden suchen, ohne zu sezieren, was bei Augustin ge-
geniiber seiner eigenen Vergangenheit an Altem und Neuem vorliegt
und auch, was nur implicite im Blick auf die Neuzeit und Gegenwart
aufgreifbar ist. Und insbesondere wird der Historiker bedenken
miissen, dafy gerade der Begriff «Geschichte» in seiner Verwendung
durch unsere gegenwiirtige Philosophie und Theologie ein allzu
dialektisch gewendeter, mehrdeutiger und schillernder geworden
ist1). Oder sollte er das schon immer gewesen sein?

Sodann wollen wir im Blick behalten, dal? wir das Thema bzw.
Problem Geschichte bei Augustin als christlichem Theologen aufneh-
men. Wir lassen damit beiseite, was der groffe Afrikaner in seiner
Jugend und in den Jahren seiner Entwicklung gedacht und geschrie-
ben hat, also etwa in der Zeit, da er zwar schon mit dem Manichiis-
mus gebrochen hatte, aber ganz im Banne der neuplatonischen Philo-
sophie lebte. Uber diese Zeit sind wir ja durch Augustin selbst, nim-
lich sein Selbstzeugnis in den Bekenntnissen, und auch durch eine
Biographie seines Schiilers Possidius relativ genau unterrichtet.
Rufen wir uns rasch einige Stufen dieses Lebens ins Gedichtnis
zuriick.

Der am 13. November 354 zu Thagaste in Numidien Geborene
erhilt zunichst die damals @ibliche hohere Bildung auf den Schulen
seiner Heimat, dann Madauras und Karthagos. Anfangs dem Beruf
eines Rhetors zugewandt, wird er bald Jurist und lebte diesem Beruf
in seiner Heimat, spiiter in Italien, in Rom und in Mailand. Hier,
am Sitze des groffen Bischofs Ambrosius, lief er sich 387 von diesem
taufen und kehrte gut ein Jahr spiter nach Afrika zuriick. Dies ist
der Punkt, wo die Schilderung der Bekenntnisse abbricht. 391 wurde
er in Hippo Regius zam Presbyter und 396 zum Mit-Bischof geweiht,
wo er bald nach dem Tode seines Vorgingers Valerius allein — nach
altkirchlicher Regel am gleichen Ort sein Leben lang — residierte
und die Kirche von Afrika so gut geleitet hat, als ob er im bedeu-
tenderen Karthago seinen Sitz gehabt hiitte.

Ebenso wie iiber sein Leben sind wir iiber die Schriftstellerei
Augustins selten gut unterrichtet. Drei Jahre vor seinem Tode schrieb
er 427 ein Buch, das an Originalitit fast noch die Bekenntnisse iiber-
trifft und im Unterschied zu diesen meines Wissens niemals nach-
geahmt worden ist. Es ist betitelt: Retractationes, d.h. Wieder-
aufnahme, nimlich seiner simtlichen Schriften. Er teilt sie in drei
Gruppen ein: Biicher (libri), Briefe (epistulae) und Predigten (ser-
mones) und ist von der Absicht geleitet, sie jeweils in chronologi-
scher Reihenfolge zu nennen und aulerdem das fiir ihr Verstindnis
Notwendige iiber den Anlafl ihrer Entstehung zu bemerken. Und
endlich will er diejenigen Korrekturen und Erklirungen bringen, die
er — wiire er ein moderner Schriftsteller: in der 2. Auflage — seiner



516 Erich Dinkler

fortgeschrittenen Einsicht gemafl glaubt machen zu miissen. Freilich
ist dieses Werk nur fiir die Biicher fertig geworden. Doch schon
damit haben wir ein sonst selten gegebenes Kriterium fiir Echtheits-
wie fiir Chronologiefragen zur Hand 2).

Die schriftstellerische Wirksamkeit Augustins verteilt sich —
dies zeigt sich auch sehr deutlich in seinen Retractationen — auf
drei Hauptperioden: Die erste ist durch den Kampf gegen den Mani-
chdismus bestimmt, von dem er ja selbst ausgegangen ist, und reicht
bis nahezu 404. Es folgt als zweite die gegen den Donatismus, also
gegen eine innerkirchliche afrikanische Ketzerei gerichtete Titig-
keit bis etwa 412. Und endlich als dritte Periode ist die antipela-
gianische zu erkennen, die bis zu seinem Tode sich erstreckt. Wie-
derum lassen sich nicht alle Werke als philosophisch oder theologisch-
apologetisch durch eine der drei Gegnerschaften gekennzeichnet
charakterisieren. Gerade die beiden — was ihre geschichtliche Aus-
wirkung angeht — Hauptwerke, die «Bekenntnisse» (Confessiones,
gegen 397) und die «Biirgerschaft Gottes» (De Civitate Dei, 413
bis 426) stehen letztlich jenseits dieser Polemik, ebenso wie die zahl-
reichea Kommentare zu biblischen Biichern.

Wenden wir uns nunmehr der Frage nach Augustins Geschichts-
auffassung zu, so wollen wir einerseits auf eine vorgiingige Definition
des Begriffes «Geschichte» verzichten, und wollen wir anderseits uns
auf die beiden Hauptwerke, die «Bekenntnisse» und die «Biirgerschaft
Gottes», beschrinken, um den christlichen Theologen Augustin in
seiner Auffassung zur Darstellung zu bringen. Nicht ungesagt diirfen
wir dabei lassen, daf} natiirlich auch in dieser Auswahl und der
Festlegung der Stufen unseres Vorschreitens eine deutende Absicht
des modernen Historikers sich ausdriickt, freilich — wie wir meinen —
eine Deutung, der wir nie entraten konnen und diirfen, sowie eine
Auslegung, die selbst wieder der Kritik von Seiten des Gesamtwerkes
Augustins standhalten maf.

II.

Bedenken wir, daf’ die «Bekenntnisse» in einer vornehmlich
philosophisch, durch die Auseinandersetzung mit dem Manichiismus
orientierten Zeit Augustins geschrieben wurden. In diesem Werk nun
finden wir anschliefend an seine eigene in neun Biichern aufge-
zeigte Lebensgeschichte vor Gott im beherrschenden Schwerpunkts-
buch X eine tiefschiirfende Besinnung iiber seinen derzeitigen Stand-
ort vor Gott und inmitten der Welt. Und sodann folgt in Buch XI
eine Besinnung iiber das IDesen der Zeit. Freilich wird diese Frage
nicht als spekulativ theologische oder philosophische aufgenommen,
sondern, wie der Zusammenhang deutlich werden lif3t, in ihrer Be-



Augustins Geschichtsauffassung ° 517

ziehung auf den Menschen. Schirfer gesagt: es geht Augustin um
das Wesen der Zeit im Blick auf die Zeitlichkeit des Menschen vor
Gottes Ewigkeit. Dabei sind Zeit und Ewigkeit offenbar von Anbe-
ginn als ausschlieflende Gegensiitze angenommen und wird der Be-
griff Ewigkeit im Sinne der antiken Philosophie und auch im Sinne
unseres eigenen Sprachgebrauches als absolute Zeitlosigkeit gefaf3t.
Dieser Dualismus von Zeit und Ewigkeit — den Schriften des Neuen
Testamentes iibrigens fremd — fiihrt zu der Schwierigkeit, Gottes
Schopfung in der Zeit als ein Handeln des ewigen, zeitlosen Gottes
zu verstehen. Damit ergibt sich von selbst, daf? die Frage nach dem
Wesen der Zeit mit der nach der Schopfung zusammengehort. Wie
ist sie von Augustin gelost? Wenn es im 1. Buch Moses I, 1 heifdt:
In principio creavit Deus coelum et terram — «Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde», so besagt dies: Die Schopfung von Welt und Zeit
ist gleichurspriinglich, geschah in einem Akt. Und die Frage der
Manichier und Epikurier: Ja, was hat dann Gott vor der Schopfung
der Welt und vor der Zeit iiberhaupt getan? ist von Augustin damit
als theoretische Spekulation abgetan, daf von einem «vorher» nicht
die Rede sein kénne, wo nur Ewigkeit und nicht Zeit bestehe (XI,
12,14 f.). Hier wird nicht weiter «erklirt», sondern hier wird ein-
fach ein «Wunder» der Schopfung Gottes absolut gesetzt 3).

Aber mit dem glaubenden Wissen vom Ursprung der Zeit ist
noch nicht ihr Wesen erfaft. Was ist nun das Wesen der Zeit? Geht
es uns und den Berufsphilosophen nicht ebenso, wie es Augustin
beschreibt: Solange uns niemand fragt, wissen wir, was Zeit ist, aber
sobald wir zu einer erklirenden Beschreibung der Zeit gedriingt wer-
den, geraten wir in grofite Schwierigkeiten (XI, 14,17)? — Gewif}
ist Augustin nicht der erste Denker, der dieses Problem anfaf3te.
Vor ihm haben Platon und Aristoteles, Plotin u.a. iiber die Zeit
philosophiert. Abseits eines jiidisch-christlichen Schépfungsglau-
bens, im Banne einer Kosmologie, die keine Schwierigkeiten hat,
eine von Gott unabhingige Welt-Vernunft oder Welt-Seele anzu-
nehmen, sahen sie die objektive Zeit an die Gestirne und deren Lauf
um die Erde gebunden und meinten sie, daf} eine Welt-Vernunft
ihre Bewegung ordne und messe. Es ist in der Tat Augustins Ver-
dienst, daf’ er als erster iiber diesen «Pan-Psychismus» hinausfiihrte
und das Phinomen der Zeit als an das Zeitbewuf3tsein der mensch-
lichen Existenz gebunden erkannte. |

Wie gelangte Augustin zu dieser Auffassung? Er geht aus von
der Dreiteilung der Zeit in Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit
und fragt, wieviel diese Stufen iiberhaupt wirkliches Sein haben.
Ist nicht die Zukunft ein wesenhaftes Noch-nicht? Und die Ver-
gangenheit ein Nicht-mehr? Und was ist wirklich gegenwirtig? Ist
es ein Jahr, ein Monat, ein Tag, eine Stunde? Das kann nicht sein,



518 ‘ - Erich Dinkler

denn immer wiirden wir hierbei Nochnicht-Seiendes und Nichtmehr-
Seiendes in die Gegenwart einbeziehen. Gegenwart hat offenbar
keine Ausdehnung! Sie ist das Jetzt, ein Punkt, eine Grenzlinie zwi-
schen dem Noch-nicht des Kommenden und dem Nicht-mehr des
Vergehenden (XI, 15,19 ff.). Also lif3t sich die Gegenwart nicht
fassen, da ihr Wesen im Hiniibergehen (transire) zu bestehen scheint.
Und dennoch hat die Zeit als Ganzes ein wirkliches Sein, denn wir
Menschen haben ja die Moglichkeit, sie zu messen, wir haben ein Zeit-
bewufitsein. Das Vergangene ist noch in uns gegenwirtig, und ebenso
ist das Zukiinftige schon jetzt in uns gegenwiirtig, jenes im Gedichtnis,
dieses in der hoffenden Erwartung, beides wirkliche, greithare Ge-
genwirtigkeiten in unserer Seele (XI, 20,26). Die Zeitlichkeit des
Menschen ist also gerade dadurch gepriigt, daf} Vergangenheit und
Zukunft im aktuellen Jetzt der Gegenwart zusammentreffen, in
einem Jetzt des wahrnehmenden, denkenden und sich zwischen Ver-
gangenheit und Zukunft entscheidenden wie handelnden Menschen.

Diese Phinomenologie der Zeit in Buch XI der Bekenntnisse
und ihr Ergebnis: Die Verklammerung der Zeit mit der mensch-
lichen Existenz und ihre Loslosung von der Welt der Natur und deren
Bewegungen, ist geradezu von epochaler Bedeutung fiir das Selbst-
und Geschichtsbewuftsein des abendlindischen Menschen geworden.
Nicht nur, dafy hier implicite die uns heute zwar geliufige Unter-
scheidung von Natur und Geschichte vollzogen wird, sondern wesent-
licher noch, dafy hier die zyklische Zeit- und Geschichtsauffassung
der Griechen durch die lineare, zielstrebende oder erwartende der
jiidisch-christlichen Tradition endgiiltig ersetzt und eine Basis fiir
eine christliche Konzeption der Geschichte gelegt wurde. Denn wenn
Zeit nicht mehr eine Kreisbewegung und somit nur eine Wieder-
holung des Gewesenen ist, wena sie vielmehr eine echte und d.h.
offene Zukunft hat, erst dann ist Geschichte als sinnvolles Geschehen
in der Zeit ermdglicht, erst dann erschliefft menschliches Erkennen
der Zeitlichkeit unseres Daseins zugleich auch ein Wachwerden fiir
unsere Geschichtlichkeit.

Doch, so mag man einwenden, werden hier nicht modernisie-
rende Folgerungen gezogen und wird hier nicht Augustin in seiner
Zeitgebundenheit iiberschritten und vergewaltigt? Keineswegs!
Denn: wenn Augustin in den fast hymnisch geformten Schluf3kapi-
teln des Buches XI noch einmal auf Paulus und dessen Darstellung
des christlichen Menschen in der Geschichte im Philipperbrief
3, 12—14 zuriickkommt, so zieht er offen und betont die eben ange-
deuteten Folgerungen. Paulus schreibt: «Nicht dafd ich’s schon er-
griffen habe oder schon vollkommen sei; ich jage ihm aber nach,
ob ich’s auch ergreifen mochte, nachdem ich von Christo Jesu er-
griffen bin. Meine Briider, ich schitze mich selbst noch nicht, daf}



Augustins Geschichtsauffassung 519

ich’s ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich vergesse, was dahinten
ist, und strecke mich za dem, was da vorne ist und jage nach dem
vorgesteckten Ziel, nach dem Kleinod, welches vorhilt die himm-
lische Berufung Gottes in Christo Jesu!» Ist schon die Tatsache, daf3
Augustin gerade diese Stelle des Paulus mehrfach aufnimmt und
auslegt, bemerkenswert, so vielleicht noch beachtlicher, wie er sie
zum Abschluf? des Buches interpretiert: Er deutet namlich «was
dahinten ist» als das Zeitliche und anderseits «<was da vorne ist» als
die Ewigkeit. Richtig — fast ist man geneigt zu sagen «kritisch» —
legt er das Vergessen des Dahintenliegenden, also der Vergangen-
heit, aus, richtig nimlich im Sinne paulinischer Theologie: Es ist
nicht ein Ausléschen oder Unterdriicken unserer eigenen Vergangen-
heit, sondern ein Uberwinden, in dem wir das Vergangene frucht-
bar werden lassen, indem wir einen Nutzen daraus ziehen, indem
wir aus der in unserem Bewuftsein vergegenwiirtigten Vergangen-
heit heraus zur Entscheidung kommen, nur Christus hinfort zu
folgen 4).

Es zeigt sich bereits hier an, was beim spiiteren und élteren Au-
gustin noch deutlicher wird, wie sehr bei seinem Denken iiber Zeit
und Geschichte die Zukunjt Gewicht erhilt und gerade darin eine
Neuentdeckung der Theologie des Paulus sich bekundet. Ob dies
Ursache oder Folge ist, soll hier nicht weiter erortert werden. Be-
deutsam ist jedenfalls, daf® in diesem Zusammenhang auch eine Neu-
entdeckung der urchristlichen Eschatologie sich vollzieht, und diese
nun mit ein Schliissel zu seiner Geschichtsauffassung im weiteren
Sinne ist.

III.

Die neue christliche Anschauung von der Zeit und im Zusam-
menhang damit neubetonte Geschichtlichkeit des Menschen 5) fiihrt
notwendig zu einer neuen Auffassung von der Geschichte als solcher.
Man pflegt hier im allgemeinen kurz zu sagen, daf® es Augustins
«Biirgerschaft Gottes» war, in welcher die mittelalterlich christliche
und vielleicht sogar abendlindische Geschichtskonzeption ihre klas-
sische Formulierung erhielt. Oft hat man sogar gesagt, daf} in diesem
Werk das Programm der mittelalterlichen Staats- und Gesellschafts-
lehre entworfen sei. Doch dies Letztgesagte ist offensichtlich falsch.
Das grofle Werk handelt nicht, wie es immer wieder mifdverstanden
worden ist und wird, von Staat und Kirche, sondern es handelt von
Gott und Welt, von Geist und Fleisch, von Glaube und Unglaube, von
Gnade und Siinde, von Ewigkeit und Zeit. Dabei laf3t sich der Be-
griff «Biirgerschaft Gottes» (wie man besser iibersetzt statt «Gottes-
staat>) nicht auf die Kirche und der Gegenbegriff der «Irdischen
Biirgerschaft> nicht auf den profanen Staat festlegen. Augustin



520 Erich Dinkler

hitte, wie er selbst sagt, sein Werk auch iiberschreiben kénnen:
Jerusalem und Babylon.

Die Absicht Augustins ergibt sich zuniichst aus der Veranlassung
des Werkes. Im Jahre 410 war Rom von den Westgoten unter Alarich
einer grausamen Pliinderung unterworfen worden. Das Ende des
R6mischen Reiches und der Untergang der rémischen Kultur schienen
sich anzukiindigen. Dies gab den gegen das vordringende Christen-
tum erbitterten Heiden Anlaf}, den alten Vorwurf zu erneuern, das
Christentum bedeute den Untergang des Staates und der Gesell-
schaft. Aber auch unter den schwachen Christen erlagen viele dem
gleichen Gedanken, wenn sie daran Argernis nahmen, daf das Chri-
stentum weltliche Katastrophen — wie die Pliinderung Roms —
nicht zu verhindern vermocht hatte. Ein religioser Euddmonismus
hatte die wohl nie aussterbende Meinung verfochten, daf® der Sieg
der wahren Religion auf Erden «Gliick» bringen miisse. Hier sah
man seinen Glauben enttiuscht, wie dort bei den Heiden sein Mif3-
trauen gegen das Christentum bestitigt. Augustin greift dieses Pro-
blem, das also nicht das von Staat und Kirche, sondern das von
Glaube und Geschichte ist, mutig und umsichtig auf und schreibt
eine die altkirchliche Entwicklung geradezu kronende Apologie des
christlichen Glaubens angesichts der gnomenhaften Historie.

Von der altkirchlichen Apologetik iibernimmt Augustin die
Disposition: Die ersten zehn Biicher bringen die Widerlegung des
Polytheismus, die anschlieBenden zwolf Biicher den Beweis der
Wahrheit des Christentums aus der Schrift, wobei das Thema der
Geschichte und Eschatologie besonders hervortritt. Besonders scharf
ist Augustins Kritik am Eudimonismus, sei er nun groberer oder auch
philosophischer Natur, weil beidemale die Religion zum bloffen
Mittel des Gliickes und damit zur Selbstliebe (amor sui) entartet.
Diesen Eudimonismus widerlegt die Erfahrung: Gliick und Un-
gliick sind in heidnischer und christlicher Zeit genau gleich unver-
stiindlich verteilt gewesen. Katastrophen wie die von 410 sind nur
fiir solche, welche die Geschichte nicht kennen, aulergewdhnlich.
Ja, es gibt weit schlimmere Katastrophen, wo nicht wie 410 die
Kirchen geschont und ihr Asylrecht respektiert wurde. Unter Hin-
weis auf die Erfolge Konstantins und das Ungliick, das andere christ-
liche Kaiser erfahren haben, kommt er zum Schluf}, daf® es unmog-
lich sei, aus dem Schicksal und der Weltgeschichte Bestitigungen
oder Widerlegungen religiosen Glaubens entnehmen zu wollen. Es
handelt sich im Glauben an Christus um eine véllig andere Welt, und
die Beziehungen zwischen christlicher Religion und Geschichte weisen
in eine ganz andere Richtung.

Der zweite Teil des Werkes (Biicher XI—XXII) geht durchaus
entsprechend dem iiberlieferten Schema der Apologie von der Po-



Augustins Geschichtsauffassung 521

lemik zur Dogmatik iiber. Dabei scheint Augustin oftmals das Ziel
seiner Biicher aus dem Blick zu verlieren, bietet er doch die ganze
Trinitits-, Schopfungs-, Erlésungs- und Gnadenlehre dar. Die The-
matik aber von Glaube und Geschichte liuft inmitten dieser Dar-
stellungen. Geht man nun dieser Thematik nach, so ergibt sich: Was
die Geschichte wirklich zeigt, ist ein Gegeneinander von zwei Prin-
zipien, ndmlich der menschlichen Selbstliebe bis zur Gottesverach-
tung und der Gottesliebe bis zur Selbstverachtung (XIV, 28):
«Zweierlei Liebe also hat die beiden Biirgerschaften begriindet: Die
irdische die Selbstliebe, die bis zur Verachtung Gottes geht, die
himmlische die Liebe Gottes, die bis zur Selbstverachtung fiihrt.
Die eine sucht Ruhm bei den Menschen, der anderen ist hochster
Ruhm Gott, der Zeuge des Gewissens.» Vielleicht sollten wir
lieber nicht von «Prinzipien» sprechen, sondern von dem — wenn
auch modern klingenden, dennoch sachgemiifferen — menschlichen
Selbstverstindnis. Denn diese beiden Selbstverstindnisse sind es, die
in der irdischen Geschichte bis auf Kain und Abel zuriickreichen.
Sie bilden sich ab in der biblischen Geschichte einerseits, in der
Weltgeschichte anderseits, wobei freilich nicht das Volk Israel
mit der Biirgerschaft Gottes identisch ist, sondern nur die Erwihlten
in ihnen ). Und die irdische Biirgerschaft hat sich in den grofien
Weltherrschaften Babels und Boms organisiert. Die Biirgerschaft
Gottes aber ist die Gemeinschaft der Erwihlten, die als Pilgerin durch
die Welt und ihre Geschichte geht und ihrer Zukunft wartet.

Diese eschatologische Biirgerschaft Gottes hat mit der irdischen
Biirgerschaft ein gemeinsames Interesse, wenn auch aus voéllig ver-
schiedenen Motiven: den irdischen Frieden, die Erhaltung also, viel-
leicht auch nur die Erleichterung des sterblichen Lebens. Den «irdi-
schen Biirgern» ist das Ziel Selbstzweck, den «<himmlischen Biirgern»
ist es Mittel zum Zweck, jene wollen diesen Frieden «geniefien», diese
nur «gebrauchen». Deshalb auch sind die Christen den Staatsgesetzen
untertan und entziehen sie sich niemals den staatshiirgerlichen Pflich-
ten, selbst nicht der Pflicht des Richtens und des Herrschens. Aber
alle diese «christliche» Aktivitit bedeutet nicht, daf} die irdische
Biirgerschaft aufhort irdisch, d.h. vergiinglich, d.h. zum Sterben
verurteilt zu sein, wihrend die Erwiihlten der ewigen Seligkeit war-
ten. — Man sieht hier, wie fein Augustin differenziert und wie er
niemals einer vulgiren Schwarz-Weif3-Methode verfillt, welche die
grobe Eindeutigkeit einer differenzierenden Wahrheit und kom-
plexen Wirklichkeit vorzieht.

Das Bild wire aber einseitig, wenn wir nicht auch noch auf eine
andere Linie bei Augustin abheben wiirden. Hiernach befinden wir
uns in der letzten Periode der gottlichen Heilsgeschichte. Was die
Offenbarung des Johannes als tausendjihriges Reich beschreibt, ist



522 , Erich Dinkler

nicht etwa das Endreich, sondern ist die letzte Periode inmitten der
Weltgeschichte, in der Christus herrscht — freilich nur iber die
Gldubigen, die wirklich an Christus als ihren Herrn Glaubenden.
Die Zahl 1000 ist hierbei weniger belangvoll, es soll damit nur eine
bestimmte Periode bezeichnet sein. Dann folgt noch eine letzte Krise
der Erwihlten durch véllige Freigabe des Teufels — Augustin rech-
net mit neuen, alle friiheren iibertreffenden Verfolgungen. Er
rechnet also keinesfalls mit einem Bestand des seit Konstantin be-
stehenden Bundes zwischen Imperium und Kirche und erkennt auch
nicht etwa in seiner idealsten Form das schon verwirklichte Reich
Gottes! Und endlich, nach dieser letzten und griéften Krise inner-
halb der Weltgeschichte, kommt die allgemeine Auferstehung zum
Gericht als Scheidung: Ewige Seligkeit oder ewige Verdammunis.
Daf} beides nicht denkunméglich ist, wollen die letzten Biicher des
Werkes zeigen, indem sie — hochst aktuell — die Einwinde gegen
die Auferstehung und gegen die auch ins Christentum eingedrun-
genen Ideen einer ewigen Welt, eines irdischen Reiches Gottes,
widerlegen.

Augustin vertritt hier also eine Geschichtsauffassung, die man
als zielgerichtete fortschreitende Heilsgeschichte charakterisieren
kann. Die Biirgerschaft Gottes geht als Wanderschaft durch die
Geschichte der Welt einem von Gott gesetzten Ziele entgegen. Der
Glaube nimmt das scheinbar Willkiirliche der Universalgeschichte
als weise vorherbestimmte «Ordnung Gottes» wahr und sieht damit
auch eine gottliche Erziehung des Menschengeschlechtes in der Ge-
schichte, ohne dabei dem Gedanken eines universalen Heils zu ver-
fallen 7). Das Schema, das dieser Heilsgeschichte zugrunde liegt, ist
seiner Herkunft nach jiidisch-apokalyptisch, von Augustin allerdings
und natiirlich dem schon «christianisierten» Heilsgeschichtsplan des
Neuen Testaments entnommen.

Man darf niemals versuchen, einen so universalen Denker wie
Augustin zu systematisieren und sachliche Spannungen auszugleichen,
selbst wenn man sich — wie wir hier es tun — auf die Schriften der
Spiitzeit und hierbei auf die beiden Hauptwerke beschrinkt. So darf
man auch die fiic Augustins Geschichtsauffassung wichtige Polaritiit
in seinem Denken, wie es sich in der «Biirgerschaft Gottes» zeigt,
nicht verwiissern: Neben der zuletzt herausgestellten apokalyptisch-
eschatologischen Sicht, wonach der tiefere Sinn aller Geschichte in
der Sammlung der Erwihlten beruht, wonach die Geschichte eine
Entwicklung zum Ende mit dem Ziel der Auflosung der Welt-
geschichte ist, steht die andere, die wir zuerst zur Darstellung brach-
ten. Es ist jene apologetisch-idealistische Sicht, die in der Geschichte
mit der Erarbeitung von relativen Giitern und Werten rechnet, ja mit
einem relativen Fortschritt. Durch ein moglichst hohes Mafl von



Augustins Geschichtsauffassung 523

Friede und Gerechtigkeit kann ein moglichst hohes Mafd an Selig-
keit schon hier erreicht werden. Deshalb hat der Christ die Pflicht
der Mitarbeit an Aufgaben dieser irdischen Welt. Innerhalb der
ersten Sicht besteht kein entscheidender Unterschied zwischen den
vorchristlichen und den christlich gewordenen Staaten, ja selbst kein
ausschlaggebender zwischen dem Staat und der empirisch organi-
sierten Kirche. Sie alle sind die irdischen Formen, in denen sich
die rettende Ausscheidung der Erwihlten oder auch die Selbstver-
nichtung der Siindenknechte vollzieht. Bei der zweiten Sicht ist der
christliche Staat schon deshalb besser als der heidnische, weil er in
der Anerkennung der wahren Religion das Fundament der Gerech-
tigkeit besitzt, das dem altromischen Reich fehlte und seine «Tugen-
den» zu Lastern machte. Hier auch ist die empirische Kirche ein
Fortschritt, da sich die meist unsichtbare Christusherrschaft eben
der sichtbaren Kirche bedient. Daher riihrt denn auch das Schillernde
im Begriff der «Biirgerschaft Gottes» in der Richtung auf die em-
pirische Kirche, woran die mittelalterliche Ausdeutung Augustins
ankniipfen konnte.

IV.

Blickt man zuriick auf die beiden Hauptwerke Augustins und
die mehr skizzierte als ausgefiihrte Zeitauffassung der «Bekennt-
nisse» und die Welt- bzw. Geschichtskonzeptionen der «Biirgerschaft
Gottes», so muf? man fragen: Wurde die Geschichtlichkeit des Men-
schen als das wesentliche Ergebnis des Buches XI der «Bekenntnisse»
in dem spiteren Werk, der «Biirgerschaft Gottes», festgehalten, er-
weitert oder iibergangen bzw. durch eine andere Losung ersetzt 7 Oder
sind etwa bei Augustin zwei Geschichtsauffassungen anzunehmen,
die nicht als widersprechend, sondern als komplementir erkannt
werden konnen?

Auch wenn wir nicht vergessen wollen, da3 Anlaf} und Intention
der hier zusammen betrachteten Werke sehr verschieden sind, daf}
die «Bekenntnisse» ein missionarisch ausgerichtetes, ja oft zu Medi-
tation und Contemplation aufrufendes Werk sind, die «Biirgerschaft
Gottes» aber als Apologie «an die Heiden» sich wendet und eine
Wahrheit als feststehende Lehre verteidigt, so ist doch eine Zusam-
menschau erlaubt. Und um es gleich zu sagen: Die Geschichtsauf-
fassungen der beiden Werke sind verschieden, aber nicht notwendig
sich widersprechend.

In den Bekenntnissen ist die Geschichte weder objektiviert noch
dramatisiert, sondern als die den Menschen prigende Kraft und Auf-
gabe erkannt. Die menschliche Existenz und ihre Geschichtlichkeit,
sichtbar geworden durch den Glauben an Christus, freigelegt durch
das Gnadengeschenk einer Frieden und Vergebung ausstrahlenden



524 Erich Dinkler -

Zukunft — so darf und muf’ man Augustins Geschichte als Geschicht-
lichkeit fassen. Hier ist kein idealistischer «Entwicklungsgedanke»
anzutreffen, sondern das Bestehen und zugleich Prigen der Ge-
schichte besteht darin, daf3 der Mensch aus der Zukunft heraus exi-
stiert und damit die Aufgabe der Gegenwart ergreift. Es ist der
Gedanke, der bei Paulus und Johannes mit «Kairos» (der entschei-
dende Augenblick, das eschatologische Jetzt) ausgedriickt ist, und
den Augustin als ewiges Heute oder als gegenwdirtige Ewigkeit be-
zeichnet. Die Spekulation iiber das Wann zukiinftiger Geschichts-
tage fillt dahin, ebenso der Dualismus von Ewigkeit und Zeit, sobald
der Mensch im Glauben an Christus die eigene lebendige und leben-
schenkende Geschichtlichkeit des «ewigen Heute» ergreift und in
je neuen Begegnungen diese Geschichtlichkeit aktualisiert.

In der Biirgerschaft Gottes ist die Geschichte darin objektiviert,
daf ein endzeitliches Drama und eine Heilsgeschichte als fortschrei-
tender Prozef aufgenommen wird. Heilsgeschichte und Weltge-
schichte werden zwar unterschieden, aber sie kreuzen ihre Wege
dort, wo Gott im Gericht die Geschichte erfiillt, indem er uns von
der Geschichte durch ihr Ende und ihren Abbruch erlést. Bei dieser
Sicht folgt Augustin weithin der Tradition, woher er auch die sechs
den Schopfungstagen entsprechenden Epochen nimmt und die dogma-
tische Behauptung, daf} seine und unsere Zeit. die letzte, eben
sechste Epoche sei, dafl nur noch mit der Wiederkunft Christi fiir
die Erwihlten als siebte Epoche der ewige Friede folge. Doch hierin
wie auch in anderen Einteilungen, die etwa die Altersstufen des
Menschen als Vorlage beniitzen, ist Augustin in keiner Weise ori-
ginell. Allenfalls originell ist dabei nur die jeweils deutliche Beto-
nung des noch ausstehenden letzten Handelns Gottes, die Betonung
also der Eschatologie.

Innerhalb dieser objektivierenden Geschichtsauffassung, bei der
Augustin als Theologe gleichsam vom itiberhéhten Ufer dem Strom
der Geschichte zuschaut, ist gleichwohl die in den «Bekenntnissen»
gewonnene Einsicht festgehalten. Wenn nidmlich die innere Kraft
der Geschichte in den «Prinzipien» von Selbstliebe oder Gottesliebe,
in menschlicher Selbstbehauptung oder Selbstpreisgabe, also im
Selbstverstindnis des Menschen vor Gott erkannt ist, ein Selbstver-
stiindnis, das ein Weltverhiiltnis des «Genief3ens» oder des « Gebrau-
chens» einschlief3t, so heift das: Augustin verbindet die beiden
Aspekte von Geschichtlichkeit und objektivierter Geschichte. Er
gibt das Ergebnis von Buch XI der Bekenntnisse nicht preis, son-
dern verbindet es mit dem aufs Ganze gesehen die «Biirgerschaft
Gottes» beherrschenden objektivierten Geschichtsbild.

Die Spannung in Augustins Geschichtsauffassung ist mit eine
Folge von der tiefen Einsicht des christlichen Theologen in das Neue



Augustins Geschichtsauffassung 525

Testament. Seit Paulus und Johannes und allenfalls noch Ignatius
hatte man die spannungsvolle Doppelung der urchristlich-eschatolo-
gischen Geschichtsauffassung verloren, weil man die Endhoffnung,
die Eschatologle, weitgehend preisgegeben hatte. Augustins geschicht-
liche Leistung im Blick auf die Idee der Geschichte liegt darin, daf}
er — trotz vieler Abweichungen nicht unihnlich Paulus! — neben
der Betonung einer endzeitlichen Lielgerichteten Heilsgeschichte die
Erfillung aller Geschichte im Kairos, im «ewigen Heute», erkennt
und neu zur Geltung bringt. Damit legt er die Geschichtlichkeit
des Menschen wieder frei und seine vom Glauben lebende Kraft, fiir
die Geschichte zu wirken. In Augustins Geschlchtsauffassung lebt
deshalb etwas von dem Wissen, daﬁ der Christ auf seiner Peregrinatio
durch die Welt zu dem von Gott gesetzten Ziel niemals ein Haben
der Gnade genieflen darf. Denn Gott will beides: In seiner Gnade
unser ewiges Leben und unseren Dienst in der Welt seiner Schépfung.
Und Gott begegnet dem an seiner Geschichtlichkeit schwer tragenden
Christen, indem er unserer Schwachheit aufhilft, uns die Schuld der
Selbstliebe vergibt, in welcher wir ihn verlassen und vergessen, wie

1) Vgl. zum Thema «Geschichte»: Fduard Spranger, Die Geburt des geschichts-
philosophischen Denkens aus Kulturkrisen, in Heft 1, p. 11—27 dieser Zeitschrift
(1954); ferner: G. Kriiger, Die Geschichte im Denken der Gegenwart, Frankfurt
1947, und H. Ott, Neuere Publikationen zum Problem von Geschichte und Ge-
schichtlichkeit, in: Theologische Rundschau, 1953, p. 63—96. Ein auf dem euro-
pilischen Kontinent zu wenig beachtetes Werk von hohem Rang ist das von R. G.
Collingwood, The Idea of History, Oxford Press, 1946. 2) Vgl. 4. Harnacks noch
immer uniibertroffene Abhandlung in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie
von 1905. 3) Vgl. hierzu das ausgezeichnete Buch von Erich Frank, Philosophi-
cal Understanding and Religious Truth, Oxford Press, 1945, p. 60 ff. — jetzt auch
in deutscher Ubersetzung bei Klett, Stuttgart 1949, erschienen. #) Zum Problem
der Zeit darf ich auf mein Buch: Die Anthropologie Augustins, Kohlhammer Ver-
lag, Stuttgart, 1934, p. 224—239, verweisen. 5) Wir sagen «neubetont», da die
Entdeckung der Geschichtlichkeit des Menschen im Neuen Testament bei Paulus
zu erkennen ist. Vgl. hierzu R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der
Antiken Religionen, Artemis Verlag, Ziirich, 2. Auflage 1954. 6) Augustin folgt
hier der Aufspaltung des Begriffes Israel in ein empirisches und ein eschatolo-
gisches Israel, die Paulus in Rém. 9—11 begriindet. 7) Zur Theologie und Philo-
sophie der Geschichte bei Augustin vgl. besonders das Werk von IDilhelm Kamlah,
Christentum und Geschichtlichkeit, Kohlhammer Verlag 1951. Vgl ferner K. Lowith,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Kohlhammer Verlag 1953. &) Man beachte,
wie zwei das Geschichtsdenken unserer Zeit vornehmlich beeinflussende Denker von
Augustin zehren: R. G. Collingwood, The Idea of History, Oxford Press 1946,
bes. p. 46 ff., und M. Heidegger, Sein und Zeit I, 1927, p. 231 ff. Endlich sei
noch verwiesen auf Hermann Heimpel, Der Mensch in seiner Gegenwart, Gottin-
gen 1954, insbes. p. 9—41, eine stark an Augustin Conf. XI erinnernde Analyse
der Begriffe «Gegenwart> und «Geschichtes. — Zum Schluf3 erlauben wir uns
noch den Hinweis, daf8 eine vollstiindige Ausgabe der Bekenntnisse, eingeleitet und
neu iibertragen von IDilhelm Thimme in der Bibliothek der Alten Welt des Ar-
temis-Verlags erschienen ist. Vom gleichen Verfasser ist ebendort auch eine Neu-
iibersetzung von Augusting De Civitate Dei in Vorbereitung.



526 Erich Dinkler: Augustins Geschichtsauffassung

auch der, mit welcher wir der Welt als Gottes Schépfung das schul-
dig bleiben, was wir in ihr leisten sollten. Und Gott begegnet dem
in seiner Geschichtlichkeit hoffenden Christen, indem er jeden Tag
neu durch das Wort der Gnade und die Tat der Liebe die Zukunft
uns schenkt.

Die Doppelung der augustinischen Geschichtskonzeption und die
endgiiltige Uberwindung der zyklischen Anschauung der Griechen
prigte die Folgezeit. Wenn auch der Gedanke der Geschichtlichkeit
allzubald wieder verloren ging und damit leider die innere Dialektik
der augustinischen Konzeption, so ist doch unsere Gegenwart seit
Jakob Burckhardt und Wilhelm Dilthey gerade auf diesen AsPekt
wieder zuriickgekommen 8).

Es ist eine Tatsache, daf8 erst im Christentum der
eigentliche Sinn fiir die Geschichte in der Menschheit

entstanden ist.

Max Huber



	Augustins Geschichtsauffassung : zum 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

