
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 8

Artikel: Augustins Geschichtsauffassung : zum 1600. Geburtstag des
Kirchenvaters

Autor: Dinkler, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUGUSTINS GESCHICHTSAUFFASSUNG

Zum 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

VON ERICH DINKLER

Zwischen Paulus und den Reformatoren Luther und Calvin ist
Augustinus zweifellos der meist gelesene Schriftsteller und auch
am nachhaltigsten wirksame Denker unserer abendländischen
Tradition. Von Protestanten wie Katholiken in gleicher Weise als
Autorität geachtet, von Philosophen ebenso wie von Theologen als
anregender und an-stoßender Denker immer erneut aufgegriffen und
befragt wie bekämpft, der ein Zeitalter prägende wissenschaftliche
Kopf und doch auch der aktiv im Leben stehende Kirchenführer,
bezeichnet Augustin sowohl den Abschluß der Antike bzw.
Spätantike als auch den Beginn des Mittelalters. Doch gerade der
wissenschaftliche Streit über seine sachgemäße Einordnung in die Epochen
oder Perioden der Geschichtsschreibung, der keinesfalls als beendet
und geklärt angesehen werden kann, mag verdeutlichen, wie ein
Denker sowohl in der Tradition der Geschichte stehen und dennoch
zugleich jenseits, über den Schablonen einer nachträglich
aufgepreßten Cäsur von Epochen gesehen werden kann und muß. Doch
nicht der Durchführung dieser These soll dieser Aufsatz zum
Jubiläumsjahr Augustins dienen. Vielmehr wollen wir Augustin auf das
Problem hin befragen, das unsere eigene Gegenwart heute in
Europa und Amerika, in Theologie und Philosophie, am stärksten
beschäftigt, weil beunruhigt, weil existentiell trifft und uns selbst
in Frage stellt, nämlich auf das Problem der Geschichte. Wir fragen :

Wie hat Augustin als christlicher Theologe über die Geschichte
gedacht?

I.

Die Frage bedarf einer doppelten Vorüberlegung: Zunächst
müssen wir bedenken, daß wir heute in der Mitte des 20. Jahrhunderts

nach Augustins Auffassung fragen — geprägt durch eine 1600
Jahre weitergelaufene Geschichte, bestimmt und damit auch
voreingenommen durch historisch tradierte Geschichtskonzeptionen.
Wir sind dabei ständig gefährdet, allzuviel Neuzeitliches in Augustin

hineinzulesen und ihn zu modernisieren, anderseits aber auch
gefährdet, sofern wir uns dahin verkrampfen sollten, Augustin in der
Perspektive seiner eigenen Zeit zu rekonstruieren, die schöpferischen
Neuansätze zu übersehen und das bleibend bis auf unsere eigene
Gegenwart hin Wirksame verdeckt zu lassen. Der Historiker muß
hier (wie überall bei geistigen Phänomenen der Vergangenheit) weise



Augustins Geschichtsauffassung 515

zu unterscheiden suchen, ohne zu sezieren, was bei Augustin ge-.
genüber seiner eigenen Vergangenheit an Altem und Neuem vorliegt
und auch, was nur implicite im Blick auf die Neuzeit und Gegenwart
aufgreifbar ist. Und insbesondere wird der Historiker bedenken
müssen, daß gerade der Begriff «Geschichte» in seiner Verwendung
durch unsere gegenwärtige Philosophie und Theologie ein allzu
dialektisch gewendeter, mehrdeutiger und schillernder geworden
ist1). Oder sollte er das schon immer gewesen sein?

Sodann wollen wir im Blick behalten, daß wir das Thema bzw.
Problem Geschichte bei Augustin als christlichem Theologen aufnehmen.

Wir lassen damit beiseite, was der große Afrikaner in seiner
Jugend und in den Jahren seiner Entwicklung gedacht und geschrieben

hat, also etwa in der Zeit, da er zwar schon mit dem Manichäis-
mus gebrochen hatte, aber ganz im Banne der neuplatonischen
Philosophie lebte. Über diese Zeit sind wir ja durch Augustin selbst, nämlich

sein Selbstzeugnis in den Bekenntnissen, und auch durch eine
Biographie seines Schülers Possidius relativ genau unterrichtet.
Rufen wir uns rasch einige Stufen dieses Lebens ins Gedächtnis
zurück.

Der am 13. November 354 zu Thagaste in Numidien Geborene
erhält zunächst die damals übliche höhere Bildung auf den Schulen
seiner Heimat, dann Madauras und Karthagos. Anfangs dem Beruf
eines Rhetors zugewandt, wird er bald Jurist und lebte diesem Beruf
in seiner Heimat, später in Italien, in Rom und in Mailand. Hier,
am Sitze des großen Bischofs Ambrosius, ließ er sich 387 von diesem
taufen und kehrte gut ein Jahr später nach Afrika zurück. Dies ist
der Punkt, wo die Schilderung der Bekenntnisse abbricht. 391 wurde
er in Hippo Regius zum Presbyter und 396 zum Mit-Bischof geweiht,
wo er bald nach dem Tode seines Vorgängers Valerius allein — nach
altkirchlicher Regel am gleichen Ort sein Leben lang — residierte
und die Kirche von Afrika so gut geleitet hat, als ob er im
bedeutenderen Karthago seinen Sitz gehabt hätte.

Ebenso wie über sein Leben sind wir über die Schriftstellerei
Augustins selten gut unterrichtet. Drei Jahre vor seinem Tode schrieb
er 427 ein Buch, das an Originalität fast noch die Bekenntnisse übertrifft

und im Unterschied zu diesen meines Wissens niemals
nachgeahmt worden ist. Es ist betitelt: Retractationes, d.h.
Wiederaufnahme, nämlich seiner sämtlichen Schriften. Er teilt sie in drei
Gruppen ein: Bücher (libri), Briefe (epistulae) und Predigten (ser-
mones) und ist von der Absicht geleitet, sie jeweils in chronologischer

Reihenfolge zu nennen und außerdem das für ihr Verständnis
Notwendige über den Anlaß ihrer Entstehung zu bemerken. Und
endlich will er diejenigen Korrekturen und Erklärungen bringen, die
er — wäre er ein moderner Schriftsteller : in der 2. Auflage — seiner



516 Erich Dinkier

fortgeschrittenen Einsicht gemäß glaubt machen zu müssen. Freilich
ist dieses Werk nur für die Bücher fertig geworden. Doch schon
damit haben wir ein sonst selten gegebenes Kriterium für Echtheits-
wie für Chronologiefragen zur Hand 2).

Die schriftstellerische Wirksamkeit Augustins verteilt sich —
dies zeigt sich auch sehr deutlich in seinen Retractationen — auf
drei Hauptperioden: Die erste ist durch den Kampf gegen den Mani-
chäismus bestimmt, von dem er ja selbst ausgegangen ist, und reicht
bis nahezu 404. Es folgt als zweite die gegen den Donatismus, also

gegen eine innerkirchliche afrikanische Ketzerei gerichtete Tätigkeit

bis etwa 412. Und endlich als dritte Periode ist die antipela-
gianische zu erkennen, die bis zu seinem Tode sich erstreckt.
Wiederum lassen sich nicht alle Werke als philosophisch oder
theologischapologetisch durch eine der drei Gegnerschaften gekennzeichnet
charakterisieren. Gerade die beiden — was ihre geschichtliche
Auswirkung angeht — Hauptwerke, die «Bekenntnisse» (Confessiones,
gegen 397) und die «Bürgerschaft Gottes» (De Civitate Dei, 413
bis 426) stehen letztlich jenseits dieser Polemik, ebenso wie die
zahlreichen Kommentare zu biblischen Büchern.

Wenden wir uns nunmehr der Frage nach Augustins Geschichtsauffassung

zu, so wollen wir einerseits auf eine vorgängige Definition
des Begriffes «Geschichte» verzichten, und wollen wir anderseits uns
auf die beiden Hauptwerke, die «Bekenntnisse» und die «Bürgerschaft
Gottes», beschränken, um den christlichen Theologen Augustin in
seiner Auffassung zur Darstellung zu bringen. Nicht ungesagt dürfen
wir dabei lassen, daß natürlich auch in dieser Auswahl und der
Festlegung der Stufen unseres Vorschreitens eine deutende Absicht
des modernen Historikers sich ausdrückt, freilich — wie wir meinen —
eine Deutung, der wir nie entraten können und dürfen, sowie eine
Auslegung, die selbst wieder der Kritik von Seiten des Gesamtwerkes
Augustins standhalten muß.

II.

Bedenken wir, daß die «Bekenntnisse» in einer vornehmlich
philosophisch, durch die Auseinandersetzung mit dem Manichäismus
orientierten Zeit Augustins geschrieben wurden. In diesem Werk nun
finden wir anschließend an seine eigene in neun Büchern aufgezeigte

Lebensgeschichte vor Gott im beherrschenden Schwerpunktsbuch

X eine tiefschürfende Besinnung über seinen derzeitigen Standort

vor Gott und inmitten der Welt. Und sodann folgt in Buch XI
eine Besinnung über das Wesen der Zeit. Freilich wird diese Frage
nicht als spekulativ theologische oder philosophische aufgenommen,
sondern, wie der Zusammenhang deutlich werden läßt, in ihrer Be-



Augustins Geschichtsauffassung ' 517

ziehung auf den Menschen. Schärfer gesagt: es geht Augustin um
das Wesen der Zeit im Blick auf die Zeitlichkeit des Menschen vor
Gottes Ewigkeit. Dabei sind Zeit und Ewigkeit offenbar von Anbeginn

als ausschließende Gegensätze angenommen und wird der
Begriff Ewigkeit im Sinne der antiken Philosophie und auch im Sinne
unseres eigenen Sprachgebrauches als absolute Zeitlosigkeit gefaßt.
Dieser Dualismus von Zeit und Ewigkeit — den Schriften des Neuen
Testamentes übrigens fremd — führt zu der Schwierigkeit, Gottes
Schöpfung in der Zeit als ein Handeln des ewigen, zeitlosen Gottes
zu versteben. Damit ergibt sich von selbst, daß die Frage nach dem
Wesen der Zeit mit der nach der Schöpfung zusammengehört. Wie
ist sie von Augustin gelöst? Wenn es im 1. Buch Moses 1,1 heißt:
In principio creavit Deus caelum et terram — «Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde», so besagt dies: Die Schöpfung von Welt und Zeit
ist gleichursprünglich, geschah in einem Akt. Und die Frage der
Manichäer und Epikuräer : Ja, was hat dann Gott vor der Schöpfung
der Welt und vor der Zeit überhaupt getan? ist von Augustin damit
als theoretische Spekulation abgetan, daß von einem «vorher» nicht
die Rede sein könne, wo nur Ewigkeit und nicht Zeit bestehe (XI,
12,14f.). Hier wird nicht weiter «erklärt», sondern hier wird
einfach ein «Wunder» der Schöpfung Gottes absolut gesetzt3).

Aber mit dem glaubenden Wissen vom Ursprung der Zeit ist
noch nicht ihr Wesen erfaßt. Was ist nun das Wesen der Zeit Geht
es uns und den Berufsphilosophen nicht ebenso, wie es Augustin
beschreibt: Solange uns niemand fragt, wissen wir, was Zeit ist, aber
sobald wir zu einer erklärenden Beschreibung der Zeit gedrängt werden,

geraten wir in größte Schwierigkeiten (XI, 14,17) — Gewiß
ist Augustin nicht der erste Denker, der dieses Problem anfaßte.
Vor ihm haben Piaton und Aristoteles, Plotin u.a. über die Zeit
philosophiert. Abseits eines jüdisch-christlichen Schöpfungsglaubens,

im Banne einer Kosmologie, die keine Schwierigkeiten hat,
eine von Gott unabhängige Welt-Vernunft oder Welt-Seele
anzunehmen, sahen sie die objektive Zeit an die Gestirne und deren Lauf
um die Erde gebunden und meinten sie, daß eine Welt-Vernunft
ihre Bewegung ordne und messe. Es ist in der Tat Augustins
Verdienst, daß er als erster über diesen «Pan-Psychismus» hinausführte
und das Phänomen der Zeit als an das Zeitbewußtsein der menschlichen

Existenz gebunden erkannte.
Wie gelangte Augustin zu dieser Auffassung? Er geht aus von

der Dreiteilung der Zeit in Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit
und fragt, wieviel diese Stufen überhaupt wirkliches Sein haben.
Ist nicht die Zukunft ein wesenhaftes Noch-nicht? Und die
Vergangenheit ein Nicht-mehr? Und was ist wirklich gegenwärtig? Ist
es ein Jahr, ein Monat, ein Tag, eine Stunde? Das kann nicht sein,



518 Erich Dinkier

denn immer würden wir hierbei Nochnicht-Seiendes und Nichtmehr-
Seiendes in die Gegenwart einbeziehen. Gegenwart hat offenbar
keine Ausdehnung! Sie ist das Jetzt, ein Punkt, eine Grenzlinie
zwischen dem Noch-nicht des Kommenden und dem Nicht-mehr des

Vergehenden (XI, 15,19 ff.). Also läßt sich die Gegenwart nicht
fassen, da ihr Wesen im Hinübergehen (transire) zu bestehen scheint.
Und dennoch hat die Zeit als Ganzes ein wirkliches Sein, denn wir
Menschen haben ja die Möglichkeit, sie zu messen, wir haben ein
Zeitbewußtsein. Das Vergangene ist noch in uns gegenwärtig, und ebenso
ist das Zukünftige scbon jetzt in uns gegenwärtig, jenes im Gedächtnis,
dieses in der hoffenden Erwartung, beides wirkliche, greifbare
Gegenwärtigkeiten in unserer Seele (XI, 20,26). Die Zeitlichkeit des
Menschen ist also gerade dadurch geprägt, daß Vergangenheit und
Zukunft im aktuellen Jetzt der Gegenwart zusammentreffen, in
einem Jetzt des wahrnehmenden, denkenden und sich zwischen
Vergangenheit und Zukunft entscheidenden wie handelnden Menschen.

Diese Phänomenologie der Zeit in Buch XI der Bekenntnisse
und ihr Ergebnis: Die Verklammerung der Zeit mit der menschlichen

Existenz und ihre Loslösung von der Welt der Natur und deren
Bewegungen, ist geradezu von epochaler Bedeutung für das Selbst-
und Geschichtsbewußtsein des abendländischen Menschen geworden.
Nicht nur, daß hier implicite die uns heute zwar geläufige
Unterscheidung von Natur und Geschichte vollzogen wird, sondern wesentlicher

noch, daß hier die zyklische Zeit- und Geschichtsauffassung
der Griechen durch die lineare, zielstrebende oder erwartende der
jüdisch-christlichen Tradition endgültig ersetzt und eine Basis für
eine christliche Konzeption der Geschichte gelegt wurde. Denn wenn
Zeit nicht mehr eine Kreisbewegung und somit nur eine Wiederholung

des Gewesenen ist, wenn sie vielmehr eine echte und d. h.
offene Zukunft hat, erst dann ist Geschichte als sinnvolles Geschehen
in der Zeit ermöglicht, erst dann erschließt menschliches Erkennen
der Zeitlichkeit unseres Daseins zugleich auch ein Wachwerden für
unsere Geschichtlichkeit.

Doch, so mag man einwenden, werden hier nicht modernisierende

Folgerungen gezogen und wird hier nicht Augustin in seiner
Zeitgebundenheit überschritten und vergewaltigt? Keineswegs!
Denn: wenn Augustin in den fast hymnisch geformten Schlußkapiteln

des Buches XI noch einmal auf Paulus und dessen Darstellung
des christlichen Menschen in der Geschichte im Philipperbrief
3,12—14 zurückkommt, so zieht er offen und betont die eben
angedeuteten Folgerungen. Paulus schreibt: «Nicht daß ich's schon
ergriffen habe oder schon vollkommen sei; ich jage ihm aber nach,
ob ich's auch ergreifen möchte, nachdem ich von Christo Jesu
ergriffen bin. Meine Brüder, ich schätze mich selbst noch nicht, daß



Augustins Geschichtsauffassung 519

ich's ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich vergesse, was dahinten
ist, und strecke mich zu dem, was da vorne ist und jage nach dem
vorgesteckten Ziel, nach dem Kleinod, welches vorhält die himmlische

Berufung Gottes in Christo Jesu!» Ist schon die Tatsache, daß
Augustin gerade diese Stelle des Paulus mehrfach aufnimmt und
auslegt, bemerkenswert, so vielleicht noch beachtlicher, wie er sie

zum Abschluß des Buches interpretiert: Er deutet nämlich «was
dahinten ist» als das Zeitliche und anderseits «was da vorne ist» als
die Ewigkeit. Richtig — fast ist man geneigt zu sagen «kritisch» —
legt er das Vergessen des Dahintenliegenden, also der Vergangenheit,

aus, richtig nämlich im Sinne paulinischer Theologie: Es ist
nicht ein Auslöschen oder Unterdrücken unserer eigenen Vergangenheit,

sondern ein überwinden, in dem wir das Vergangene fruchtbar

werden lassen, indem wir einen Nutzen daraus ziehen, indem
wir aus der in unserem Bewußtsein vergegenwärtigten Vergangenheit

heraus zur Entscheidung kommen, nur Christus hinfort zu
folgen 4).

Es zeigt sich bereits hier an, was beim späteren und älteren
Augustin noch deutlicher wird, wie sehr bei seinem Denken über Zeit
und Geschichte die Zukunft Gewicht erhält und gerade darin eine
Neuentdeckung der Theologie des Paulus sich bekundet. Ob dies
Ursache oder Folge ist, soll hier nicht weiter erörtert werden.
Bedeutsam ist jedenfalls, daß in diesem Zusammenhang auch eine
Neuentdeckung der urchristlichen Eschatologie sich vollzieht, und diese

nun mit ein Schlüssel zu seiner Geschichtsauffassung im weiteren
Sinne ist.

III.
Die neue christliche Anschauung von der Zeit und im

Zusammenhang damit neubetonte Geschichtlichkeit des Menschen 5) führt
notwendig zu einer neuen Auffassung von der Geschichte als solcher.
Man pflegt hier im allgemeinen kurz zu sagen, daß es Augustins
«Bürgerschaft Gottes» war, in welcher die mittelalterlich christliche
und vielleicht sogar abendländische Geschichtskonzeption ihre
klassische FormuUerung erhielt. Oft hat man sogar gesagt, daß in diesem
Werk das Programm der mittelalterlichen Staats- und Gesellschaftslehre

entworfen sei. Doch dies Letztgesagte ist offensichtlich falsch.
Das große Werk handelt nicht, wie es immer wieder mißverstanden
worden ist und wird, von Staat und Kirche, sondern es handelt von
Gott und Welt, von Geist und Fleisch, von Glaube und Unglaube, von
Gnade und Sünde, von Ewigkeit und Zeit. Dabei läßt sich der
Begriff «Bürgerschaft Gottes» (wie man besser übersetzt statt «Gottesstaat»)

nicht auf die Kirche und der Gegenbegriff der «Irdischen
Bürgerschaft» nicht auf den profanen Staat festlegen. Augustin



520 Erich Dinkier

hätte, wie er selbst sagt, sein Werk auch überschreiben können:
Jerusalem und Babylon.

Die Absicht Augustins ergibt sich zunächst aus der Veranlassung
des Werkes. Im Jahre 410 war Rom von den Westgoten unter Alaricb
einer grausamen Plünderung unterworfen worden. Das Ende des
Römischen Reiches und der Untergang der römischen Kultur schienen
sich anzukündigen. Dies gab den gegen das vordringende Christentum

erbitterten Heiden Anlaß, den alten Vorwurf zu erneuern, das
Christentum bedeute den Untergang des Staates und der Gesellschaft.

Aber auch unter den schwachen Christen erlagen viele dem
gleichen Gedanken, wenn sie daran Ärgernis nahmen, daß das
Christentum weltliche Katastrophen — wie die Plünderung Roms —
nicht zu verhindern vermocht hatte. Ein religiöser Eudämonismus
hatte die wohl nie aussterbende Meinung verfochten, daß der Sieg
der wahren Religion auf Erden «Glück» bringen müsse. Hier sab

man seinen Glauben enttäuscht, wie dort bei den Heiden sein
Mißtrauen gegen das Christentum bestätigt. Augustin greift dieses
Problem, das also nicht das von Staat und Kirche, sondern das von
Glaube und Geschichte ist, mutig und umsichtig auf und schreibt
eine die altkirchliche Entwicklung geradezu krönende Apologie des
christlichen Glaubens angesichts der gnomenhaften Historie.

Von der altkirchlicben Apologetik übernimmt Augustin die
Disposition: Die ersten zehn Bücher bringen die Widerlegung des

Polytheismus, die anschließenden zwölf Bücher den Beweis der
Wahrheit des Christentums aus der Schrift, wobei das Thema der
Geschichte und Eschatologie besonders hervortritt. Besonders scharf
ist Augustins Kritik am Eudämonismus, sei er nun gröberer oder auch
philosophischer Natur, weil beidemale die Religion zum bloßen
Mittel des Glückes und damit zur Selbstliebe (amor sui) entartet.
Diesen Eudämonismus widerlegt die Erfahrung: Glück und
Unglück sind in heidnischer und christlicher Zeit genau gleich
unverständlich verteilt gewesen. Katastrophen wie die von 410 sind nur
für solche, welche die Geschichte nicht kennen, außergewöhnlich.
Ja, es gibt weit schlimmere Katastrophen, wo nicht wie 410 die
Kirchen geschont und ihr Asylrecht respektiert wurde. Unter Hinweis

auf die Erfolge Konstantins und das Unglück, das andere christliche

Kaiser erfahren haben, kommt er zum Schluß, daß es unmöglich

sei, aus dem Schicksal und der Weltgeschichte Bestätigungen
oder Widerlegungen religiösen Glaubens entnehmen zu wollen. Es
handelt sich im Glauben an Christus um eine völlig andere Welt, und
die Beziehungen zwischen christlicher Religion und Geschichte weisen
in eine ganz andere Richtung.

Der zweite Teil des Werkes (Bücher XI—XXII) geht durchaus
entsprechend dem überlieferten Schema der Apologie von der Po-



Augustins Geschichtsauffassung 521

lemik zur Dogmatik über. Dabei scheint Augustin oftmals das Ziel
seiner Bücher aus dem Blick zu verlieren, bietet er doch die ganze
Trinitäts-, Schöpfungs-, Erlösungs- und Gnadenlehre dar. Die
Thematik aber von Glaube und Geschichte läuft inmitten dieser
Darstellungen. Geht man nun dieser Thematik nach, so ergibt sich : Was
die Geschichte wirklich zeigt, ist ein Gegeneinander von zwei
Prinzipien, nämlich der menscblichen Selbstliebe bis zur Gottesverachtung

und der Gottesliebe bis zur Selbstverachtung (XIV, 28):
«Zweierlei Liebe also hat die beiden Bürgerschaften begründet: Die
irdische die Selbstliebe, die bis zur Verachtung Gottes geht, die
himmlische die Liebe Gottes, die bis zur Selbstverachtung führt.
Die eine sucht Ruhm bei den Menschen, der anderen ist höchster
Ruhm Gott, der Zeuge des Gewissens.» Vielleicht sollten wir
lieber nicht von «Prinzipien» sprechen, sondern von dem — wenn
auch modern klingenden, dennoch sachgemäßeren — menschlichen
Selbstverständnis. Denn diese beiden Selbstverständnisse sind es, die
in der irdischen Geschichte bis auf Kain und Abel zurückreichen.
Sie bilden sich ab in der biblischen Geschichte einerseits, in der
Weltgeschichte anderseits, wobei freilich nicht das Volk Israel
mit der Bürgerschaft Gottes identisch ist, sondern nur die Erwählten
in ihnen6). Und die irdische Bürgerschaft hat sich in den großen
Weltherrschaften Babels und Roms organisiert. Die Bürgerschaft
Gottes aber ist die Gemeinschaft der Erwählten, die als Pilgerin durch
die Welt und ihre Geschichte geht und ihrer Zukunft wartet.

Diese eschatologische Bürgerschaft Gottes hat mit der irdischen
Bürgerschaft ein gemeinsames Interesse, wenn auch aus völlig
verschiedenen Motiven : den irdischen Frieden, die Erhaltung also,
vielleicht auch nur die Erleichterung des sterblichen Lebens. Den «irdischen

Bürgern» ist das Ziel Selbstzweck, den «himmlischen Bürgern»
ist es Mittel zum Zweck, jene wollen diesen Frieden «genießen», diese

nur «gebrauchen». Deshalb auch sind die Christen den Staatsgesetzen
Untertan und entziehen sie sich niemals den staatsbürgerlichen Pflichten,

selbst nicht der Pflicht des Richtens und des Herrschens. Aber
alle diese «christliche» Aktivität bedeutet nicht, daß die irdische
Bürgerschaft aufhört irdisch, d. h. vergängbch, d. h. zum Sterben
verurteilt zu sein, während die Erwählten der ewigen Seligkeit warten.

— Man sieht hier, wie fein Augustin differenziert und wie er
niemals einer vulgären Schwarz-Weiß-Methode verfällt, welche die
grobe Eindeutigkeit einer differenzierenden Wahrheit und
komplexen Wirklichkeit vorzieht.

Das Bild wäre aber einseitig, wenn wir nicht auch noch auf eine
andere Linie bei Augustin abheben würden. Hiernach befinden wir
uns in der letzten Periode der göttlichen Heilsgeschichte. Was die
Offenbarung des Johannes als tausendjähriges Reich beschreibt, ist



522 Erich Dinkier

nicht etwa das Endreich, sondern ist die letzte Periode inmitten der
Weltgeschichte, in der Christus herrscht — freilich nur über die
Gläubigen, die wirklich an Christus als ihren Herrn Glaubenden.
Die Zahl 1000 ist hierbei weniger belangvoll, es soll damit nur eine
bestimmte Periode bezeichnet sein. Dann folgt noch eine letzte Krise
der Erwählten durch völlige Freigabe des Teufels — Augustin rechnet

mit neuen, alle früheren übertreffenden Verfolgungen. Er
rechnet also keinesfalls mit einem Bestand des seit Konstantin
bestehenden Bundes zwischen Imperium und Kirche und erkennt auch
nicht etwa in seiner idealsten Form das schon verwirklichte Reich
Gottes! Und endlich, nach dieser letzten und größten Krise innerhalb

der Weltgeschichte, kommt die allgemeine Auferstehung zum
Gericht als Scheidung: Ewige Seligkeit oder ewige Verdammnis.
Daß beides nicht denkunmöglich ist, wollen die letzten Bücher des
Werkes zeigen, indem sie — höchst aktuell — die Einwände gegen
die Auferstehung und gegen die auch ins Christentum eingedrungenen

Ideen einer ewigen Welt, eines irdischen Reiches Gottes,
widerlegen.

Augustin vertritt hier also eine Geschichtsauffassung, die man
als zielgerichtete fortschreitende Heilsgeschichte charakterisieren
kann. Die Bürgerschaft Gottes geht als Wanderschaft durch die
Geschichte der Welt einem von Gott gesetzten Ziele entgegen. Der
Glaube nimmt das scheinbar Willkürliche der Universalgeschichte
als weise vorherbestimmte «Ordnung Gottes» wahr und sieht damit
auch eine göttliche Erziehung des Menschengeschlechtes in der
Geschichte, ohne dabei dem Gedanken eines universalen Heils zu
verfallen 7). Das Schema, das dieser Heilsgeschichte zugrunde liegt, ist
seiner Herkunft nach jüdisch-apokalyptisch, von Augustin allerdings
und natürlich dem schon «christianisierten» Heilsgeschichtsplan des
Neuen Testaments entnommen.

Man darf niemals versuchen, einen so universalen Denker wie
Augustin zu systematisieren und sachliche Spannungen auszugleichen,
selbst wenn man sich — wie wir hier es tun — auf die Schriften der
Spätzeit und hierbei auf die beiden Hauptwerke beschränkt. So darf
man auch die für Augustins Geschichtsauffassung wichtige Polarität
in seinem Denken, wie es sich in der «Bürgerschaft Gottes» zeigt,
nicht verwässern: Neben der zuletzt herausgestellten apokalyptisch-
eschatologischen Sicht, wonach der tiefere Sinn aller Geschichte in
der Sammlung der Erwählten beruht, wonach die Geschichte eine
Entwicklung zum Ende mit dem Ziel der Auflösung der
Weltgeschichte ist, steht die andere, die wir zuerst zur Darstellung brachten.

Es ist jene apologetisch-idealistische Sicht, die in der Geschichte
mit der Erarbeitung von relativen Gütern und Werten rechnet, ja mit
einem relativen Fortschritt. Durch ein möglichst hohes Maß von



Augustins Geschichtsauffassung 523

Friede und Gerechtigkeit kann ein möglichst hohes Maß an Seligkeit

schon hier erreicht werden. Deshalb hat der Christ die Pflicht
der Mitarbeit an Aufgaben dieser irdischen Welt. Innerhalb der
ersten Sicht besteht kein entscheidender Unterschied zwischen den
vorchristlichen und den christlich gewordenen Staaten, ja selbst kein
ausschlaggebender zwischen dem Staat und der empirisch organisierten

Kirche. Sie alle sind die irdischen Formen, in denen sich
die rettende Ausscheidung der Erwählten oder auch die Selbstvernichtung

der Sündenknechte vollzieht. Bei der zweiten Sicht ist der
christliche Staat schon deshalb besser als der heidnische, weil er in
der Anerkennung der wahren Religion das Fundament der Gerechtigkeit

besitzt, das dem altrömischen Reich fehlte und seine «Tugenden»

zu Lastern machte. Hier auch ist die empirische Kirche ein
Fortschritt, da sich die meist unsichtbare Christusherrschaft eben
der sichtbaren Kirche bedient. Daher rührt denn auch das Schillernde
im Begriff der «Bürgerschaft Gottes» in der Richtung auf die
empirische Kirche, woran die mittelalterliche Ausdeutung Augustins
anknüpfen konnte.

IV.

Blickt man zurück auf die beiden Hauptwerke Augustins und
die mehr skizzierte als ausgeführte Zeitauffassung der «Bekenntnisse»

und die Welt- bzw. Geschichtskonzeptionen der «Bürgerschaft
Gottes», so muß man fragen: Wurde die Geschichtlichkeit des
Menschen als das wesentliche Ergebnis des Buches XI der «Bekenntnisse»
in dem späteren Werk, der «Bürgerschaft Gottes», festgehalten,
erweitert oder übergangen bzw. durch eine andere Lösung ersetzt? Oder
sind etwa bei Augustin zwei Geschichtsauffassungen anzunehmen,
die nicht als widersprechend, sondern als komplementär erkannt
werden können?

Auch wenn wir nicht vergessen wollen, daß Anlaß und Intention
der hier zusammen betrachteten Werke sehr verschieden sind, daß
die «Bekenntnisse» ein missionarisch ausgerichtetes, ja oft zu Meditation

und Contemplation aufrufendes Werk sind, die «Bürgerschaft
Gottes» aber als Apologie «an die Heiden» sich wendet und eine
Wahrheit als feststehende Lehre verteidigt, so ist doch eine
Zusammenschau erlaubt. Und um es gleich zu sagen: Die Geschichtsauffassungen

der beiden Werke sind verschieden, aber nicht notwendig
sich widersprechend.

In den Bekenntnissen ist die Geschichte weder objektiviert noch
dramatisiert, sondern als die den Menschen prägende Kraft und Aufgabe

erkannt. Die menschliche Existenz und ihre Geschichtlichkeit,
sichtbar geworden durch den Glauben an Christus, freigelegt durch
das Gnadengeschenk einer Frieden und Vergebung ausstrahlenden



524 Erich Dinkier

Zukunft — so darf und muß man Augustins Geschichte als Geschichtlichkeit

fassen. Hier ist kein idealistischer «Entwicklungsgedanke»
anzutreffen, sondern das Bestehen und zugleich Prägen der
Geschichte besteht darin, daß der Mensch aus der Zukunft heraus
existiert und damit die Aufgabe der Gegenwart ergreift. Es ist der
Gedanke, der bei Paulus und Johannes mit «Kairos» (der entscheidende

Augenblick, das eschatologische Jetzt) ausgedrückt ist, und
den Augustin als ewiges Heute oder als gegenwärtige Ewigkeit
bezeichnet. Die Spekulation über das Wann zukünftiger Geschichtstage

fällt dahin, ebenso der Dualismus von Ewigkeit und Zeit, sobald
der Mensch im Glauben an Christus die eigene lebendige und
lebenschenkende Geschichtlichkeit des «ewigen Heute» ergreift und in
je neuen Begegnungen diese Geschichtlichkeit aktualisiert.

In der Bürgerschaft Gottes ist die Geschichte darin objektiviert,
daß ein endzeitliches Drama und eine Heilsgeschichte als fortschreitender

Prozeß aufgenommen wird. Heilsgeschichte und Weltgeschichte

werden zwar unterschieden, aber sie kreuzen ihre Wege
dort, wo Gott im Gericht die Geschichte erfüllt, indem er uns von
der Geschichte durch ihr Ende und ihren Abbruch erlöst. Bei dieser
Sicht folgt Augustin weithin der Tradition, woher er auch die sechs
den Schöpfungstagen entsprechenden Epochen nimmt und die dogmatische

Behauptung, daß seine und unsere Zeit die letzte, eben
sechste Epoche sei, daß nur noch mit der Wiederkunft Christi für
die Erwäblten als siebte Epoche der ewige Friede folge. Doch hierin
wie auch in anderen Einteilungen, die etwa die Altersstufen des
Menschen als Vorlage benützen, ist Augustin in keiner Weise
originell. Allenfalls originell ist dabei nur die jeweils deutliche Betonung

des noch ausstehenden letzten Handelns Gottes, die Betonung
also der Eschatologie.

Innerhalb dieser objektivierenden Geschichtsauffassung, bei der
Augustin als Theologe gleichsam vom überhöhten Ufer dem Strom
der Geschichte zuschaut, ist gleichwohl die in den «Bekenntnissen»

gewonnene Einsicht festgehalten. Wenn nämlich die innere Kraft
der Geschichte in den «Prinzipien» von Selbstliebe oder Gottesliebe,
in menschlicher Selbstbehauptung oder Selbstpreisgabe, also im
Selbstverständnis des Menschen vor Gott erkannt ist, ein Selbstverständnis,

das ein Weltverhältnis des «Genießens» oder des «Gebrauchens»

einschließt, so heißt das: Augustin verbindet die beiden
Aspekte von Geschichtlichkeit und objektivierter Geschichte. Er
gibt das Ergebnis von Buch XI der Bekenntnisse nicht preis,
sondern verbindet es mit dem aufs Ganze gesehen die «Bürgerschaft
Gottes» beherrschenden objektivierten Geschichtsbild.

Die Spannung in Augustins Geschichtsauffassung ist mit eine
Folge von der tiefen Einsicht des christlichen Theologen in das Neue



Augustins Geschichtsauffassung 525

Testament. Seit Paulus und Johannes und allenfalls noch Ignatius
hatte man die spannungsvolle Doppelung der urchristlich-eschatolo-
gischen Geschichtsauffassung verloren, weil man die Endhoffnung,
die Eschatologie, weitgehend preisgegeben hatte. Augustins geschichtliche

Leistung im Blick auf die Idee der Geschichte liegt darin, daß
er — trotz vieler Abweichungen nicht unähnlich Paulus! — neben
der Betonung einer endzeitlichen zielgerichteten Heilsgeschichte die
Erfüllung aller Geschichte im Kairos, im «ewigen Heute», erkennt
und neu zur Geltung bringt. Damit legt er die Geschichtlichkeit
des Menschen wieder frei und seine vom Glauben lebende Kraft, für
die Geschichte zu wirken. In Augustins Geschichtsauffassung lebt
deshalb etwas von dem Wissen, daß der Christ auf seiner Peregrinatio
durch die Welt zu dem von Gott gesetzten Ziel niemals ein Haben
der Gnade genießen darf. Denn Gott will beides: In seiner Gnade
unser ewiges Leben und unseren Dienst in der Welt seiner Schöpfung.
Und Gott begegnet dem an seiner Geschichtlichkeit schwer tragenden
Christen, indem er unserer Schwachheit aufhilft, uns die Schuld der
Selbstliebe vergibt, in welcher wir ihn verlassen und vergessen, wie

l) Vgl. zum Thema «Geschichte»: Eduard Spranger, Die Geburt des geschichts-
philosophischen Denkens aus Kulturkrisen, in Heft 1, p. 11—27 dieser Zeitschrift
(1954); ferner: G. Krüger, Die Geschichte im Denken der Gegenwart, Frankfurt
1947, und H. Ott, Neuere Publikationen zum Problem von Geschichte und
Geschichtlichkeit, in: Theologische Rundschau, 1953, p. 63—96. Ein auf dem
europäischen Kontinent zu wenig beachtetes Werk von hohem Rang ist das von R. G.

Collingwood, The Idea of History, Oxford Press, 1946. 2) Vgl. A. Harnacks noch
immer unübertroffene Abhandlung in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie
von 1905. 3) Vgl. hierzu das ausgezeichnete Buch von Erich Prank, Philosophical

Understanding and Religious Truth, Oxford Press, 1945, p. 60 ff. — jetzt auch
in deutscher Übersetzung bei Klett, Stuttgart 1949, erschienen. *) Zum Problem
der Zeit darf ich auf mein Buch: Die Anthropologie Augustins, Kohlhammer Verlag,

Stuttgart, 1934, p. 224—239, verweisen. 6) Wir sagen «neubetont», da die
Entdeckung der Geschichtlichkeit des Menschen im Neuen Testament bei Paulus
zu erkennen ist. Vgl. hierzu R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der
Antiken Religionen, Artemis Verlag, Zürich, 2. Auflage 1954. 6) Augustin folgt
hier der Aufspaltung des Begriffes Israel in ein empirisches und ein eschatolo-
gisches Israel, die Paulus in Rom. 9—11 begründet. ') Zur Theologie und
Philosophie der Geschichte bei Augustin vgl. besonders das Werk von Wilhelm Kamlah,
Christentum und Geschichtlichkeit, Kohlhammer Verlag 1951. Vgl ferner K. Lowith,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Kohlhammer Verlag 1953. 8) Man beachte,
wie zwei das Geschichtsdenken unserer Zeit vornehmlich beeinflussende Denker von
Augustin zehren: R. G. Collingwood, The Idea of History, Oxford Press 1946,
bes. p. 46 ff., und M. Heidegger, Sein und Zeit I, 1927, p. 231 ff. Endlich sei
noch verwiesen auf Hermann Heimpel, Der Mensch in seiner Gegenwart, Göttingen

1954, insbes. p. 9—41, eine stark an Augustin Conf. XI erinnernde Analyse
der Begriffe «Gegenwart» und «Geschichte». — Zum Schluß erlauben wir uns
noch den Hinweis, daß eine vollständige Ausgabe der Bekenntnisse, eingeleitet und
neu übertragen von Wilhelm Thimme in der Bibliothek der Alten Welt des

Artemis-Verlags erschienen ist. Vom gleichen Verfasser ist ebendort auch eine
Neuübersetzung von Augustins De Cavitate Dei in Vorbereitung.



526 Erich Dinkier: Augustins Geschichtsauffassung

auch der, mit welcher wir der Welt als Gottes Schöpfung das schuldig

bleiben, was wir in ihr leisten sollten. Und Gott begegnet dem
in seiner Geschichtlichkeit hoffenden Christen, indem er jeden Tag
neu durch das Wort der Gnade und die Tat der Liebe die Zukunft
uns schenkt.

Die Doppelung der augustinischen Geschichtskonzeption und die
endgültige Überwindung der zyklischen Anschauung der Griechen
prägte die Folgezeit. Wenn auch der Gedanke der Geschichtlichkeit
allzubald wieder verloren ging und damit leider die innere Dialektik
der augustinischen Konzeption, so ist doch unsere Gegenwart seit
Jakob Burckhardt und Wilhelm Dilthey gerade auf diesen Aspekt
wieder zurückgekommen 8).

Es ist eine Tatsache, daß erst im Christentum der

eigentliche Sinn für die Geschichte in der Menschheit

entstanden ist.

Max Huber


	Augustins Geschichtsauffassung : zum 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

