
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Planning for Freedom

Einem solchermaßen überzeugten
Anhänger und Exponent der
Wirtschaftsfreiheit wie Ludwig von Mises
kann es kein brennenderes Anliegen sein,
als immer wieder in die ideologische
Auseinandersetzung zwischen Dirigismus
und Wirtschaftsfreiheit einzugreifen. Die
vorliegende Publikation bestätigt dies x).
Das Buch ist keine in sich geschlossene
Abhandlung, sondern eine Sammlung
von Vorträgen, Zeitschriften- und
Zeitungsartikeln, die der Autor bei
mancherlei Gelegenheiten gehalten oder
geschrieben hat, und die deshalb auch
einzeln für sich veröffentlicht wurden.
Nur allzubald und allzuleicht gerät
solches Schrifttum in Vergessenheit. Es ist
deshalb verdienstvoll, daß Ludwig von
Mises diese seine Beiträge zum Widerstreit

der Meinungen über Planwirtschaft

und Marktwirtschaft durch die
vorliegende Sammelausgabe vor diesem
Schicksal bewahrt hat.

Die Publikation beginnt mit einem
Vortrag, den der Verfasser im März
1945 vor einem Auditorium der Politischen

und Sozialen Akademie Philadelphia

mit der Überschrift «Planning for
Freedom» gehalten hatte und dessen
Titel folglich dem Buch seinen Namen
gab. Nachdem in diesem Vortrag Ludwig

von Mises sich mit den verschiedenen

Bedeutungen des Wortes Planung
auseinandergesetzt hatte — es wird für
Sozialismus und Interventionismus synonym

gebraucht —, zeichnete er die
zwei hauptsächlichsten, praktisch
verwirklichten Beispiele sozialistischer
Wirtschaft auf, nämlich das russische
Beispiel auf der einen, das deutsche Beispiel
der Zwangswirtschaft Hitlers auf der
andern Seite. Als ihr Kernstück stellt

1) Ludwig von Mises: Planning for
Freedom and other Esays and Addresses.
Libertarian Press, 99 West 163rd Street,
South Holland, Illinois (USA) 1952.

er heraus, daß es nicht der Konsument,
d. h. der Markt ist, welcher entscheidet,
was produziert werden soR, sondern
aRein die Staatsgewalt. Hievon zu
unterscheiden wäre der Interventionismus,
in welchem immerhin noch ein gewisser
Grad von Marktwirtschaft Lebensraum
habe, jedoch durch Eingriffe staatlicher
Organe in das Preis-, Lohn- und Zins-
gefüge behindert sei. Im folgenden legte
er dar, wie der einzig Erfolg versprechende

Weg zur Hebung des Realverdienstes

aUer an der Volkswirtschaft
Beteiligter in einer freien Marktwirtschaft

liege, während der Dirigismus auf
die Dauer unfehlbar in die Depression
führe. Die Starrheit gewerkschaftlich
gebundener Minimalverdienste führe im
nichtorganisierten Sektor zu
Massenarbeitslosigkeit. Statt Nutzen, brächte
deshalb die traditionelle Gewerkschaftspolitik

der Arbeiterschaft als Stand nur
Schaden, über die Beleuchtung der
sozialen Funktion von Gewinn und Verlust

im Marktsystem gelangte der Autor

zum Schluß, daß mit freier
Marktwirtschaft allein den Interessen des
Mannes von der Straße am besten
gedient sei. Wenn wir den Inhalt dieses
ersten abgedruckten Vortrages etwas
einläßlicher beschrieben haben, so nur
aus dem Grunde, weil in manchen der
späteren Abhandlungen immer wieder
bald der eine, bald der andere Gedanke
wieder vorkommt, dabei dann meist
noch profilierter herausgearbeitet ist.

Die zweite Abhandlung, betitelt
mit «Middle-of-the-Road Policy Leads
to Socialism» bildete ebenfalls Gegenstand

eines Vortrages, der im Schöße
des University Club in New York am
18. April 195Ö gehalten wurde. In dieser
Vorlesung legte von Mises dar, wie eine
Politik des sogenannten mittleren Weges,
d. h. einer fortwährend verstärkten
Behinderung der freien Wirtschaft durch
PreiskontroRen, Devisenbewirtschaftung



Bücher-Rundschau 477

und übermäßige Steuerprogression
schließlich beim Sozialismus enden
müsse.

Die übrigen Themata sind
Zeitschriften- oder Zeitungsartikel. Im
einzelnen heißen sie: «Laissez-faire or
Dictatorship»; «Stones into Bread, The
Keynesian Miracle»; «Lord Keynes and
Say's Law»; «Inflation and Price
Control»; «Economic Aspects of the Pension

Problem»; «Benjamin M. Anderson
Challenges the Philosophy of the Pseudo-
Progressives»; «Profit and Loss»;
«Economic Teaching at the Universities»;
«Trends can Change»; «The Political
Chances of Genuine Liberalism». Alle
diese zehn Sujets zu rekapitulieren,
würde den Rahmen der Besprechung
sprengen, überdies kann darauf verwie¬

sen werden, daß z. B. die interessanten
Gedankengänge über «Profit and Loss»
seinerzeit in dieser Zeitschrift eine
eingehende Würdigung erfahren haben 2).

Was den Autor in allen seinen
Stellungnahmen auszeichnet, ist sein
unbeirrbarer Glaube an die heilsamen
Kräfte einer freien Wirtschaft sowie die
Schärfe der Argumente, mit denen er
seinen Widersachern entgegentritt und
ihre Schwächen bloßsteUt. Die verständ-
Uche Sprache erleichtert die Lektüre
außerordentlich.

Fritz Heß

2) Vergleiche die Buchbesprechung
«Profit and Loss» im Septemberheft
1952, S. 400/401.

Die Entfesselung des zweiten Weltkrieges

Während die Erforschung der
Vorgeschichte des ersten Weltkrieges mit
der politischen Problematik der
«Kriegsschuldthese» belastet war, ist der
«Zeitgeschichte», welche sich mit dem
Kriegsausbruch von 1939 und seinen
Voraussetzungen auseinanderzusetzen hat, diese
moralisch-politische Belastung erspart
geblieben. Mag die Geschichte des «Dritten

Reiches» mit der inneren Struktur
des sog. «Führerstaates» und den
internationalen Beziehungen zwischen 1933
und 1939 den Historiker nicht nur wegen

des unvollständigen und schwer
zugänglichen Quellenmaterials vor
mannigfache und schwer beantwortbare
Fragen steUen, so bleibt doch die im
Titel des Buches von Walter Hofer Die
Entfesselung des zweiten Weltkrieges
enthaltene These ganz unbezweifelbar l).

Unsere zeitgeschichtliche Erfahrung,

welche dieser Titel beim richtigen
Namen nennt, wird von Hofer zum
Gegenstand einer präzisen und scharfsinnigen

diplomatisch-historischen Studie
gemacht. Nach einer Übersicht über die
seit der Zerschlagung der Rest-Tschechoslowakei

unmittelbar in den Krieg
hineinführenden Entwicklung, welche durch

Walther Hofer: Die Entfesselung

des zweiten Weltkrieges. Eine Studie
über die internationalen Beziehungen im
Sommer 1939. Deutsche Verlagsanstalt,
Stuttgart 1954.

die radikale Wendung der traditioneRen
britischen Außenpolitik mit der Garantie

für das nunmehr dem deutschen
Angriff ausgesetzte Polen gekennzeichnet
wird, bildet der dramatische Verlauf der
letzten sog. Friedenswoche vom
Abschluß des deutsch-sowjetischen
Nichtangriffsabkommens bis zum Kriegsausbruch

den Hauptinhalt der Darstellung.
Indem der Verfasser den deutsch-russischen

Pakt mit dem Geheimen
Zusatzprotokoll auf die Motive und Absichten

der Vertragschließenden hin
eindringlich analysiert, gewinnt er einen
methodisch guten Ausgangspunkt für die
Beurteilung des diplomatischen Ablaufs
in den nächsten Tagen. Die aus dem
Vertragsabschluß hervorgehende neue
diplomatische Situation steRt den Historiker

vor dieselbe Frage, vor welche sich
auch die zwischen Hoffnung und Furcht
hin- und hergerissenen Zeitgenossen
gestellt sahen, ob der Krieg nach diesem
Ereignis unvermeidlich wurde oder «ob
noch Möglichkeiten der friedlichen Regelung

bestanden, und welche Maßnahmen
zu einer solchen allenfalls ergriffen wurden»

(Hofer). Der Beantwortung dieser
historischen Fragestellung, die gleichzeitig

die Frage nach den «Verantwortlichkeiten»

in aRen Lagern der damaligen
europäischen Diplomatie einschließt,
kommt ein gerade für diese letzte Phase!
der Vorkriegspolitik verhältnismäßig
großer QueRenreichtum zugute. Dem



478 Bücher-Rundschau

Verfasser geUngt nicht nur die
Rekonstruktion der neben- und gegeneinander
herlaufenden diplomatischen Haupt- und
Nebenaktionen, wozu auch noch die auf
Erhaltung des Friedens gerichteten
Anstrengungen des schwedischen Privatmanns

und mit Göring bekannten Dahlerus

kommen, sondern darüber hinaus die
VeranschauUchung ganz bestimmter und
typischer Verhaltungsweisen der Außen-
politik des deutschen Diktators sowie
auch der übrigen beteüigten
europäischen Staaten. Wie sehr der
nationalsozialistischen Außenpoütik eine
Koordinierung von militärischem Angriff
bzw. Angriffsbereitschaft gegen das
gesteckte Ziel und diplomatischem
Friedensangebot an die Adresse der
Westmächte als Grundplan zugrunde gelegen
hat, geht aus der Darstellung und
besonders aus der Kritik des sog.
«großzügigen Angebots» an England vom 25.
August (Garantie des britischen
Weltreichs) sowie des niemals ernstgemeinten

Angebots an Polen überzeugend hervor.

Die temperamentvolle Schilderung
Hofers läßt ebenfalls die charakteristischen

Unterschiede zwischen der festeren,

konsequenteren englischen
Verfahrensweise und dem einem Kompromiß
selbst in dieser letzten Stunde noch
zugewandten Verhalten der Leiter der
französischen Außenpolitik deutlich werden.
Sie läßt auch keineswegs die Züge der
besonderen und auf die wirklichen
Verhältnisse nicht abgestimmten polnischen

Selbsteinschätzung aus, wenn die
Urteile auch an dieser Stelle offensichtlich

zu milde ausgefallen scheinen. Die
begründete These von der «Entfesselung»
des zweiten Weltkrieges durch Hitler
erfährt durchaus keine Einschränkung,
wenn festgestellt wird, daß dem
Angriffswillen Hitlers eine ähnliche
Kriegsbereitschaft der «Oberstenregierung» in
Warschau im Sommer 1939 gegenüber¬

stand. Das Panorama der europäischen
politischen Landschaft aus dem
Hochsommer 1939 wird schließlich noch weiter

erschlossen durch die aus der
italienischen Aktenpublikation gewonnene
Aufklärung über die Haltung Italiens in
dieser Phase der europäischen Politik.
Hofer bestätigt, daß die italienische
Absage an den Achsenpartner am 25.
August zusammen mit dem Abschluß des

britisch-polnischen Bündnisses, der um
dieselbe Zeit in Berün bekannt wurde,
Hitler veranlaßte, den vor einigen Stunden

bereits ausgegebenen Angriffsbefehl
für den nächsten frühen Morgen zu
widerrufen. Er weist in einem
abschließenden Kapitel die Spuren nach,
welche die italienische Diplomatie mit
ihrem Konferenzvorschlag noch nach
dem 1. September in den gleichsam letzten

internationalen Verhandlungen um
die Verhütung eines Weltkonflikts
hinterlassen hat, und kommt zu dem
einleuchtenden Ergebnis, daß dieser Plan
«an seiner inneren politischen und
psychologischen Unmöglichkeit scheiterte».
Die ernstgemeinte italienische Intervention

trug dazu bei, noch im letzten
Augenblick «die Diplomatie der
Westmächte zu verwirren, insbesondere die
Abstimmung der französischen und
britischen Maßnahmen schwierig zu gestalten«,

und kam deshalb im Widerspruch
zu ihrer eigentlichen Absicht nur Hitlers

Politik zugute.
Der Verfasser hat eine exakte Analyse

der internationalen Politik im
Hochsommer 1939 durchgeführt. Es
entspricht dem Thema, wenn in vorliegendem

Buche unter den wechselnden
Schauplätzen der europäischen Hauptstädte

mit dem Personal der politischen
Akteure Berlin und Hitler ebenso als
bewegendes Zentrum wie als Verhängnis

immer wieder in den Mittelpunkt
der Betrachtung rücken.

Walter Bußmann

Neue Goethe-Literatur

Der literarische Betrieb um Goethe,
der besonders in den Jubiläumsjahren
1932 und 1949 einen fast beängstigenden

Umfang annahm, wird nicht
darüber hinwegtäuschen, daß heute auch im
deutschen Sprachbereich eine große
Zahl von Gebildeten keine lebendige Be¬

ziehung mehr zu ihm finden kann.
Vielleicht trägt gerade auch der Goethekult

einer jüngst vergangenen Zeit die
Schuld daran. Man hat «aus ihm einen
hohlen und unwirklichen, einen
aufgeblähten Goethe gemacht».

Demgegenüber ist es das Anliegen



Bücher-Rundschau 479

von Barker Fairley, von dem das eben
angeführte Urteil stammt, «den
eigentümlichen Charakter des Menschen
Goethe, seine ,Art zu seyn',
aufzudecken» l). Das Werk des kanadischen
Gelehrten, schon 1946 in engüscher
Sprache veröffentlicht, ist die
bedeutendste Neuerscheinung, die hier
anzuzeigen ist. Fairley sucht den «Goethe
von innen», um welchen Ortega y Gasset
bat. In drei großen Abschnitten, die wie
Thesis, Antithesis und Synthesis aufeinander

folgen, steRt er den langsamen
Reifeprozeß der «allseitig gefährdeten
und verwundbaren Natur» Goethes dar:
den irrationalen Gefühlsüberschwang
vor Weimar, die «Entsagung» unter dem
Einfluß Charlottes und das Wirken nach
ItaUen im Zeichen der «Ganzheit»,
nachdem es dem Dichter, ohne daß sein
Leben von nun an leicht und harmonisch

wäre, endlich die auseinanderstrebenden

Einseitigkeiten in Einklang zu
bringen gelang. «Sein Instinkt war jetzt
in vollkommener Übereinstimmung mit
seiner Vernunft. Fühlen ohne zu denken,

um es auf die einfachste Formel
zu bringen, war für ihn ebenso untunlich

wie Denken ohne zu fühlen.» Diese
Entwicklung, die Goethe handelnd
erlebt, meint Fairley, läßt sich,
rückblickend betrachtet, auch begriffüch-
philosophisch erfassen und deuten, nämlich

dahin, «daß er als Jüngling von
den Anfängen einer Naturphilosophie
mächtig weggezogen wurde zu einer
Weltanschauung hin, die der Natur
feindlich war, und daß er später durch
einen fast logischen oder dialektischen
Umschwung auf einer höheren Ebene
zur Naturphilosophie zurückkehrte». So
sieht Fairley in organischem Zusammenhang

mit Goethes menschlichem Werden,
ja als dessen innersten Sinn, stets auch
das Werden seiner Gedankenwelt.

Dabei bewahrt ihn der Tatsachensinn
des Angelsachsen vor jeder spekulativen

Vereinfachung der sehr verwickelten
WirkUchkeit. Ausgezeichnet

gewählte Belege stützen seine Auffassung
überaR und geben seinem Goethebild
neben der Klarheit der kühn gezogenen

Linien auch plastische FüRe und
eine ungewöhnliche Anschaulichkeit.
Man erblickt hier Goethe sozusagen mit
neuen Augen. Mit der sclüichtesten
Selbstverständlichkeit versteht Fairley,
seinen Helden zu «entheroisieren», während

er ebenso selbstverständlich immer
das Maß für seine Größe behält. Wenn

irgend eines, so könnte dieses unkonventionelle

Buch jenen den Zugang zu
Goethe wieder öffnen, die ein ins Olympische

stilisierter oder ein allzu human
geglätteter «Schul- und Hausgoethe»
unberührt gelassen oder zurückgeschreckt

hat. Merkwürdig, daß sich in
dem vorzüglichen Kapitel über Goethes
Naturphilosophie ein alter, durch die
Forschungen von Wilhelm Hertz endgültig

widerlegter Irrtum behauptet. Gegen
den Wortlaut der Faustdichtung traut
Fairley dem alten Merlin die Inkonsequenz

zu, als ob er Homunkulus wirklich

durch «KristaRisation» in der
Retorte hätte entstehen lassen. Das ist um
so verwirrender, als er sonst Goethes
Auffassung des Organischen, um die es
dabei geht, voll zu würdigen weiß.

Um den «Goethe von innen», aber
nicht um ein Lebensbild, sondern um
eine Wesensdeutung ist es auch Hans
Gabriel Falk in seinem Versuch Und sei
dir selbst ein Traum, Ursprung und
Gestalt der dichterischen Welt Goethes zu
tun2). Wie schon der Titel verraten
mag, ist die feinsinnige Schrift nicht
ohne schöngeistige Preziosität. Indessen

zeugt sie, eine verschwenderische Zahl
gewichtiger Zitate heraushebend und
reich an Einsichten in das Geheimnis
von Goethes schöpferischer Art, von
Liebe und echter Verbundenheit.
Einleuchtend etwa, wie die schwere Schaf-
fensstockung des aus Italien Zurückgekehrten

mit seiner Verstörtheit durch
die französische Revolution in Beziehung
gesetzt wird.

Trotzdem wendet man sich von
einer solchen doch etwas im Unfaßbaren
verschwimmenden Deutung nicht ungern
einem Werke zu, das ganz nur Gegenstand

und Sache ist. «Ein Leben mit
Goethe» nennt der Heidelberger Historiker

Willy Andreas im Untertitel seine
Biographie Carl Augusts von Weimar,
deren ersten, bis 1783 reichenden Band
er vorlegen kann, die reife Frucht einer
Lebensarbeit3). Im Vorwort zu Dichtung

und Wahrheit bezeichnet es Goethe
als Hauptaufgabe der Biographie, «den
Menschen in seinen Zeitverhältnisseu
darzustellen». Diesem Ziel strebt Andreas
nach. So ersteht, mit zuverlässiger
Gründlichkeit ganz aus den Quellen
gearbeitet, trotz der Unsumme von Einzelheiten

übersichtlich gegliedert und flüssig,

ja spannend geschrieben, ein höchst
lebendiges Bild des Weimar, in das der
sechsundzwanzigjährige Wertherdichter



480 Bücher-Rundschau

trat. Man hat vieReicht die Schwierigkeiten,

die er hier zunächst zu meistern
hatte, noch nie so konkret begriffen wie
in dieser Darlegung der mannigfachen,
auf menschlichen und sachüchen Gegensätzen

verschiedener Art beruhenden
Spannungen, die das junge Genie in
dieser kleinen großen Welt empfingen.
Schon dadurch, aber nicht dadurch
allein, bringt die Arbeit auch manchen
Zuwachs zur Erkenntnis von Goethes
Wesen. Neben der herzoglichen Familie
und den Menschen des Hofkreises werden

dann immer wieder auch vorüberziehende

Wandelsterne wie Lenz, Klinger,

der Genieapostel Kaufmann oder
Merck und Lavater mit treffenden Strichen

porträtiert. Jedenfalls, wem «Weimar»

einen unverlierbaren Wert bedeutet,

dem kann man dieses gediegene,
einen gewaltigen Stoff überlegen gestaltende

Buch warm empfehlen.
Das Neue bei Fairley liegt in der

Gesamtschau, Andreas füllt eine seit
langem empfundene Lücke in der
Literatur über den Goethekreis aus; Hans
M. Wolff gelingt es, in seinem Buch
Goethe in der Periode der
Wahlverwandtschaften noch eine Neuentdeckung
zur Lebensgeschichte Goethes selber
nachzutragen4). Zum ersten Male hat
freilich Heinrich Meyer in seinem 1950
erschienenen «Goethe» nachgewiesen,
daß die Beziehung zu Silvie von Ziegesar
im Leben und Schaffen des Dichters eine
Zeitlang eine Rolle spielt, die man mit
der späteren Liebe zu Marianne von
Willemer vergleichen darf6).
Offensichtlich unabhängig von Meyer hat
Wolff diese Zusammenhänge ebenfaRs
entdeckt. Weitere Quellen heranziehend,
stellt er sie mit erschöpfender Vollständigkeit

dar, wobei er neue Einsichten
in die innere Entstehungsgeschichte nicht
nur der Wahlverwandschaften, sondern
u. a. auch der Natürlichen Tochter, der
Novellen der Wanderjahre, der Sonette
gewinnt. Angesichts seiner überzeugenden

Ergebnisse wollen wir über sein
Steckenpferd, durch Aufspüren von
Widersprüchen in der Motivierung
hypothetische Urfassungen Goethescher
Werke zu erschließen, nicht mit ihm
rechten. Warum hat es so lange
gedauert, bis man der Liebe des Mannes
von fünfzig Jahren zu der jungen Silvie
auf die Spur kam? Darum wohl, weil
Goethe in allen Äußerungen, auch der
Briefe und Tagebücher, das Verhältnis
sorgfältig in Geheimnis hüllt, so daß es

die sparsamen Chiffren erst aufzusuchen

und mit wahrhaft juristischem
Scharfsinn zu entschlüsseln galt. Das
sonderbare Zusammentreffen der
doppelten Entdeckung aber dürfte damit
zusammenhängen, daß sich das Interesse
heute aRgemein auf den älteren und
alten Goethe zu verlagern scheint.

Zeichen dafür mag neben anderen
auch die Aufnahme des West-östlichen
Divans in die Manesse Bibliothek der
Weltliteratur seinG). Wer sich durch
das Vorwort und die mustergültigen
Erläuterungen Max Rychners die
einzelnen Gedichte und ihren zyklischen
Zusammenhang erschließen läßt, wird
nicht allein, um mit Burdach zu
sprechen, in dieses «große Denkmal in Goethes

orientalischer Provinz» kundigst
eingeführt, er wird, was sehr viel heißt,
Entscheidendes für das Verständnis des
nachklassischen Goethe überhaupt
gewinnen, durch Wink und Andeutung, die
Rychner aus hervorragender Kennerschaft

nebenbei mitgehen läßt.
Wir sind damit vom Biographischen

zu Goethes Werk gelangt. Der
Erlebnischarakter seiner Dichtungen und
die Bedeutung seiner Gesamtexistenz
haben immer wieder dazu geführt, diese
Dichtungen nicht als in sich ruhende
Kunstwerke, sondern als Lebenszeugnisse

aufzufassen oder dann
geistesgeschichtlich zu deuten. Für die rein
künstlerische Betrachtung des Werkes
hat sich früh und entschieden besonders
Benedetto Croce eingesetzt. Seine Goethestudien

liegen, gegenüber dem italienischen

Original leicht gekürzt und etwas
anders angeordnet, mit einer wertvollen
Einführung des Übersetzers und Herausgebers

Werner Ross in einem schönen
Bande deutsch vor7). Croce kennt und
verehrt auch den Menschen und Weisen

Goethe. Die «großartige sittliche und
geistige Entwicklung jenseits und oberhalb

seines Dichtertums verleiht Goethe
das Gepräge, das ihn vor aRen Dichtern
seines Ranges auf einzigartige Weise
auszeichnet». Seine Betrachtung aber
gilt vor allem dem Werk. Worauf es
ihm dabei ankommt, «ist immer nur das
eine: auf das echte dichterische Element
bei Goethe hinzuweisen und alles Fremde,
nur Gedankliche, auszuschließen). So
unterscheidet er nicht nur im Gesamtoeuvre,

sondern selbst innerhalb des
einzelnen Werks, etwa des Faust, «Poesie
und Nichtpoesie», «das im tiefen Sinn
Dichterische» und «Literatur, das Wort



Bücher-Rundschaiu 481

nicht in seinem abfälligen, sondern in
seinem edlen Sinn genommen». Die
Wertungen, zu denen seine Kritik kommt,
mögen nicht immer überzeugen, zuweilen

können sie fast an schulmeisterliche
Zensuren erinnern. Dennoch und trotz
der vehementen Polemik nach allen Seiten

erscheint dieser «Goethe von Süden
gesehen» als eines der großen und
gültigen Goethezeugnisse, das zur Besinnung

und Selbstprüfung zwingt.
Auf die Dichtung als «gegenwärtige

Realität», nicht als historisches oder
biographisches Dokument ist auch das
Bemühen von Gerhard Storz gerichtet.
Goethe-Vigilien oder Versuche in der
Kunst, Dichtung zu verstehen, heißt
sein Buch, gepflegt, fast zu gepflegt
geschrieben, in einer mitunter etwas
modisch angehauchten Sprache8). Wenn
Croce von bestimmten Kategorien her
wertet, so ist sein Ziel ausschließlich
«das beschreibende Sagen». Er sucht
«das dichterische Werk nachzuzeichnen,

abzutasten, kurz: das dichterische
Werk wird dadurch gewissermaßen
wiederholt, daß es beschrieben wird». Die
Schwierigkeit dieser Methode sieht er
darin, daß sie «niemals eigentliche
Methode werden darf». Sie muß «afler
Abstraktion ausweichen und sich sowohl
der Analyse als auch der Systematik
begeben». Interpretation als Kunst, die
keine Methode kennt, der Begriffe entrât

und nicht zu allgemeiner Erkenntnis
vordringen soR: man wird dazu doch

wohl ein Fragezeichen setzen müssen.
Die einzelnen Versuche des Verfassers
über Iphigenie, Werther, die Lehrjahre
und Szenen aus Faust I vermitteln
manche schöne Einsicht. Freilich, man
möchte vor solchen klugen und manchmal

nur allzu subtilen Bemühungen an
Goethe selber erinnern: «Ein echtes
Kunstwerk bleibt, wie ein Naturwerk,
für unseren Verstand immer unendlich:
es wird angeschaut, empfunden, es

wirkt; es kann aber nicht eigentlich
erkannt, viel weniger sein Wesen, sein
Verdienst mit Worten ausgesprochen
werden» (über Laokoon, 1798).

Der Wert einer Untersuchung, die
bewußt «im Bereich des Ästhetischen»,
der treuen Werkerfassung, bleiben
möchte, .erheflt dagegen aus der
aufschlußreichen Arbeit von Karl Schlechta
über Goethes Wilhelm Meister9). Der
Autor versteht die Lehr- und die
Wanderjahre als ein Ganzes und will zu
einem Überblick über das «so ausge¬

dehnte und mannigfaltige Produkt»
verhelfen, ohne Rücksicht auf die
Entstehung und ohne Versuch einer
geistesgeschichtlichen Deutung und Einordnung.
Fesselnd sind namentlich die Seiten,
die die Welt des «Turms» im
weitesten Sinn beschreiben, wo es nicht
mehr als Aufgabe des Menschen gilt, sich
selber, so wie man ist, ganz und vofl-
ständig auszubüden, sondern wo die
Forderung heißt: «Mach ein Organ aus
dir.» Von der Darlegung dieser prophetischen

Utopie her, die aber jede falsche
Aktualisierung meidet, werden auch die
andern «Welten» des Romans begreiflich

und fällt besonders auf Wilhelms
Entwicklung ein überraschendes Licht.
Wer dieser «inkalkulabelsten Produktion»

bisher mit etwas ratloser Bewunderung

gegenüberstand, kann von
Schlechtas Untersuchung, die ganz und
rein nur dem Verstehen des gegebenen
Werkes dienen wül, bedeutende Fordernis

erfahren.
Eine Anzahl weiterer Publikationen

um und über Goethe kann hier leider
nur flüchtig gestreift werden. Hans
Erhard Gerber ergründet und begründet
in seinem Versuch Nietzsche und Goethe,

Studien zu einem Vergleich umfassend

und kenntnisreich das zwiespältige
Verhältnis des Philosophen zu Goethe.
In seiner Abhandlung Novellistisches
Dasein, Spielraum einer Gattung in der
Goethezeit kommt Bernhard von Arx zu
einem einleuchtenden Ergebnis über
Goethes Verhältnis zur NovelleI0). In
keiner Hinsicht von Belang und in
wesentlichen Punkten schon vor Erscheinen

überholt ist das umfangreiche
Goethekapitel in dem nachgelassenen
Buch Dichterjuristen des Rechtshistorikers

Eugen Wohlhaupter, dagegen kann
man sich über die Skizzen, Fragmente,
Impressionen, Betrachtungen um Goethe
in Benno Reifenbergs Aufsatzband Lichte
Schatten freuen11). In diesen Blättern,
die, auf Anschauung und solide Kenntnis

gegründet, sich ins Künstlerische
erheben, wird Goethe dem Leser auf eine
sonderbare Weise im Vergangenen
gegenwärtig. Ein bemerkenswerter Essai

von Richard Benz leitet sodann die reiche
Sammlung von Gedanken und Aussprüchen

Goethe als Begleiter ein. Solche
Blütenlesen, wie man früher sagte —
auch der immer gleich erfreuliche
Artemiskalender wäre hier zu nennen —,
erfüUen dann einen Sinn, wenn sie zu
den Queflen selber führen 12).



482 Bücher-Rundschau

Die vorstehende überschau, die
keinen Anspruch auf Vollständigkeit
erheben kann und nicht bloß die
zahlreichen Aufsätze in Zeitschriften
unberücksichtigt lassen muß, mag doch
soviel deutlich machen, daß Goethe nach
wie vor Gegenstand einer vielfältigen
und sehr ernsthaften Auseinandersetzung
bleibt. Wie weit sie auch in die Breite
wirkt, ist, wie eingangs angetönt, eine
andere Frage. Zusammenfassend hat in
einem Band von 700 Seiten Heinz
Kindermann das Goethebild des XX.
Jahrhunderts gezeichnet13). Er berücksichtigt

die Arbeiten von rund 1800 Autoren
aus 23 Nationen. In manchen Teilen
bekommt sein Buch naturgemäß den
Charakter eines Nachschlagewerks, eines
zuverlässigen, soweit mir auf Grund
eigener Kenntnis ein Urteil möglich ist.
Kindermann sieht vor allem auch
Zusammenhänge und versteht, Akzente zu
setzen. So stellt er beispielsweise auch
Äußerungen von geringerem Umfang,
aber nachwirkendem Gewicht wie die
Reden oder Aufsätze von Ortega y
Gasset, Thomas Mann, Albert Schweitzer
oder Carl J. Burckhardt mit gebührendem

Nachdruck ins Licht. Damit wird
sein Buch weit mehr als ein nützliches
Nachschlagewerk. Indem Generation um
Generation sich in ihrer Auseinandersetzung

mit Werk und Gestalt Goethes
spiegelt, kann man in dieser «Wirkungs¬

geschichte» tatsächflch, wie ihr
Verfasser hofft, am Wandel des Goethebildes

«geradezu den geistesgeschichtlichen
Gesamtwandel Europas ablesen».

Zugleich wird etwas von der Unermeßlichkeit

der Erscheinung Goethes offenbar,

der hier von allen nur erdenklichen

Standorten her anvisiert
erscheint, und etwas von jener Strahlungskraft,

die die Beschäftigung mit ihm so
beglückend macht.

Fritz Rittmeyer

x) Goethe, Beck, München, 1953,
übertragen von Prof. F. Werncke.
2) Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart,
1952. 3) Küpper, Stuttgart, 1953.

i) Francke, Bern, 1952. 5) Vgl. Besprechung

in Schweizer Monatshefte,
November 1951. 6) Manesse-Verlag,
Zürich, 1952. 7) Schwann, Düsseldorf,
1949. 8) Klett, Stuttgart, 1953. »)

Klostermann, Frankfurt a. M., 1953. 10)

Haupt, Bern u. Stuttgart, 1954 (Sprache
und Dichtung, Heft 78); Atlantis,
Zürich, 1953 (Zürcher Beiträge zur
deutschen Literatur- und Geistesgeschichte,
Nr. 5). ii) Mohr, Tübingen, 1953; So-
cietätsverlag, Frankfurt a. M., 1953.
i2) Piper, München, neubearbeitete Ausgabe

1949; Mit Goethe durch das Jahr,
Artemis, Zürich, 1954. 13) Humboldt,
Wien-Stuttgart, 1952.

Zwei neue Bücher über Jeremias Gotthelf

Das «Gotthelf-Jahr» hat, wie nicht
anders zu erwarten war, eine stattliche
Reihe von Publikationen über den genialen

Erzähler zutage gefördert. Manches
davon ist bloß von ephemerer Bedeutung,

einiges vermag die Gotthelf-For-
schung bedeutsam anzuregen. Die beiden
Werke, auf die hier hingewiesen werden

soll, sind nicht auf den hundertsten

Todestag des Dichters hin geschrieben
worden. Deshalb ragen sie auch über

vieles hinaus, das seine Entstehung nur
dem Umstand verdankt, daß Gotthelf
vor hundert Jahren gestorben ist.

Karl Fehr hat uns schon mehr als
ein bedeutendes Werk über den größten
Berner Dichter geschenkt. Erinnert sei
nur an die schönen und scharfsinnigen
Ausführungen über die «Schwarze

Spinne» und den «Druiden». Nun legt
er eine umfassende Studie vor, welche
die beiden genannten Arbeiten weiterführt

und nach mancher Richtung hin
ergänzt1). Er versucht vom Menschenbild
aus auch die religiösen, sozialen, pädagogischen

und ästhetischen Probleme in
Gotthelfs Werk zu erhellen und so eine
Gesamtschau zu bieten. Zweifeflos ist es
sehr verlockend, Gotthelf von seiner
Menschendarstellung her zu erfassen.
Hier liegt ja eines der Geheimnisse des

Karl Fehr, Das Bild des
Menschen bei Jeremias Gotthelf. Huber &
Co., Frauenfeld 1953. 2) J.-D. Demagny,
Les idées politiques de J. Gotthelf et
de G. Keller et leur évolution. M.
Demagny, La Celle-St-Cloud (S-et-O) 1952.



Bücher-Rundschau 483

Dichters. Gotthelfs Erzählungen schildern

zwar keine außerordentlichen
Lebensläufe, und seine Gestalten ragen
meist nicht über den Durchschnitt heraus.

Aber sie werden durch die Kunst der
Charakterisierung und durch die
poetische Kraft zur Allgemeingültigkeit
emporgehoben. Unversiegliche Frische und
quellende Unmittelbarkeit geben seinen
Charakteren das Gepräge. Sie sind in
ihrer Originaütät scharf konturiert und
unverwechselbar. Gotthelf versteht sich
auf die Geheimpsychologie, die aus den
kleinsten Zügen und Gebärden die
verstecktesten Absichten und verborgensten

Schwächen herauszulesen weiß und
der nichts Menschliches fern bleibt.
Fehr geht in sorgfältigen und sicheren
Analysen der Gotthelfschen
Menschendarstellung nach.

Zuerst durchleuchtet er das
Menschenbild des jungen Bitzius, das noch
vom aufklärerischen und idealistischen
Glauben an die Bildungs- und
Vervollkommnungsfähigkeit des Menschen
erfüllt ist. Diesen Fortschrittsglauben hat
Gotthelf im Laufe seiner Entwicklung
zwar stark eingeschränkt, aber doch nie
völlig fallen gelassen.

Dem Optimismus der Vikariatszeit
folgt der pessimistische Realismus der
ersten Lützelflüher Jahre. Gotthelf habe
unter dem Eindruck der Erfolglosigkeit
seiner pädagogischen Bemühungen
erkannt, daß keine Doktrin ausreiche, die
Dämonie des Herzens erfolgreich zu
überwinden. Auf induktivem Weg
erschließt Fehr durch verschiedene Aspekte
das Menschenbild vom «Bauernspiegel»
bis zum Uli-Roman.

Der «Bauernspiegel» schildert nach
dem Verfasser den Menschen «im Bannkreis

des Unverstandes», wo Egoismus
und Materialismus der menschlichen
Gesellschaft den Stempel aufdrücken. In
den «Leiden und Freuden eines
Schulmeisters» sieht Fehr, besonders im
scharfsinnig interpretierten 27. Kapitel,
die anthropologische Schau Gotthelfs am
klarsten zum Ausdruck gebracht. Sie
wird folgendermaßen umschrieben: «Der
Mensch muß in irgendeiner Form
gebrochen und aus seiner Ichbezogenheit
befreit werden, und nur die Liebe kann
ihm diesen Befreiungsweg weisen.» In
diesem klaren und einfachen Satz liegt
tatsächlich der Kern von Gotthelfs
Erlösungsglauben. Dieser ist im Christentum

verankert. Durch die Betonung der
Gebrochenheit des Menschen wird der

Entwicklungsgedanke im Sinne der
aristotelischen Entelechie erheblich
eingeschränkt. In den Kapiteln «Die Verwahrlosung»

und «Der Mensch und der
Zeitgeist» zeichnet der Verfasser das
Menschenbild in den Novellen «Wie fünf
Mädchen im Branntwein jämmerlich
umkommen» und «Dursli der Brannte-
weinsäufer». Schwere soziale Anklagen
lasten wie dunkle Wolken über den
Erzählungen. Ausweglos ist die Situation
in den fünf Branntweinmädchen.
Unerbittlich erfüllt sich ihr teils
selbstverschuldetes, teils durch die Umwelt be^
stimmtes Geschick. Bei Dursli ist die
Rettung noch möglich, aber sie geht
durch eine furchtbare Krisis hindurch.
Die Figuren, die vöUiger Verderbnis
anheimfallen, stehen in Gotthelfs Gesamtwerk

mehr am Rand. Der Dichter will
nicht in Verzweiflung stoßen, sondern
aus der Not befreien. Den Roman «Uli
der Knecht» charakterisiert Fehr als
«Gestaltung der menschlichen Mitte». In
der «Armennot» habe der Dichter den
theoretischen Ausweg aus der materiellen

und seelischen Verelendung gewiesen.

Dichterisch veranschauliche er ihn
nun in den PersönUchkeiten, welche den
Weg der Heiligung beschritten. Es habe
zuerst der Lockerung der dämonischen
Schauer und vitalen Glückserlebnisse
bedurft, um das versöhnende Bild der
gesunden Mitte malen zu können. Fehr
sieht es repräsentiert im Bauern Johannes,

den er mit dem vierten Evangelisten
verwandt sein läßt. Gotthelf gebe in
ihm ein eindrückliches Bild eines in
Christus freien Menschen.

Mit der Untersuchung des
Uliromans hält der Verfasser inne. Die
Konzeption der Idee «Mensch» sei nun
abgeschlossen, d. h. die Einordnung des
Menschen in die von Gotthelf geschaute
religiöse und weltliche Daseinsordnung
sei endgültig vollzogen. Als Resultat
ergibt sich: von einer Widersprüchlichkeit
in der Sicht des Menschen könne bei
Gotthelf, wenigstens in den untersuchten
Werken, nicht gesprochen werden. Gotthelfs

Menschenbild habe sich stetig,
geradlinig und folgerichtig entwickelt.

Je reicher, tiefer und geheimnisvoller

eine Persönlichkeit ist, um so
verschiedenartigere Aspekte bietet sie dem
Forscher dar. Die anregende und
sorgfältige Studie Fehrs vermag Anlaß zu
mancherlei Auseinandersetzungen zu bieten.

Wir würden die theologische Seite
stärker herausheben, das platonisch-ari-



484 Bücher-Rundschau

stotelische Erbe bei Gotthelf nicht so
stark betonen und die symbolische Deutung

da und dort weglassen. Aber auf
das Gesamte gesehen, ist es Fehr zu danken,

daß er uns Gotthelfs Menschenbild

neu und umfassend in Erinnerung
gerufen hat.

Das zweite Werk, die Dissertation
des leider viel zu früh verstorbenen
J.-D. Demagny, ist schon deshalb
verdienstlich, weil es versucht, Gotthelf
und Keller in Frankreich bekannt zu
machen 2). Heben wir hier nur Demagnys
Ausführungen über jenen hervor. Der
Verfasser hat sich nicht nur in der
Gotthelfliteratur, sondern auch in den
politischen Verhältnissen der Schweiz
um die Mitte des 19. Jahrhunderts
umgeblickt. Ausgiebig schöpft er aus den
Briefen Gotthelfs, die erst in den letzten

Jahren durch den Eugen Rentsch

Verlag vollständig herausgegeben worden

sind. Es ist klar, und der Verfasser
wußte das sicher auch, daß Gotthelfs
politische Ansichten uns heute kaum
besonders interessieren würden, wenn er
nicht ein großer Dichter und prophetischer

Mahner gewesen wäre. Nach
einer kurzen Biographie behandelt
Demagny Gotthelfs Stellung zum Liberalismus,

Sozialismus, Kommunismus und
Radikalismus. Eine Charakterisierung
des Konservatismus Gotthelfs und seiner

christüchen Staatsidee beschließt
die Arbeit. Demagny macht keinen
Versuch, Gotthelfs zweifellos einseitiges
Bild des Radikalismus zu korrigieren.
Aber da hat er manche Gotthelf-Deu-
ter unserer Tage auf seiner Seite. Im
großen und ganzen ist Demagnys Studie,
die Darstellung eines Fremdsprachigen,
doch eine sympathische Leistung.

Kurt Guggisberg

Hofmannsthal und Borchardt im Spiegel ihrer Briefe

Wenn immer wir über das
Geheimnis menschlicher Größe nachdenken

— und wir sollten nicht müde werden,

es zu tun —, erkennen wir, daß
es zum Wesen des außerordentlichen
Menschen gehört, daß er anderen
außerordentlichen Menschen seiner Epoche
begegnen darf. Echte Freundschaft, ist
wie echte Liebe ein besonderes
Gnadengeschenk im Leben des Menschen. Doppelt

dies im Leben dessen, der durch
Tat und Werk auf und für andere
Menschen zu wirken berufen und begnadet
ist. Diese Erkenntnis fand ich bestätigt,
als vor einigen Jahren ein schönes, leider

viel zu wenig bekannt gewordenes
Buch über Hugo von Hofmannsthal
erschien, das den Untertitel «Die Gestalt
des Dichters im Spiegel der Freunde»
trug. Es zeigte sich hier, wie viele
Menschen Hofmannsthal als ihren Freund
betrachteten. Die Frage mag aber in
diesem Falle offen bleiben, ob er selbst
alle, die in diesem Bande zu Wort kamen,
als Freunde in dem hohen, ernsten
Sinne, den er selbst dem Wort zulegte,
erkannt hätte. Indessen wissen wir, daß
ihm Freundschaft ein hohes und höchstes

Gut war. Ein Briefwechsel wie der
mit Eberhard von Bodenhausen, auf den
ich in dieser Zeitschrift jüngst hinwei¬

sen durfte (Schweizer Monatshefte, Mai
1954, S. 98—102), konnte das zeigen.
Nun liegt bereits wieder ein neuer
Briefwechsel vor, und zwar mit einem um
wenige Jahre jüngeren Dichter hohen Ranges,

einem Manne, dessen großes,
weiträumiges und gültiges Werk noch kaum
erkannt, geschweige in seinem Reichtum
ausgeschöpft ist: Rudolf Borchardt.
Wir erinnern uns bei dieser Gelegenheit
des Briefwechsels, den Hugo von
Hofmannsthal über einige Zeit hin mit Stefan

George führte. Dabei wird manchem
Leser wieder ins Bewußtsein treten, wie
hier der jüngere, zartere, sensiblere
Hofmannsthal dem älteren, stärkeren,
in Fragen des Künstlerischen herrscherlichen

Stefan George gegenübertrat, ihn
verehrend, nicht aber ihn Hebend, ihn
bewundernd, ihm zu Dank verpflichtet,
nicht aber, wie Stefan George das
forderte, sich ihm ergebend, ihm rückhaltlos

folgend, sich ihm unterwerfend. Die
Freundschaft zerbrach, der Briefwechsel
brach ab, die Bewunderung für Stefan
Georges Werk blieb indessen bei
Hofmannsthal bis ans Ende seiner Tage
lebendig.

Anders dieser Briefwechsel mit
Rudolf Borchardt. Hier tritt dem Wiener
Dichter ein jüngerer Zeitgenosse ge-



Bücher-Rundschau 485

genüber, der mit der ganzen Leidenschaft

seiner Seele, seines starken Herzens

und seines reichen Geistes das
Jugendwerk Hofmannsthals in sich
aufnahm, der sich zu dem um wenige Jahre
Älteren bekannte, der ihn suchte, um
ihn, und, durch sein eigenes Wort, für
ihn warb. Hofmannsthal nimmt diese
Werbung an. Es bildet sich eine Freundschaft,

und diese Freundschaft, wiederum

zweier sehr verschiedener Geister,
spiegelt sich in einem Briefwechsel, der
das uns vertraute Bild Hofmannsthals
vertieft, der ihm neue geistige und
menschliche Züge leiht, der aber vor
allem das Bild Borchardts, dieser so
schwer faßbaren, komplizierten und
eigenwilligen Persönlichkeit, in neuem
Lichte erscheinen läßt. Zum ersten Male
werden hier Briefe Borchardts in größerer

Zahl vorgelegt. Zum ersten Male
lernen wir diesen überlegenen und starken

Dichter und Künstler, diesen
großartigen Redner und besorgten Bewahrer
des deutschen und abendländischen Erbes

und nicht zuletzt den eigenwiüigen
Übersetzer aus persönlichen Bekenntnissen

kennen. Wir finden bestätigt, was
uns die Werke vermittelt haben.

Hugo von Hofmannsthal selbst hat
über diese Freundschaft den Satz
aufgeschrieben: «Zwischen mir und
Borchardt steht es so, daß einmal, in einem
sehr frühen entscheidungsvollen Augenblicke

des Lebens ich oder meine
Arbeiten, die ja nichts anderes waren als
Form gewordene Seele, ihm sehr viel
zu geben vermocht haben und daß er
mir seitdem eine rührende Treue
bewahrt.» Diese Treue ist es, die sich
durch die fast dreißigjährige Freundschaft

bewährt hat. Zwei Menschen
sehr verschiedener seelisch-geistiger
Artung und sehr verschiedener Herkunft
— Hofmannsthal der Wiener und
Borchardt der Norddeutsche, der Preuße
—, beide besonders eigen und ausgeprägt
in ihrer Haltung, ihrer seelisch-geistigen

Struktur, wissen sich verbunden in
dem gemeinsamen Willen zum Werk, in
der gemeinsamen Leidenschaft für die
Diehtung. Ihre Briefe sind menschliche
Bekenntnisse derart, daß das Leben, das
sie führten, auf eine ergreifende Weise
sichtbar wird, sie sind aber auch Zeugnisse

für ihr Ringen um die Fragen der
Kunst und der Kultur. Formprobleme
werden hier ebenso erörtert wie die Fragen

der Bewahrung und Erhaltung des
Erbes oder die Möglichkeiten der Über¬

setzung. Politische Fragen im höchsten
Sinne stehen, besonders während des

ersten Weltkrieges, ebenso zur Diskussion

wie die Fragen der Lebensführung
und der Möglichkeit einer geistigen
Existenz schlechthin. Dabei zeigt sich, daß
Männer wie Hofmannsthal und
Borchardt in einem anhaltenden, zäh geführten

Kampfe gegen die Verfallserscheinungen

ihrer Epoche standen. Wir sind
heute leicht geneigt, dies zu übersehen
und die Epoche selbst nach den großen
Werken und Werten zu beurteilen, die
in ihr hervorgebracht wurden. Aus diesen

Briefen aber entnehmen wir, wie
sehr diese Freunde aHein standen, wie
viele Enttäuschungen ihnen zuteU wurden,

wie besonders das Werk Borchardts
kaum in die Breite wirkte. Wieder aber
wird auch aus diesem Briefwechsel die
gelassene Ruhe und Sicherheit
Hofmannsthals sichtbar, die die Grundlage
seiner menschüchen und geistigen Größe
ausmacht. Im Gegensatz zu ihm drängt
die kämpferische, unruhige, leiden-
schaftUchere Natur Borchardts nach
Erfolg und Wirkung. Nicht selten muß
Hofmannsthal mahnen und beschwichtigen,

immer wieder erinnert er daran,
daß im Bereiche der Kunst nichts
erzwungen und nichts forciert werden
kann. Auch diese Freundschaft ist nicht
ohne Gefährdung. Hofmannsthals
sensible, leicht verletzliche Natur, die dem!
leidenschaftlichen Andringen des jüngeren

Freundes nicht immer gewachsen
ist, fühlt sich von dem gut gemeinten
Vorwärtsdrängen Borchardts leicht
bedroht. Er zieht sich mitunter zurück,
aber die Treue Borchardts und die tiefe
Liebe Hofmannsthals zu dem, in dem

er einen außerordentlichen Menschen
und Künstler verehrt, räumt jedesmal
die entstandenen Mißverständnisse wieder

aus dem Wege. Die Freundschaft
starker Persönlichkeiten muß sich in
solchen Stunden der Gefährdung bewähren

und wächst dabei in jene reinen
Höhen, da einer dem andern sein Bestes
zu geben vermag.

Daß auch der Hintergrund der
Epoche mit aflem, was sie an Großem
und schon Drohendem in sich barg,
sichtbar wird, daß andere Zeitgenossen,
vor allem Rudolf Alexander Schröder,
der Freund beider Briefschreiber, in
Erscheinung treten, verleiht dem Buche
einen besonderen Reiz. Wir legen den
Band aus den Händen mit dem Gefühl,
an einem Gespräch zweier außerordent-



486 Bücher-Rundschau

licher Geister teilgenommen zu haben,
zweier Männer, die, leidenschaftlich um
die Kunst bemüht, in souveräner Weise
über das reiche abendländische Erbe
verfügten in einer Zeit, in der dieses Erbe
schon bedroht war und die Kräfte der
Zerstörung bereits sichtbar wurden. Aber
noch liegt ein heller unvergeßlicher
Glanz über den Briefpartnern und über
denen, die ihren Weg kreuzen. Daß wir
durch diese Briefe an ihrem Glück und
auch an ihren Sorgen teilhaben dürfen,
ist uns ein bedeutsames Geschenk.

Die Herausgabe des Bandes danken
wir der Witwe Rudolf Borchardts, Frau
Marie Luise Borchardt, und dem uner¬

müdlichen Verwalter von Hofmannsthals
Nachlaß, Dr. Herbert Steiner, dem bei
dieser Gelegenheit ausdrücklich Dank
gesagt werden soll für die Treue und
die Sorgfalt, mit der er seit vielen Jahren

seines Amtes waltet. Er hat dieses
Buch mit philologischer Präzision ediert
und durch viele Anmerkungen auch für
den mit der Zeit und dem Werk der
beiden Dichter weniger vertrauten Leser
zugänglich gemacht1).

Otto Heuschele

x) Hugo von Hofmannsthal/Rudolf
Borchardt: Briefwechsel. Verlag S.

Fischer, Frankfurt a. M. 1954.

Der junge Arbeiter von heute

Das hier besprochene, auf Wiener
Erkenntnissen aufgebaute Buch ist auch
für den soziologisch und politisch
interessierten Schweizer von erheblichem
Wert Voraussetzung ist allerdings,
daß bei der Lektüre und beim Versuch,
Vergleiche mit der Schweiz herzustellen,

jene Retouchen und Einschränkungen
angebracht werden, die sich aus

unseren durch keinen Krieg
durcheinandergebrachten, viel ausgeglicheneren
Verhältnissen ergeben. Der Verfasser
neigt an sich schon zu Übertreibungen
und zu überspitzten Formulierungen
seiner zweifellos intelligenten Zeitkritik.
Sie trifft in dieser prononcierten Weise
für die Schweiz nicht zu, vermag aber
gleichwohl Tendenzen herauszuschälen,
die für unsere Verhältnisse vielleicht
nicht gerade in die Augen springend,

jedoch trotzdem latent vorhanden

sind und es verdienen, daß man
sich mit ihnen beschäftigt und sie zu
verstehen sucht. Jedenfalls werden alle
diejenigen, die sich in irgend einer Form
mit der Arbeiterschaft und ihren
Problemen zu befassen haben, seien sie
Arbeitgeber oder Wahrer der
Arbeiterinteressen, die Schrift mit Gewinn zur

Karl Bednarik: Der junge
Arbeiter von heute — ein neuer Typ.
Gustav Küpper Verlag, Stuttgart 1953.
— Wir verweisen auf die Besprechungen
dieses Buches im Märzheft «Zeitwende»
(Hamburg) und Aprilheft «Kontinente»
(Wien).

Hand nehmen. Man wird sich bei uns
darüber nicht, wie es offenbar in Wien
der Fall war, leidenschaftlich streiten,
aber als Wegweiser zum besseren
Verständnis bestimmter soziologischer
Erscheinungen hat sie unbestreitbaren
Wert.

Der Verfasser, ursprünglich selbst
Arbeiter und aus der sozialistischen
Arbeiterbewegung hervorgegangen, distanziert

sich von jeglicher Politik und bittet
den Leser, das Buch nicht unter politischen

Gesichtspunkten zu beurteilen.
Das hindert ihn nicht, mit dem Sozialismus

als revolutionärer Bewegung
teilweise scharf ins Gericht zu gehen, aber
auch das Bürgertum kommt schlecht
weg, etwa mit der nachfolgenden
Bemerkung: «Es sei nur auf die erschütternde

Geistlosigkeit der üblichen
bürgerlichen Politik verwiesen, die es sich
heute angelegen sein läßt, mit dem
Sozialismus in Konkurrenz zu treten, statt
ihm zu widersprechen.» Abgesehen von
solchen sehr kritischen Zwischenbemerkungen

beschränkt sich der Verfasser
darauf, den heutigen Geisteszustand des
Arbeiters zu analysieren und objektiv
zu würdigen, ohne ihn an einem Wunschbild

zu messen, ja, was man vielleicht
am meisten vermißt, ohne ein Ziel für
die Weiterentwicklung zu fixieren oder
eine Idee zur Überwindung des
«Engagements am Nullpunkt» zu äußern. Es
wird sozusagen dem Temperament des
Lesers überlassen, aus der Analyse, die
an sich weder gut noch böse ist, auf die



Bücher-Rundschau 487

Weiterentwicklung zu schließen, die gut
oder böse sein kann.

Immerhin, das «Engagement am
Nullpunkt» hat den Vorteil, daß im
neuen Arbeitertyp der «ideologische
Starrkrampf» des Arbeiters — man darf
nicht übersehen, daß neben dem
Sozialismus auch das Erlebnis des National-
sozialismus zu überwinden war —
gelöst ist, und die MögUchkeit, daß daraus

ein wertbewußtes Menschentum
hervorgehen kann, besteht durchaus. Der
neue Typ ist im Durchgangsstadium. Der
Arbeiter mag in diesem Zustand seine
Gefährlichkeit als radikale Masse
verloren haben, doch liegt auch in seiner
Nichtentscheidung eine große Gefahr.
Jedenfalls verdient der Verfasser
Unterstützung, wenn er den kulturtragenden
Schichten ihre große Aufgabe der
Erziehung gerade auch in dieser Beziehung
in Erinnerung ruft.

Eine gewisse Wehmut läßt der
Verfasser darüber durchschimmern, daß es
den Arbeiter in seiner ideologischen
Bedeutung, d. h. in jener Qualität, welche
ihm die intakte marxistische Ideologie
einstmals verlieh, nicht mehr gibt. Das
Klassenbewußtsein ist geschwunden und
durch das «Diktat des Wohlstandes»
abgelöst, das die gewaltigen Änderungen
in der Mentalität der Arbeiterschaft
hervorgerufen hat.

Der Verfall des alten Klassenethos
ist nach dem Verfasser bestimmend für
den neuen Arbeitertyp, der vor allem
einmal durch seine Abwesenheit vom
offiziellen Leben auffällt, der unpolitisch,

antikollektiv und zuweilen asozial

ist und einen starken Zug zum
Anarchischen aufweist. Die folgende Charakterisierung

ist sehr bezeichnend und dient
dem Verständnis: «Wenn auch von den
extremen Erscheinungen der unmittelbaren

Nachkriegszeit abgesehen werden
soR, so kann doch das beharrliche
Festhalten großer Teile der Jugend an den
damals allgemein sichtbar gewordenen
Formen nicht übergangen werden.
Geblieben ist das intensive Vergnügungsleben,

der Hang zu modischer Übertreibung,

die kriminelle Anfälligkeit, das
Zusammenschließen zu kleinen, rudel-
förmigen Haufen und das Meiden der
politischen Organisationsformen.» Ge-
büdet wird dieser Typ durch den Film,
der Verfasser spricht vom «Kultraum
Kino», hier lösen Illusionen das
unentwickelte Ich-Bewußtsein ab, hier wird
die «Lüge von der Unabhängigkeit» zum
Lebensstil gemacht. Es entsteht ein
Doppelleben, das auf Illusionen beruht, das
eigentliche Arbeitsleben dient nur dazu,
die Lebenskosten zu bestreiten. Die
Arbeitsmoral ist entsprechend locker. Das
Verhältnis zu Staat, Parteien und
Gewerkschaften ist nur auf Forderungen
abgestimmt. Insbesondere die
Versicherungsinstitutionen werden schamlos
ausgenützt. Das Arbeitsleben wickelt sich
so ohne Ethos und ohne Beziehung ab
und ist hauptsächlich auf das Vergnügen
ausgerichtet. Das alles ist möglich, weil
die wirtschaftliche Not fast völlig
verschwunden ist. Der gehobene
Lebensstandard und die Technisierung bilden
die äußere Voraussetzung der beschriebenen

Erscheinung.
Eugen Hugentobler


	Bücher-Rundschau

