
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 7

Artikel: Gotthelf, der Angefochtene

Autor: Fehr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTHELF, DER ANGEFOCHTENE

VON KARL FEHR

Als im Jahre 1850 Jeremias Gotthelfs «Käserei in der Veh-
freude» erschien, ein Werk von sprühender Lebensfreude und
Humor, wurde dem Dichter der Vorwurf gemacht, er verrate durch
seine genaue Beschreibung des Käsens die Fabrikationsgeheimnisse
der emmentalischen Käseproduktion. Was ein Vorzug seiner
Schreibart und seines Darstellungsstils ist, nämlich die Dinge und
Vorgänge gleichsam selber sprechen zu lassen, und sie so mit
untrüglicher Genauigkeit vor unsere Einbildungskraft zu zaubern, das
wurde ihm böswillig ausgelegt. Ja, noch mehr: es hat sich aus
derselben Zeit ein anonymer Brief erhalten, in welchem der Verfasser
der «Käserei in der Vehfreude» darauf aufmerksam gemacht wird,
daß gewisse Personen, die sich in seinen Büchern, besonders in der
«Vehfreude», beleidigt glaubten, beabsichtigten, seiner Person
nachzustellen, und daß er, besonders bei Nacht, auf der Hut sein solle
(8, 225). Sagen wir es offen: der Bedeutung des genannten Buches
stand Gotthelfs engere und weitere Heimat nicht nur verständnislos

gegenüber, sie nahm es sogar mit Mißtrauen und Feindschaft
auf. Ja, Gotthelf mußte es in den letzten Jahren seines Lebens
erfahren, daß die Presse seiner Heimat eine beispiellose
Lästerkampagne gegen ihn eröffnete, die vor keiner Gemeinheit Halt
machte. Man wagte sogar, die stümperhafte Nachahmung eines
Plagiators namens Samuel Haberstich, der sich «Jeremias Gotthelf jr.»
nannte, dem wahren Gotthelf als Muster hinzustellen. Haberstichs
«Patrizierspiegel», ein Gegenstück zu Gotthelfs «Bauernspiegel»,
wurde als schriftstellerische Meisterleistung taxiert. «Dieser Jeremias

Gotthelf» (gemeint der Plagiator), hieß es da, «beschreibt
weder die Lebensgeschichte Uli, des Knechts, noch die des Anna
Bäbi Jowäger — er steigt nicht in den Schlamm, um die Versunken-
heit und Fäulnis der menschlichen Gesellschaft dort aufzusuchen
und als wohlriechenden Dessert auf die Tafel der Reichen und
Wohlgenährten zu tragen — er bedeckt nicht die Sünden und Laster der
höheren Stände mit dem Mantel christlicher Liebe, um mit der Spürnase

eines Trüffel-Hundes in den Hütten des Elendes die Bruchstücke

menschlicher Verworfenheit zusammenzulesen und sie der
erstaunten Welt über den Kopf zu werfen.»

So dankte man damals dem untrüglichen Maler des bernischen
Bauerntums, wie Gotthelf heute so gerne etikettiert wird, für seine



434 Karl Fehr

unverblümten und wahren Schilderungen der Zustände. Und damit
noch nicht genug, man warf dem Pfarrer von Lützelflüh die niedrigsten

Instinkte vor. «Der Herr Pfarrer», schreibt die «Berner-Zeitung»,

der wir auch die vorangehenden Zitate entnommen haben, «hat
unter dem Namen von ,Jeremias Gotthelf eine Menge sogenannter
Volksschriften herausgegeben, worin er, besonders in den neuesten,
die sittlichen Zustände des Berner Volkes in einer Weise schildert,
die jeden Volksmann entrüsten muß. Der Herr Pfarrer wälzt sich
mit sichtbarer Lust in den gemeinsten Gemeinheiten und erzählt
und malt Züge aus dem Volksleben, die entweder nie vorkamen
oder über die man im höchsten Grade erstaunen muß, wie ein Herr
Pfarrer sie wissen kann... In den Salons der vornehmen Welt in
und außer dem Kanton werden diese Bücher sehr amüsant und pikant
gefunden; aber jede Achtung für den sittlichen und moralischen
Zustand unseres Volkes geht an den verleumderischen, gemeinen
Schilderungen des Herrn ,Gotthelf zugrunde. Der Herr Pfarrer
verschachert den moralischen Ruf des Bernervolkes um Schriftstellergeld,

verleumdet ein ganzes Volk und eine Volkspartei und predigt
Religionsgefahr, um dafür nach der Bogenzahl bezahlt zu werden»
(8, 414 f.).

Diese entschiedene Ablehnung Gotthelfs dauerte weit über den
Tod hinaus fort. Das «Emmentaler-Blatt» wußte der Todesnachricht
nichts beizufügen als den trivialen Wunsch «Friede seiner Asche!»,
was doch nichts anderes bedeutet, als daß man noch immer alles,
was nicht sterbliche Hülle war, mit unversöhnlichstem Haß
verfolgte, und daß es dem Schreiber der Todesnachricht Mühe machte,
den Toten in Frieden zu lassen.

Dies war die allgemeine Stimmung beim Ableben des Dichters.
Mochte man seinen Schriftstellerruhm noch einigermaßen anerkennen,

so verurteilte man doch aufs schärfste die unselige politische
Agitation. Diese habe, so bemerkte ein Blatt aus der Ostschweiz,
Gotthelfs Ruhm in den letzten Jahren vergällt («Der Wächter»,
Weinfelden, 26. Okt. 1854). Man machte es dem Dichter zum
Vorwurf, daß er für einen Berliner Verleger schrieb, und behauptete,
er hätte eigentlich seine letzten Bücher nur in dessen Auftrag und
für das norddeutsche Publikum verfaßt, so «Der Bund» vom 25.
Okt. 1854.

Kein Zweifel, Gotthelf ist als Vereinsamter gestorben; sein
Freundeskreis aus der Studentenzeit und aus seinen Vikariats- und
früheren Amtsjahren war bis auf wenige auseinandergebröckelt, und
diese wenigen waren zumeist Außenseiter, die vom damaligen öffentlichen

Leben und von der Politik an den Strand geworfen worden
waren. Tatsächlich schien die Umwelt mit ihrem Urteil recht zu
haben; die wirtschaftliche und politische Entwicklung jener Zeit



Gotthelf, der Angefochtene 435

strafte Gotthelfs düstere Prophezeiungen Lügen, und der junge
Bundesstaat von 1848 entfaltete sich auf schönste Weise, obschon
ihn Gotthelf entschieden abgelehnt hat. Der Radikalismus, der in
den fünfziger Jahren in den meisten Kantonen und im Bund
tonangebend war, verfiel nicht, wie Gotthelf meinte, einem rücksichtslosen

Materialismus. Die führenden Männer lenkten vielmehr den
Staat mit Besonnenheit und politischer Klugheit. Gotthelf hatte zu
schwarz gesehen, wenn er die herrschende politische Richtung als
Auswurf des Teufels betrachtete, und in dieser ablehnenden Haltung
hatte er sich in den letzten Jahren versteift. Noch zu Anfang seines

Todesjahres plante er, eine beißende Satire auf die eidgenössischen
Herren zu Bern zu schreiben, die an Schärfe «Zeitgeist und Berner
Geist» weit überbieten sollte. «Denen setze ich noch einmal ein
Dokument, daß die Nachwelt sich daran erbauen soll. Das sind
Gegensätze, die alten Schweizer und dieses windige Fötzelzeug!»,
drohte Gotthelf noch am 24. Januar 1854.

Gewiß, hier standen sich Verkennung und Verkennung schroff
gegenüber: Haß und Verbitterung waren soweit gediehen, daß ebenso

wenig, wie Gotthelf der politischen Entwicklung eine günstige Seite
abgewinnen konnte, noch irgend jemand in seiner Nähe war, der
die Größe seiner dichterischen Leistung rückhaltlos anerkannte.
Darum verhallte auch Gottfried Kellers herrliches Urteil über seinen
Berner Landsmann, das er bei der Nachricht von dessen Ableben
in einer deutschen literarischen Zeitschrift ausgesprochen hat,
sozusagen ungehört. Gottfried Keller allein brachte es damals über
sich, zwischen dem Künstler Jeremias Gotthelf und dem konservativer

Politiker Albert Bitzius, den er ablehnte, zu trennen. Obschon

überzeugter, ja extremer Radikaler, vergaß er über dem politischen
Antipoden den großen Epiker nicht. Er redete von Gotthelf bereits
als von einem epischen Genie, der an die Dichter anderer
Jahrtausende gemahne, und hob hervor, daß die schweizerische Nation
in Gotthelfs Schriften ein ganz solides und wertvolles Vermögen zur
Erbauung und Belehrung besitze. «Denn nichts Geringeres haben
wir daran als einen reichen und tiefen Schacht nationalen,
volksmäßigen, poetischen Ur- und Grundstoffes, wie er dem Menschengeschlecht

angeboren und nicht angeschustert ist, und gegenüber
diesem politiven Gute das negative solcher Mängel, welche in der
Leidenschaft im tiefen Volksgeschick wurzeln...»

Verhehlen wir uns nicht, daß mehrere Generationen darüber
hinweggehen mußten, bis diese großartige Erkenntnis Gottfried
Kellers Gemeingut wurde, bis man erkannte, welch gewaltiger Schatz
uns in den Werken Gotthelfs geschenkt ist. Es ist noch nicht lange
her, seitdem man über Radiohörspiele, Bildberichte und Filme Gotthelf

zu popularisieren sucht. Wer aber glaubt, Gotthelfs Bauern-



436 Karl Fehr

romane würden sich in der heutigen Bauernwelt einer großen
Beliebtheit erfreuen, dürfte einer Illusion verfallen sein, es sei denn,
daß man Gotthelf auf romantisch gefärbten Heimatstil reduziert.
Denn noch immer gibt es nur wenige, welche die Schärfe der
Gotthelfischen Urteile vertragen, obschon sich heute manche seiner
politischen Erkenntnisse in unheimlicher Weise bewahrheitet haben.
Man hat dem Dichter auch vorgeworfen, er mache aus der Bernerwelt

Berliner Salonpoesie. Diese Behauptung hat insofern etwelche
Berechtigung, als unser Dichter noch heute in Kreisen von Lehrern,
Geistlichen und Intellektuellen im weiteren Sinne auf tieferes
Verständnis stößt als unter manchem breiten Walmdach seiner engeren
Heimat. So erfreulich die Gotthelf-Renaissance im ganzen ist, so
dürfen wir doch nicht an der Tatsache vorbeigehen, daß Radio und
Film den Dichter den Massen in einer Art schmackhafter Zubereitung

vorsetzen. Es gilt auch darauf hinzuweisen, daß die Stätte,
wo seine Bücher entstanden sind, weniger durch pietätvolle Liebe
Einheimischer, als durch auswärtige Freunde geschmückt wurde
und daß man noch immer ein steiles Straßenbord für das Denkmal

in Lützelflüh als genügend erachtet. An diesen Tatbeständen
kann auch die museale Umgestaltung von Spycher und Pfarrhaus
Lützelflüh nichts ändern. Von außen gesehen macht sie trotz
ernsthafter Bemühung um Wahrung des Echten doch den Eindruck, als
ob sich nun die Verkehrswerbung dieses zügigen Objektes bemächtigt

habe. Man möchte darum füglich bezweifeln, daß ein Geist
aus Gotthelfs Geiste aus allen Veranstaltungen des Jubiläumsjahres
spricht.

II.
Aber es gibt noch andere Züge an Gotthelf, die je und je die

Kritik herausgefordert haben. Da ist vor allem jene Gruppe von
Literaturwissenschaftern zu nennen, denen von ihrem klassizistischen

und puristischen Standpunkt aus Gotthelf ein Dorn im Auge
ist. Schon zu seinen Lebzeiten wurde ihm Freude an Schmu,tz und
Gosse vorgeworfen. So nimmt z. B. der Breslauer Rudolf von
Gottschall jene berüchtigte Jauchegrubenszene in «Uli der Knecht» zum
Ausgangspunkt, um Gotthelfs Unpoesie anzuprangern. Das Urteil
Richard Weitbrechts, eines Württembergers, aus dem Jahre 1880,
lautet nicht anders und mag hier für viele angeführt werden: «Es
kann nichts Unkünstlerischeres geben als diese Geschichten, dürftige
Komposition, langatmige Perioden, ganze Seiten in abhängiger Rede,
barbarisches Deutsch, viel Geschwätz und dabei ein solch durchdringender

Geruch des Kuhstalles über dem ganzen, daß nicht bloß
Städter sich die Nase zuhalten müssen. Wenn das noch Poesie ist,
dann kann Apoll sich zur Ruhe setzen, oder wir müssen ihn unter dem



Gotthelf, der Angefochtene 437

Bilde einer Schweizerkuh verehren.» Erstaunlicherweise besteht bis
auf den heutigen Tag oft noch ein sehr geringes Verständnis für
Gotthelfs dichterische Sprache. Man glaubt daher immer wieder
berechtigt zu sein, Gotthelf am Zeuge zu flicken. Sonst hätte ein deutscher

Verlag sich nicht angelegen sein lassen, einen ins Hochdeutsch
transponierten, allerdings oberdeutsch gefärbten Gotthelf herauszugeben;

als ob man nicht durch eine vernünftige Kommentierung die
Dialektausdrücke dem Unkundigen verständlich machen könnte
(Uli der Knecht, der Pächter, Knaur-Ausgabe, München 1954).

Dieses Bedürfnis nach Verbesserung Gotthelfs kommt aber auch
an anderen Stellen zum Ausdruck, so wenn der bernische
Schriftstellerverein zum Gedenkjahr ein Preisausschreiben für Gewinnung
eines guten Bühnenstücks nach einem Werk Gotthelfs veranstaltete.
Sieht es nicht so aus, als ob man damit Gotthelf mundgerechter machen
wollte? Zudem geht man an der Grundtatsache vorbei, daß Gotthelf
Epiker, Erzähler und nicht Dramatiker ist. Jedenfalls ist es kein
Zeugnis jener ernsten und tiefen Pietät, die wir einem dichterischen
Gesamtwerk gegenüber stets zu üben haben. Statt in die Welt Gotthelfs

hinein, führen solche Wege von ihm weg. Wie in Film und
Hörspiel nimmt man auch hier das völlig Unwichtige, die Fabel,
die jeder einigermaßen begabte Erzähler erfinden kann, für wichtiger

als das Wort, das in Gotthelf tief und lebendig und unverrückbar
Gestalt geworden ist.

III.
Es gibt jedoch noch eine dritte Angriffsfront gegen das Gesamtwerk

Gotthelfs. Sie richtet sich auf die Theologie des Dichters. Neu
entfacht wurde dieser Kampf, als eine größere Anzahl Predigten
des Dichters veröffentlicht wurde. Damals, im Jahre 1944, ging man
nicht nur an diesen sprachlich zum Teil meisterlichen Schöpfungen
vorbei, es wurde sogar daran gezweifelt, ob Gotthelf überhaupt wirklich

gepredigt habe. Man billigte ihnen höchstens die Bezeichnung
«Geistliche Reden» zu; seine Gedanken wurden höchstens als

Anregung zu lebendiger Auseinandersetzung und deutlicher Distanzierung

anerkannt. Dieser Angriff traf den Dichter aus dem Lager jenes
Bekenntnisses, dem er selber einst angehörte. In dieser Richtung
geht die Kritik Dr. W. Bieders («Glarner Nachrichten», 12. 4.

1944). Bieder wirft Gotthelf vor, er halte sich nicht an die Textworte,
sondern nehme das Bibelwort nur zum Motto seiner lockeren
irdischen Gedanken. Die Predigt sei, so behauptet Bieder, nicht ein
Ereignis, «da dem Prediger und der Gemeinde völlig Neues als
Heroldkunde aus einer andern Welt gesagt wird». Der Rezensent
verwirft aber auch die Auffassung, daß Predigt Lehre sei und sieht
darin Gotthelf seiner Zeit verhaftet, die unfähig gewesen sein soll,



438 Karl Fehr

i
frei von Lehrhaftigkeit die Wahrheit zu verkünden. Wie, so möchten

wir dazu fragen, deutet denn Bieder und die theologische Richtung,

der er angehört, die Bergpredigt Jesu Christi? Und ist es nicht
Vermessenheit, für das Predigtwort eo ipso die Gottesunmittelbar-
keit zu beanspruchen und Gotthelf, diesem sprachschöpferischen
Genie, die Fähigkeit zum Predigen abzusprechen, weil er sich seiner
menschlichen Grenzen bewußt war, bewußt war, daß auch sein Wort
jederzeit, auch auf der Kanzel, Menschenwort und nicht Gotteswort
sei, höchstens aus göttlichem Geiste angeregt?

Wenn aber Gotthelf in Anlehnung an jahrtausendealte philosophische

Anschauung die Welt unter dualistischem Aspekt sieht und
dem Geiste zwar den Vorrang läßt, aber zugleich der geistigen und
der körperlich-räumlichen Welt ihren Teil geben möchte, und wenn
er dem uralten Entwicklungsglauben folgt und auf eine endliche
Durchdringung und Durchgeistigung der Welt hofft, folgt er darum
wirklich einem überwundenen Standpunkt? Es wird einem Nicht-
theologen auch schwer fallen, sich in die Spitzfindigkeiten dogmatischer

Logistik zu versteigen angesichts des gewaltigen sozialen
Helferwillens, der aus allen Worten und Taten Gotthelfs spricht. Ebensowenig

will einem die Behauptung einleuchten, daß Gotthelf dem
Naturpantheismus und dem Materialismus der folgenden Jahrzehnte
Vorschub geleistet habe; eine einigermaßen gründliche Lektüre des
Schulmeisterromans würde ohne weiteres solche Verstiegenheiten
verhindert haben. Gotthelfs Naturverehrung ist niemals Pantheismus,
weil er je und je Natur und Mensch, Werden und Vergehen als Ausfluß

der ewigen, unsagbaren Größe und Gnade Gottes betrachtete.
Und weil Gotthelf die Gottesunmittelbarkeit Jesu ablehnte und ihn
nicht als göttliche Instanz, sondern nur als Mittler betrachtete, als
Brücke zu jener Wahrheit, die sich dem Menschen nie entschleiert,
darum wird ihm der wahre Christenglaube abgesprochen und mit
Bedauern seine Verfallenheit an den Zeitgeist festgestellt, an jenen
Zeitgeist, den der Dichter gegeißelt und als Ausfluß des Teufels
gebrandmarkt hat. So wird Gotthelfs Lehrweise abgelehnt und, da
er in seiner Offenheit den neuen Glaubensformen nicht entspricht,
mit Bedauern auf die Seite gestellt. Man wirft ihm auch katholi-
sierende Tendenzen vor — zum Beispiel Eduard Bueß in seinem Buch
«Jeremias Gotthelfs Gottes- und Menschenverständnis»—, weil das
Mittlerwerk Christi bei ihm seines ausschließlichen Charakters
entkleidet und er es wagte, neben Christus Heinrich Pestalozzi zu stellen
und ihn einen modernen Heiligen nannte.

In der Tat liegt Gotthelfs Größe auf anderer Ebene. Jeder
Versuch wird scheitern, ihn einer dogmatischen Richtung oder einer
konfessionellen Gruppe zuzuweisen. Bedeutet dies doch eine
Vergewaltigung seiner universalen religiösen Schaukraft. Gotthelf ent-



Gotthelf, der Angefochtene 439

warf einmal in seinen jüngeren Jahren eine Auseinandersetzung mit
dem Katholizismus. Allein schon die bernische Reformationsfeier des
Jahres 1828 wurde in erster Linie zu einem flammenden Protest
wider die Mißstände im eigenen Lager. Schon damals wußte er, daß
die Reformation nie aufhören dürfe, daß nur in einer reformatio
perpetua der Geist lebendig blieb. Schon in der Zeit von Herzogenbuchsee

kämpfte er gegen jede dogmatische Verhärtung und gegen
Überheblichkeit in jedem Lager. Darum unterblieb die genannte
konfessionelle Grenzbereinigung. An ihre Stelle trat mehr und mehr
eine ökumenische Hoffnung, ein Streben, alle christlichen Konfessionen

und alle christlichen Kräfte zu sammeln, um mit ihnen Seite
an Seite wider den Ungeist, wider den Materialismus, wider die
Abgötterei des Staates und aller irdischen Institutionen zu kämpfen.
Diesen Willen zum ökumenischen hat er unmißverständlich
ausgedrückt in einem Briefe an den Luzerner Radikalen Maurus August
Feierabend: «Sind Sie wirklich von Herzen ein Katholik, so müssen
Sie vom Radikalismus lassen, und sind Sie ein vernünftiger Katholik,

so müssen Sie helfen, Wasser ins Feuer tragen und nicht nach
öl schreien. Ich bin reformiert und werde es, so Gott will, bleiben,
aber ich ehre jede Konfession, sehe in jeder den Weg zum Himmel,
in jeder den Ausdruck einer Kulturstufe oder einer nationalen
Eigentümlichkeit. Ich möchte Frieden mit jeder, aber ich hoffe, daß einmal

vielleicht, aber wir erleben es jedenfalls nicht, die verschiedenen
Wege zusammenlaufen und zwar nicht erst im Himmel» (6, 160).

Von diesem universalen Entwicklungsglauben aus, der übrigens
mit der Fortschrittsgläubigkeit der damaligen Zeit nichts zu tun hat,
ist auch ein Satz in einem Brief an Joseph Burkhalter aus der
nämlichen Zeit zu verstehen, worin er sagt, daß es schwer halten würde,
«sieben Schulmeister aufzutreiben, welche den sieben Weisen
Griechenlands an die Seite zu setzen wären. Und ich bin überzeugt»,
so fährt er fort, «alle diese sieben Weisen Griechenlands hatten einen
Glauben, und wenn sie Christum nicht kannten, so ahnten sie ihn
doch».

Gotthelf entzieht sich jeder dogmatischen Festlegung, weil
Dogmatismus, welcher Observanz auch immer, der unerhörten Weite
seines Geistes zuwider war. In einem Brief an den befreundeten Basler

Theologieprofessor Karl Rudolf Hagenbach hat er es lapidar und
schön ausgesagt, wie er das Christentum verstanden wissen wollte:
«...und solange man den dogmatischen Mantel dem Christentum
nicht abstreifen kann, kommt der Sternenmantel der Herrlichkeit
nicht vor des Volkes Angesicht» (5, 361).

Zitate nach der wissenschaftlichen Gesamtausgabe der <sWerke und Briefe»
des Eugen Rentsch-Verlages, Erlenbach-Zürich.


	Gotthelf, der Angefochtene

