
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 34 (1954-1955)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Philosophie, Psychologie und Pädagogik in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts

(XXVIII. Sommerkurs der Stiftung Lucerna)

Vom 19. bis 23. Juli fand im
gewohnten Rahmen des Luzerner
Großratssaales der diesjährige, dem
Thema Philosophie, Psychologie und
Pädagogik in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts gewidmete Sommerkurs der
Stiftung Lucerna statt. Da sich im
vergangenen Jahr Prof. Paul Häberlin und
Dr. med. Ludwig Binswanger aus dem
Kuratorium der Stiftung, dem sie seit
ihrer Gründung angehörten, zurückgezogen

hatten, bedeutete dieser Kurs den
Beginn einer neuen Etappe ihrer
Geschichte. Prof. Häberlin vor allem hat
den Sommerkursen der Stiftung
Lucerna, der er sich auch diesmal noch
als Diskussionsleiter zur Verfügung
stellte, weitgehend den Stempel seiner
Auffassungen aufgedrückt. Er hat in
ihnen immer wieder seine Überzeugungen

vertreten, deren Rückgrat der
klassische philosophische Glaube ist, daß es
der menschlichen Vernunft möglich sei,
ohne irgendwelcher empirischer
Erfahrungen zu bedürfen, gewisse höchste aU-
gemeine Wahrheiten wie z. B. die der
Vollendung alles Seienden zu erkennen,
neben denen alle wissenschaftliche
Forschung, die nur einen gewissen Grad von
Wahrscheinlichkeit für sich in Anspruch
nehmen kann, verblassen muß. Er ist
auch im Jahre 1924 dem hochherzigen
Gründer der Stiftung Lucerna, Emil
Sidler-Brunner, beratend zur Seite
gestanden.

Mit ein paar kurzen Eröffnungsworten

rief der Präsident der Stiftung,
Direktor Paul L. Sidler, den zahlreich
erschienenen Zuhörern, unter denen
Lehrer aller Schulstufen wohl das größte

Kontingent stellten, den Zweck der
Lucerna, die Weckung und Klärung des
Bewußtseins von der Bestimmung des
Menschen unter Berücksichtigung
schweizerischer Verhältnisse, erneut ins
Bewußtsein. Diesem Zwecke hatte auch
der diesjährige Sommerkurs zu dienen,
der eine Art Zwischenbilanz in der Mitte
unseres Jahrhunderts und ein Beitrag
zum Verständnis unserer gegenwärtigen
ßituation sein wollte. Der Raum erlaubt
dem Berichterstatter nicht, die Fülle des

vor den Zuhörern ausgebreiteten Wissens,

in dem auch Akzente persönlicher
Stellungnahme nicht fehlten, zu
resümieren, und er muß sich mit ein paar
wenigen Hinweisen begnügen.

Prof. Hermann Gauß, einer der
neuen Kuratoren der Stiftung, und der
greise Prof. Charles Werner aus Genf
sprachen über die Entwicklung der
Philosophie im deutschen und französischen
Sprachgebiet. Man versuchte hier wie
dort sich aus gewissen, als Fessel
empfundenen Denkgewohnheiten, ob sie nun
Kritizismus oder Positivismus hießen,
zu befreien. So folgte in Deutschland
auf die Neukantianer, welche die
Bedingtheit des menschlichen Erkenntnisvermögens

betonten und in dessen Kritik
ihre vornehmste Aufgabe sahen, Edmund
Husserl, der die Theorie einer uns
originär gegebenen Möglichkeit reiner
Wesensschau oder objektiver Erkenntnis,
wie wir auch sagen könnten, aufsteUte.
Wir sind nach dieser Auffassung durchaus

imstande, den Sinn der Dinge, der
immer schon da war, zu entdecken.
Martin Heidegger, Husserls Schüler,
schränkt diesen Erkenntnisoptimismus



Kulturelle Umschau 397

zwar gleich wieder irgendwie ein. Nach
ihm können wir uns der Einsicht in den
Sinngehalt der Dinge oder das Sein, wie
er sagt, an dem wir uns orientieren
müssen, nur nähern, und ihre schrittweise

Verwirklichung liegt in der Zeit.
Auch nach Prof. Häberlins Auffassungen,

die durchaus in diesen Zusammenhang

gehören, ist es Aufgabe der
Philosophie, uns den Sinn der Wirklichkeit
zu deuten und in der Vielheit des Seienden

das Sein sichtbar zu machen, was
sie als philosophia perennis auch immer
getan hat und weiter tun wird. Daß es

trotz alledem auch im deutschen Sprachgebiet

gewisse ausgesprochen antimetaphysische

philosophische Richtungen
gibt, die das Bild unserer Zeit
mitbestimmen und auch gesehen werden müssen

— man denke nur an den Kreis um
die Dialectica in Zürich oder an Albert
Schweitzer —, kam in den Vorträgen
von Prof. Gauß leider gar nicht zum
Ausdruck. In Frankreich erhob Henri Bergson
mit seiner Philosophie der Intuition und
der Theorie vom «élan vital» wieder den
Anspruch, in das innerste Wesen der
Dinge einzudringen, nachdem im 19.
Jahrhundert Auguste Comte alle
Metaphysik als überwunden erklärt und
andere das Feld ihrer philosophischen
Forschung aufs engste eingeschränkt hatten.
Er erwartete große Mystiker, die in
Verbindung mit dem Prinzip alles Seienden

treten würden, während die
Philosophie uns indessen einen Schein der
transzendenten Welt zeige. Metaphysische

Gedankengänge verfolgten auch
Maurice Blondel und andere, während
Jean-Paul Sartre, der letzte in der Reihe
der von Prof. Werner mit französischer
Eleganz und Klarheit behandelten Denker,

das Steuer wieder irgendwie
herumwarf. Nach dessen Auffassung gibt
es die transzendentale Welt, aus deren
Erkenntnis die Philosophen den Sinn
unseres Daseins abzuleiten suchen, gar
nicht. Wir können uns an keinem ewigen

über uns schwebenden Sein oder
Wert orientieren. Unser Dasein kann
nur den Sinn haben, den wir selbst ihm
geben. Wir sind vollständig frei, ihn zu
wählen, und wir werden die Verantwortung

für unsere Wahl tragen müssen.

Dr. med. Roland Kuhn sprach über
die Geschichte der Psychologie in
unserem Jahrhundert, die der Entwicklung

des philosophischen Denkens durchaus

vergleichbare Tendenzen aufweist.
Den Ausgangspunkt seiner Ausführungen

bildete die um die Jahrhundertwende

herrschende, an der Physik orientierte

mechanistische Psychologie, die
unter im Leben nie auftretenden, ganz
vereinfachten Bedingungen Experimente
machte und das Psychische zu messen
begann. Unter den überaus zahlreichen
Forschern, die weit über diese engen und
einseitigen Auffassungen hinausgingen,
sei nur Sigmund Freud genannt, dessen

Psychoanalyse unsere Vorstellung vom
Wesen der menschlichen Seele
außerordentlich erweitert und in ganz neue
Bahnen gelenkt hat. Vor ihm erklärte
man Träume als ausschließlich von
gewissen körperlichen Reizen ausgehend.
Freud suchte mit Hilfe freier Assoziationen

ihren Sinn zu entziffern. Er sah
im Menschen in erster Linie ein
triebhaftes Wesen und nahm ein
Unterbewußtsein an, in das unbefriedigte
Triebwünsche verdrängt werden, die sich
dann in kaum erkennbarer Form als
Trauminhalte äußern können. So
erklärte er auch Zwangshandlungen und
andere geistige Erkrankungen. Die
moderne Psychiatrie ist ohne die von ihm
begründete Methode kaum mehr denkbar,

und auch sein Einfluß auf unser
ganzes kulturelles Leben ist sehr groß.

Alt Seminardirektor Dr. Martin
Schmid behandelte die Frage der Schule
in unserer Zeit. Seine Beschreibung der
um 1900 überall herrschenden
Lernschule, in der Wissen und Unterrichtsmethode

im Vordergrund standen, und
die zahlreichen Reformversuche, denen
die Schweiz mehr empfangend und oft
auch kritisch gegenüberstand, seien nur
gestreift. Er weiß, daß wir unsere Schüler

fürs praktische Leben vorbereiten
müssen, verlangt aber, daß wir sie

daneben, wie das Pestalozzi wollte, zu
Menschen bilden. Es geht nicht um
irgendwelche neuen Methoden. «Wahre
Bildung zum Menschen», sagt er, Prof.
Häberlin zitierend, zu dessen Auffassungen

über Wesen und Ziel der Erziehung



398 Kulturelle Umschau

er sich bekennt, «wird nicht durch
Methoden, sondern durch lebendige Berührung

durch Persönlichkeiten gemacht.»
Wir müssen unsere mit Stoff überladenen

Lehrpläne radikal abbauen, Zeugnis-

und Klausurenwesen einschränken
und ihre Allmacht vernichten. Unser
heutiger Schulbetrieb fördert die Unrast
unserer Zeit. Die Schule soll eine Stätte
der Stille, der Ruhe und der Sammlung
sein. Die Kunst muß vermehrt gepflegt,
Religionsunterricht und Bibel sollen in
ihre Rechte wieder eingesetzt werden. Er
will, daß unsere Kinder lernen, daß zur
Neutralität die Solidarität mit andern
gehört und daß ihnen auf ihr schweizerisches

Bewußtsein ein europäisches
aufgebaut werde, das um die Schicksalsgemeinschaft

mit den übrigen Völkern
unseres Erdteils weiß.

Prof. Werner Näf hatte die Aufgabe

übernommen, über die politischen
Aspekte der Geschichte des 20.
Jahrhunderts zu referieren, um so die
Kulisse anzudeuten, vor der die in den
einzelnen Spezialgebieten behandelten Fragen

spielten. Seine überaus klaren und
in sich geschlossenen Ausführungen
bildeten weitgehend einen Bereich für sich,
der sich nur an einzelnen Stellen mit
dem der andern Referenten berührte.
Imperialismus der weißen Rasse und
Aufstieg der KolonialVölker ; die zwei
Weltkriege, Völkerbund und Vereinigte
Nationen mit ihren Grundsätzen
solidarischen Staatslebens, der Vertragstreue

und des Friedens; ideelle Motive

und Realpolitik und der Einbruch gänzlich

irrationaler Mächte wie das Hitler-
tum, die sich nicht durch realpolitische
Beweggründe erklären lassen; die wachsende

Macht des Staates, Freiheit und
Sicherheitsbedürfnis des Bürgers,
Parteien und Wirtschaftsverbände sind
einige der Fragen, die zur Sprache
kamen. Das politische Glaubensbekenntnis

des Vortragenden war in den
Feststellungen umschrieben, daß die Welt
sich am Begriff der Freiheit scheide,
daß der totale Staat ein Monstrum sei
und daß das Staatliche nur einen Teil
des Menschen ausmache, daß der im 19.

Jahrhundert vollendete und unmenschlich

gewordene Nationalstaat der
Entspannung und der Vermenschlichung
bedürfe und Geisteskräfte für die
zukünftige Entwicklung entscheidend sein
werden.

Wie gewohnt waren auch diesmal
die Vormittage den Vorlesungen gewidmet,

während man am Nachmittag zur
Diskussion zusammenkam. Ein gemeinsamer

Ausflug führte in die Hermitage
bei Luzern. Am Abend traf man sich zu
freier Unterhaltung. Die Sommerkurse
der Stiftung Lucerna entsprechen sicher
einem Bedürfnis vieler schweizerischer
Gebildeter. Mögen sie auch unter den

neuen Kuratoren ein Treffpunkt geistig

interessierter Menschen bleiben und
das Ziel, das sie sich gesetzt haben,
unverwandt im Auge behalten!

Theodor Osterwalder

Rolf Liebermann : «Penelope»

Uraufführung der Salzburger Festspiele]

Seitdem die Salzburger Festspiele
die lobenswerte Regel aufgestellt haben,
innerhalb ihres traditionellen
Programms jährlich wenigstens ein
einzelnes modernes Opernwerk, womöglich
in Uraufführung, zu inszenieren, ist
diese jährliche Première ein kleines
Reservat des Experiments an einem
durch wohlgesicherte Tradition gezeich¬

neten Orte geworden. Es blieb dem
Schweizer Komponisten Rolf Liebermann
vorbehalten, den experimentellen
Charakter dieses Jahr zu durchbrechen und
mit der zweiten seiner Opern, der
«Opera Semiseria» «Penelope» zu einem
wirklichen Erfolg zu kommen. War
letztes Jahr mit der Kafka-Vertonung
des Österreichers von Einem («Der Pro-



Kulturelle Umschau 399

zeß») ein sowohl geistig als künstlerisch

hochproblematisches Werk auf
der Bühne gestanden, so dieses Jahr mit
Liebermanns Oper eine inhaltlich nicht
sehr belastete, unmittelbar ansprechende
Musikoper. Ein Teil der Begeisterung
des Premierepublikums entsprang sicher
der Genugtuung darüber, daß in
unserer so sehr auf die Problematik der
Gegenwart pochenden Zeit ein so hell
getöntes Stück Operntheater möglich
ist — eine Oper übrigens, die inhaltlich

gerade nicht vom Gegenwartsgeschehen

abstrahiert.
Heinrich Strobel, der Librettist,

hat (wie schon in der ersten
Gemeinschaftsoper «Leonore 40/45») einen Stoff
aus der Gegenwart verarbeitet, wiederum

ein Geschehen auf der dunkeln Folie

des Krieges. Das pazifistische
«Glaubensbekenntnis» Strubels ist diesmal
künstlerisch völlig eingeschmolzen, so
daß keine Mißverständnisse des szenischen

Geschehens mehr möglich sind —¦

mit ein Vorzug der neuen Oper gegenüber

dem Erstlingswerk. Strobel
benützt die Spannung zwischen Gegenwart

und antikisierender Stilisierung
zur Darstellung und Deutung der Spannung

von Leben und Kunst. Die antike
Penelope bewahrt dem fernen Odysseus
in den jahrelangen Kriegswirren die
Treue; die moderne hat sich nach einiger

Zeit neu verbunden. Odysseus kehrt
zurück, aber er kehrt als ein «Trugbild»

zurück; nur die Kunst (durch den
Dichter Homer) als idealisierende
Verschönerung verleiht ihm Leben. Während

Odysseus spricht und seinen
Pazifismus bekennt, verwandelt sich die
Szene in eine antikische Ideallandschaft
(à la Poussin, nach ausdrücklicher
Vorschrift des Szenariums). Diese Lösung
verbindet dramatisch äußerst geschickt
die realistischen Handlungselemente und
das antikische Gewand; die Kunstphilosophie,

welche sich in ihrem Gefolge
auftut (Kunst als Illusion), verfolgt man
allerdings besser nicht weiter. Wie so
oft in der Oper entscheidet indessen
nicht die letzte Stimmigkeit der Handlung

und ihrer Sinndeutung (schon gar
nicht die historische!), sondern die
unmittelbare musikalisch-dramatische An¬

schaulichkeit der exponierten Hand-
lungs- und Stimmungselemente. Insofern

ist ja jede Oper ein bißchen
«Trug», ein bißchen «Illusion» — wohl
die unvermeidliche Schlacke der nie
absolut zu bewirkenden Verschmelzung
von Gedanke und Musik.

Das musikdramatisch Entscheidende:

Die Kongruenz des Geschehens

zu den musikalischen DarsteUungsmit-
teln ist in dieser Oper tatsächlich
erreicht. Insofern stellt sie einen Glücksfall

innerhalb der modernen Musikdramatik

dar. Die Doppelbödigkeit des

Theater-im-Theater-Spiels (welche als
solche allerdings schon uralt ist und
keinen Anspruch als Novum erheben

kann) wird musikalisch unmittelbar
anschaulich: Liebermann hat innerhalb
eines einheitlichen Musizierstiles zwei
sich deutlich differenzierende Sektoren
zu schaffen und einzuhalten gewußt.
Während das antike Rahmenspiel eine
stark rhythmisch profilierte,
burleskkomische Musik kennt, die sich instrumental

vor allem auf solistisch behandelte

Holzbläser stützt, entwickelt die
moderne Innenhandlung eine hochintensive

Musik, welche die deklamatorischen
Errungenschaften der Romantik mit
moderner Kompaktheit der Führung
vereinigt. Daß Liebermann zwei Aspekte
derselben stilistischen Haltung glücken,
macht mit einen großen musikdramatischen

Vorzug dieses Stückes aus. Ebenso

fällt ins Gewicht, daß die Gesangspartien

dieser Oper wirklich gesanglich

gehalten sind; kaum eine der
Ressourcen und Raffinessen des Gesanges
wird außer acht gelassen — eine Kunst,
die um die Wirkungen jedes technischen

und stilistischen Mittels weiß und
sie alle auf eine einheitliche
musikdramatische Konzeption zu beziehen

fähig ist.
Diese «Penelope» ist auch — etwa

mit Strawinskys «The Rake's Progress»
zusammen — eine der wenigen modernen

Opern, in denen sich die Oper als

solche, als Gattung, bestätigt findet, so

schwer eine solche Behauptung rational
zu begründen ist. «Penelope» ist zwar
voUer formaler Bezüge zur Oper der
altitalienischen Klassik, aber das macht



400 Kulturelle Umschau

ihre innere Sicherheit und Bestimmtheit
nicht aus (solche Bezüge sind ja in den
Werken unserer historisch reflektierenden

Zeit nicht selten). Vielmehr gelingt
es, die alten Formen in einen völlig)
durchaktualisierten Bezug zum
Geschehen zu bringen, aus dem heraus sie,
wie jede echte Form, mit der Aussage
verschmelzen. Die große Dacapo-Arie Penelopes

am Schluß des ersten Aktes etwa
ist nicht nur antikisierend hingesetzt, sie
entwickelt sich organisch aus der menschlichen

Haltung Penelopes auf der antikischen

«Spielebene». Es werden so in
dieser Oper traditionelle Formen
modern gelebt, vielleicht nicht so
durchgeistigt wie in «The Rake's Progress»,
aber dafür vollblütiger, allgemein-verständlicher.

Es ist eine Oper, die in
seltenem Maße dazu prädestiniert scheint,
der modernen Oper Interesse zu gewinnen,

und sie wird den Namen Liebermann

definitiv in aller Welt
etablieren.

Die Salzburger Uraufführung konnte

naturgemäß ganz andere Gesangeskräfte

zuziehen, als das dem Zürcher
Stadttheater bei seiner im Herbst
fälligen Aufführung möglich ist. Die
hochdramatische Rolle der Penelope war in
Salzburg Christi Goltz übertragen, die
sie schlechthin bravourös gestaltete; die
Hosenrolle des Telemachos gab figürlich

und gesanglich ideal Anneliese
Rothenberger. Großartig (unerhört
namentlich in der Kraft seiner Deklamation)

war der Odysseus von Kurt Böhme.
Die Bufforollen der drei Freier, die
Groteskrolle des Podestà (Max Lorenz)
waren auf gewohnte Art untadelig
besetzt. Dirigent war der Amerikaner
George Szell, der inspirierte Inszenator
Oscar Fritz Schuh, welcher wie gewohnt
mit dem Bühnenbildner Caspar Neher
bestens korrespondierte. Der Chor der
Wiener Staatsoper und das Orchester
der Wiener Philharmoniker garantierten

höchstes musikalisches Niveau. Die
Spannung auf die Zürcher Aufführung
bleibt dennoch groß.

Andres Briner

Berliner Theater

In Berlin, und das heißt in
unserem Falle in Westberlin, herrscht im
allgemeinen eine Art Burgfriede. Man
vermeidet es bisweilen, in der
Öffentlichkeit über Dinge zu streiten, die
eigentlich dringend dessen bedürften:
weil man sich ständig im kalten Kriege
befindet, rührt man nicht allzu gern die
eigenen heißen Eisen an. — Es gibt ein
Gebiet, wo solch freiwillig geschlossener

Friede nicht herrscht: es ist dasi

Gebiet des Theaters. Wer hier die
Berliner Gazetten durchblättert, sieht sich
einer Arena gegenüber, in der gekämpft
wird — mit heiligem Eifer, mit Leidenschaft,

ja mit bitterem Ernst.
« Die städtisch subventionierten

Theater sind eine Synchronisierungs-
anstalt ausländischer Dramatik.» — «Der
Tiefstand unseres Theaters läßt sich
nicht länger mehr durch die insulare

Lage Berlins entschuldigen.» — «Besessene

Theatermenschen und keine
Kulturfunktionäre brauchen wir.» — «...
was sich bei uns Theater nennt, läßt
sich nur mit der Bravheit eines
mittelguten Schülers vergleichen.» — In
Zehlendorf war es, einem freundlichen
Villenvorort der ehemaligen Kapitale,
wo solche harten Worte zu Beginn der
Theatersaison 1953/54 fielen; in einer
Diskussion, die sich mit der gegenwärtigen

Situation des Berliner Theaters
befaßte. Der gestaute Unmut in der Seele
eines Rezensenten fand hier sein Ventil.

Und er konnte des Beifalls seiner
sonst so widerstreitenden Kollegen
gewiß sein, wenn er den seit Sophokles
strapazierten Satz aussprach: «Das
Theater befindet sich in einer Krise.»

Nun, die ehrlich um das Berliner
Theater Besorgten vermissen mit Recht



Kulturelle Umschau 401

den Elan und die Bedingungslosigkeit
der ersten Jahre nach dem Krieg: als
das Theater noch gefährlich war, als
es uns schlaflos machte, als es verletzte
und beglückte. Und doch: das Wort von
der Krise, sei sie nun latent oder nicht
latent, würden heute, am Ende der
Spielzeit, nicht mehr all jene
unterschreiben, die zu Beginn der Saison
«Kreuziget!» riefen. Gewiß, noch fehlt
die große Linie, noch vermissen wir
z. B. den gesunden Theaterskandal als
Symptom dafür, daß das Theater wieder

stimmt. Nehmt aber alles nur in
allem, so hat Berlin, mit allen
Einschränkungen, einen Theaterwinter hinter

sich, dessen man sich nicht zu
schämen braucht. Es wurde gut inszeniert,

und vor allen Dingen durchweg
hervorragend gespielt; das Ensemble
kam in einem Maße zur Geltung, wie
man es sonst in Deutschland nicht
findet. In den nahezu 70 Premieren,
die das «Bundesdorf» — wie der
Berliner mit fröhlichem Spott seine eigene
Stadt nennt — erlebte, war neben Wertlosem

und Durchschnittlichem einiges,
das aufhorchen ließ.

Auch derjenige, der von Umfragen
und Punktbewertungen nicht viel hält,
mag einen interessierten Blick in eine
Westberliner Studentenzeitschrift werfen,

die sich an die führenden Kritiker
Berlins mit der Frage wandte: «Welches

waren Ihre drei stärksten
Theatererlebnisse in der Spielzeit 1953/54?» Die
Tabelle, die hieraus resultierte, ergibt,
meines Erachtens, ein ziemlich gültiges
Bild der gezeigten Leistungen (wenn
auch, wie zu erwarten war, das Publikum

in einigen Punkten anderer
Meinung sein wird). Sie sei hier
wiedergegeben:

«Wir warten auf Godot»
(Schloßparktheater) 14 Punkte

«Elektra»
(Schloßparktheater) 9 Punkte

«Die Lerche»
(Schloßparktheater) 6 Punkte

«Der Hauptmann und sein Held»
(Volksbühne) 6 Punkte

«Die Hexenjagd»
(SchiUertheater) 4 Punkte

«Der Parasit»
(Schülertheater) 3 Punkte

«Nora»
(Schloßparktheater) 2 Punkte

«Woyzeck»
(Volksbühne) 2 Punkte

Nach «theaterolympischen»
Maßstäben gemessen, hieße das also: Gold-,,
Silber- und Bronzemedaille für das
kleine Schloßparktheater da draußen in
Steglitz, ein Anerkennungspreis für die
«Freie Volksbühne» und ein «ferner
liefen» für das große Schillertheater,
das seiner Stellung und Bedeutung noch
immer nicht gerecht werden konnte.

Der gute Hausgeist ist der kleinen
Steglitzer Bühne also seit jenen Tagen
treu geblieben, da Boleslav Barlog die-
des «Nudelbrett» übernahm. Wobei noch
zu erwähnen bleiben wird, daß ihm gleicher

Erfolg im Schillertheater nicht
beschieden ist. — Zu den einzelnen
Aufführungen:

Wir warten auf Godot ist ein
Stück, bei dem sich jedem zum Publikum

schielenden Dramaturgen schon
beim Lesen die Haare sträuben würden.
Es ist weder populär noch bühnenwirksam

im hergebrachten Sinne, dafür aber
pessimistisch, dunkel, trost- und
hoffnungslos. Und dieses Stück «kommt an»,
es packt sein Publikum, getragen von
einer hervorragenden Ensembleleistung
wird es zum meist diskutierten Drama
der Spielzeit. Sein Autor, Samuel
Beckett, der französisch schreibende Ire,
wird sich solch Echo kaum erträumt
haben. Allerdings hatte er ein Publikum,

das den Widersinn und die
Fragwürdigkeit des Lebens zu oft hautnah
spüren mußte, um hier nicht sofort
Kontakt zu finden.

Unbestritten auch der Erfolg der
Elektra von Giraudoux auf der gleichen
Bühne. Der regieführende Gast Leopold
Lindtberg stellte sich den Berlinern mit
einer überzeugenden Leistung vor: großartig

seine Schauspielerführung,
meisterhaft, wie er die Akzente setzte. So

gewann die seit einigen tausend Jahren



402 Kulturelle Umschau

immer wieder dramatisierte Atriden-
Tragödie neuen Glanz. Und der nicht
endenwollende Beifall galt dem vollendeten

Spiel (an der Spitze Joana Maria
Gorvin und Walter Frank), dem Genie
des Autors und der Interpretation durch
den Regisseur gleichermaßen.

Ulrich Bechers Komödie
Mademoiselle Löwenzorn wurde, auch in
Steglitz, von Ludwig Berger in Szene

gesetzt und errang einen Achtungserfolg.

Und dann Ibsens «Ein Puppenheim»,

das wir hierzulande unter dem
Titel Nora kennen. «Diese verquollene
Kommode wird sehr mulstrig riechen,
wenn sie nach 50 Jahren wieder einmal

geöffnet wird.» Dieses Wort von
Wilhelm Raabe, das jetzt nahezu 50
Jahre alt ist, wurde wieder einmal ad
absurdum geführt. Ibsen, dieser
hundertmal als «überholt» und «verstaubt»
zum alten Eisen geworfene Dramatiker,
spottet auch in der zweiten Hälfte des
20. Jahrhunderts seinen ewigen
Totengräbern. 74 Jahre nach der Berliner
Erstaufführung der «Nora» feiert sie

— zum wievielten Male? — glanzvolle
Wiedergeburt. Und das in einer Stadt,
deren kühles sachliches Klima auf
Ibsens angebliche Plüschpolster zerstörend

wirken müßte. Zwar ist es heute
nicht mehr nötig, Schilder mit der
Aufschrift «Hier darf über Nora nicht
mehr gesprochen werden» in die
Berliner Salons zu hängen, wie im Jahre
1880, doch das Schicksal der Titelheldin
ergreift heute wie damals ein breites
Publikum. Unter der Regie des

«Doppelintendanten» Barlog (Schiller- und
Schloßparktheater) wurde das Stück zu
einem nachhaltigen Erfolg, und es hat
beste Aussicht, in die neue Spielzeit
übernommen zu werden.

Zu einem interessanten Vergleich
forderte das Wiedererscheinen einer
anderen Frauengestalt heraus. Eine Privatbühne,

das Renaissancetheater am Knie
(dem jetzigen Ernst-Reuter-Platz), von
Dr. Raeck mit Meisterschaft immer wieder

um alle Klippen gesteuert, brachte
Shaws Candida. Und Kritiker und
Zuschauer machten die überraschende
Feststellung, daß die zarte Nora mehr Le¬

benskraft besitzt als Candida, deren
Problematik heute nur noch als Kurio-
sum interessiert.

Da zur gleichen Zeit im «Theater
am Kurfürstendamm», dem Domizil der
«Freien Volksbühne», Lessings Emilia
über die Bretter ging, wurde Berlins
Theater zu Beginn der Saison von drei
Frauengestalten beherrscht. Was wiU-
kommenen Anlaß zu zahlreichen interessanten

Vergleichen bot. Die Aufführung
galt gleichzeitig als «Antrittsvorlesung»
des neuen Hausherren, des Professors
Oscar Fritz Schuh; jenes Mannes, dem

unser Theater neue belebende Blutzufuhr
verdankt und der das so notwendige
Gegengewicht gegenüber den allmächtigen

«Monopolisten» Schiller- und
Schloßparktheater bildet. Schuh wagte
mit der zweiten Inszenierung ein Experiment:

er brachte zwei im Grunde so

verschiedene Stücke wie den Woyzeck
von Büchner und den Tartuffe von
Molière als Doppelaufführung auf die
Bühne. Das griechische Vorbild schien
ihm vorzuschweben, der Tragödie ein
Satyrspiel folgen zu lassen. Das Experiment

glückte.
Ein anderes, ganz großes Glück,

widerfuhr den Berlinern an der gleichen
Stelle, als sie einen jungen, bis dato'
völlig «unbescholtenen» Dichter kennenlernten.

Der oft zitierte «Nachwuchsautor»,

der nach 1945 gerade in
Deutschland immer wieder heftig
gerufen wurde, er war plötzlich da, und,
wie erstaunlich, er hatte sogar Erfolg;
das Publikum jubelte ihm zu, die
gestrenge Kritik schlug ihm wohlwollendaufmunternd

auf die Schulter, aUes war
des Lobes voll über den jungen Mann.
Claus Hubalek, so hieß der
Glückstrahlende, war Brechtschüler; er kann
nicht nur ein Stück bauen, er hat
sogar Humor; sein Erstling Der Hauptmann

und sein Held, in dem das Militär

auf treffsichere Weise hochgenommen

wird, heißt uns hoffen auf das, was
noch kommen könnte. Erfreulich auch,
daß Schuh das Stück eines jungen
Dramatikers mit jungen Schauspielern
besetzte, die es längst verdient hatten, in
größeren Rollen herauszukommen. —
Die glänzende Aufführung des Schwie-



Kulturelle Umschau 403

rigen von Hugo von Hofmannsthal,
für die sich Professor Schuh einige
Gäste aus Wien geholt hatte, krönt die
Erfolgsbilanz des Kurfürstendamm-
Theaters für diese Spielzeit.

Weit weniger sprach man — wie
erwähnt — vom großen Schillertheater,
das weiterhin die Achillesferse bleibt;
wenn es hier nie so recht gelingen wiU,
mit keinem Stück und keinem noch so

guten Regisseur, so mag das nicht
zuletzt an der stimmungslosen Öde dieses
Raumes liegen, die bisher eigentlich nur
ein einziges Mal überspielt werden
konnte, als die Franzosen 1952 mit dem
Prinzen von Homburg dort gastierten.

Arthur Millers Hexenjagd, von
der Kritik zum Teil gelobt, fand beim
Publikum kaum Anklang. Hochwälders
Donadieu, das im Schillertheater für
Deutschland erstaufgeführt wurde,
erlitt das gleiche Schicksal. Hier konnte
auch Ernst Deutsch in der Titelrolle
nichts retten, der doch im gleichen Part
in Wien viel BeifaU erntete. — Camus'
Belagerungszustand war bald vergessen.
Bemerkenswert schließlich der Parasit
von Schiller.

Und so blieb es zwei großen
schauspielerischen Persönlichkeiten überlassen,

die Ehre des Schillertheaters noch
einigermaßen zu retten: die Dorsch und
Werner Krauß. Die Dorsch spielte unter

der Regie von Stroux eine resolute
Frau John in Hauptmanns Ratten. Mag
sein, daß vieles in diesem so herrlichen,
echten Vollblut-Theaterstück mit seinen
Bombenrollen vom Regisseur etwas zu
derb und zu schrill angelegt war, es
wurde ein schöner Abend, diese
Premiere, und die Berliner feierten «ihre»
Dorsch herzlich. Mit gleichem Jubel
hatte man auch das Wiedersehen mit
der Bergner begangen, die in Rattigans
Reisser Tiefe blaue See («Komödie»,
Kurfürstendamm) wieder aUes in ihren
Zauberkreis zog. Und die Berliner feierten

noch einen anderen, mit dem sie noch
vor einigen Jahren in bitterer Fehde
lagen. Werner Krauß besiegte als
Hauptmann von Köpenick siile
Ressentiments und allen Hader, das «Hie Weif
— hie Waibling!» um seine Person ist

verstummt (und wäre doch beinahe
durch die unglückselige, ungeschickte
Verleihung das Bundesverdienstkreuzes
an Krauß, zu Ehren seines 70. Geburtstages,

wieder aufgewacht); Berlin schloß
seinen Frieden mit dem großen Mimen.

Einer Ironie des Schicksals kommt
es gleich, wenn Krauß als Geheimrat
Clausen in Hauptmanns Vor
Sonnenuntergang die Bühne des Schloßparktheaters

betritt und — mit schelmischem

Lächeln, so scheint es — den

Eingangssatz spricht: «Die unverdiente
Ehre, die mir in dieser Stadt widerfahren

ist. .» und später dann bei seinem

großen Ausbruch: «Ich lasse mir das

Lebenslicht nicht ausblasen!» Krauß ist
in dieser RoUe — und ich sage das als

Angehöriger der jüngeren Generation,
die ihn früher kaum auf der Bühne
erlebt hat — eine Offenbarung. Wie er
ein derart schwaches Stück wie «Vor
Sonnenuntergang» belebt, wie er den

platten Text veredelt, wie er in seiner

Abrechnung mit der jämmerlichen
Familie das Publikum erschauern läßt und
im Schlußbild die dünne Rolle des Clausen

zur Gestalt eines tragikumwitterten
König Lear emporhebt, das war, für
uns Jüngere zumindest, großes Theater.

Und die kleinen Bühnen? Wenig
läßt sich von ihnen heuer berichten.
Die «Tribüne» am Ernst-Reuter-Platz,
wo 1919 der deutsche Expressionismus
sich ankündigte, hat die ihr zugedachte
Rolle einer Streiterin für den
Avantgardismus bisher schlecht gespielt. Die
kleine tapfere Truppe im «British
Centre» hat auch lange nicht, wie früher
oft, aufhorchen lassen.

Der Blick nach dem Osten der
Stadt lohnt nicht. Eine Schaubühne, die
mit aU ihren Elementen der Diktatur
dient, hat den Anspruch verloren,
theaterkritisch gewertet zu werden. So sei
hier lediglich als Nachricht mitgeteilt,
daß Bert Brecht das Schiffbauerdammtheater

leitet, jene Stätte, von der einst
seine «Dreigroschenoper» ihren Siegeszug

durch die Welt antrat, in, für
Brecht, längst vergessenen, vergangenen
Zeiten.

S. E. Fischer


	Kulturelle Umschau

