
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Das Zeitproblem in christlicher Sicht

Zum Seminar der Evangelischen Akademie in Tutzing

Die Evangelische Akademie in Tutzing (Oberbayern) veranstaltete vor kurzem

ein Seminar über das Thema, das neben dem Seinsproblem wohl zu den schwierigsten

der philosophischen Probleme gehört: über das Wesen der Zeit. Die
Weltabgeschiedenheit des weitparkigen Schlosses am Starnbergersee und die von den
Leitern der Akademie großzügig zugesicherte existentielle Sorglosigkeit ermöglichten

eine ruhige Atmosphäre, die für die fruchtbare Ausarbeitung der Frage
nicht ohne Bedeutung war. Denn gerade die Fruchtbarmachung selbst eines so

abstrakt anmutenden Themas, wie das gestellte, erfuhr, vom eigentlichen Geist
der Akademie geführt, eine stark theologische, ja biblische Orientierung. Diese

nicht-philosophische Nuance der Stoffbehandlung begünstigte das unbemerkte
Hinübergleiten der Konzentration ins Meditative. Um dabei die Problemerörterung
vor dem Entgleisen in theologische Spekulationen zu bewahren, bedurfte es einer
so liebenswürdigen, aber auch sachlichen und bestimmten Seminarführung, wie
sie Frau Dr. Hedwig Conrad-Martius durch ihre ausgeprägte Persönlichkeit und
ihr reifes Denken bieten konnte. Die Schwierigkeit der ihr gestellten Aufgabe
vervielfachte sich durch die philosophische Voraussetzungslosigkeit eines großen
Teils der buntzusammengesetzten Teilnehmer, so daß das Problem vor der
Auszeichnung der Zugangsstellen zu den Lösungsmöglichkeiten zunächst überhaupt
als solches gesichtet und begreiflich gemacht werden mußte.

Es gibt grundsätzlich zwei mögliche Aufgabenbestimmungen für ein
Seminar. Entweder fixiert man bloß das Problem, das erst im gemeinsamen,
diskursiven Denken geklärt und eventuell gelöst wird, wobei das Ergebnis sich aus
der Dialektik der Diskussion herauskristallisieren soll. Oder das Seminar dient
zur Vermittlung eines bereits erreichten Resultats, dem man sich, einem
thematischen Leitfaden folgend, annähert, und zu dessen Klärung das fragende Gespräch
bloß beiträgt, es selbst aber nicht ermittelt. Frau Dr. Conrad-Martius wählte die
zweite, größere dialektische Fähigkeiten fordernde Möglichkeit, wohl im Sinne
der pädagogischen Ziele der Akademie und benützte das ursprünglich angekündigte
Thema «Das Wesen der Zeit bei Aristoteles und Heidegger» lediglich als Markstein,

der den Gang einer von ihr schon des öfteren vollzogenen selbständigen
Problembehandlung in sicheren Bahnen halten sollte. Die Seminarleiterin, bei
Husserl, dessen bedeutsamste Schülerin sie neben Edith Stein war, denkerisch
vorzüglich vorbereitet, veröffentlichte bereits 1927 eine Untersuchung über die Zeit
und im Mittelpunkt ihres neuen Werkes «Die Zeit. Eine ontologische Kosmogonie»,

das voraussichtlich im Herbst beim Kösel-Verlag, München, erscheinen
wird, steht dasselbe Problem. Das Seminar aber erfuhr nicht bloß eine Erweiterung

dadurch, daß neben Aristoteles und Heidegger notwendigerweise auch
Augustin und Kant zur Sprache kamen, sondern, durch die Selbständigkeit der
Interpretation, die sich immer schärfer profilierte, auch eine Wendung in neue Dimensionen

der möglichen Sinndeutung von Zeit und Zeitlichkeit.



Kulturelle Umschau 491

Von der Zeit sagt bereits Augustin, die Schwierigkeit der Frage ausmessend:
«wenn man mich nicht fragt, weiß ich, wenn ich erklären soll, weiß ich nicht».
Denn selbst die verdeutlichende Formulierung des Problematischen der Zeit stößt
auf kategoriale Schwierigkeiten. Um also den Zugang zu dem zu sichern, worum
es in der Frage nach der Zeit gehen kann, griff die Seminarleiterin eine Erzählung

aus den zahlreichen, phantasietriefenden Weltraum-Büchern heraus, die
schildert, wie ein Vierzigjähriger sich durch eine Explosion in die Leiblichkeit
und die Situation seiner Kindheit zurückversetzt findet, jedoch mit dem Bewußtsein
seines vierzigjährigen Erfahrungsbestandes. Indem er sich «an die Zukunft
erinnert», versucht er diese zu verändern. Die Zeit identifiziert der Autor Beam
Piper mit der Reihe der Geschehnisse, die stillsteht und an der entlang das menschliche

Bewußtsein wandert — ein Bild, das bereits die Apologeten des 2.
Jahrhunderts benützt haben, den Geist mit einem Schiff vergleichend, von dem aus
zwar die Ufer sich zu bewegen scheinen, in der Wirklichkeit jedoch nur dem
Geist (dem Schiff) die Bewegung eigen ist. Beim Eingehen auf die stillschweigenden
Voraussetzungen wird sogleich sichtbar, daß das Problem der Zeit wesentlich auch
eine terminologische Frage ist, deren Wesensbestimmung erst nach einer Begriffsklärung

in den Bereich der Möglichkeiten rückt. Für eine solche Erörterung
ist aber Aristoteles der wegweisende Meister.

Die berühmten Analysen im 4. und 6. Buch der Physik scheiden zunächst
durch ein dialektisches Verfahren das Jetzt von der Zeit. Das Jetzt ist weder ein
Teil der Zeit noch wird diese durch Aneinanderreihung von einzelnen Jetztpunkten
erzeugt, es ist die Grenze der Zeit. Ein Jetztpunkt ist aber in der Zeit durchaus
zu orten, und zwar im Vergleich zu anderen Jetztpunkten. Somit wird — wie
bei Augustin und unvermeidlich bei jeder Zeitanalyse — die Zeitmessung zum
Problem. Der zeitliche Vergleich von Jetztpunkten bedarf der Maßstäbe, welche
die Veränderung, bzw. die Bewegung liefern. Selbst die zeitliche Bestimmung des

Ich geschieht erst durch Wahrnehmung der Veränderung, ein Gedanke, der später
Kant gestattete, den Grund der die Zeitbestimmung erst ermöglichenden
Beharrlichkeit nicht im Bewußtsein, sondern in der Außenwelt, der Substanz, zu suchen.
Daß die Zeit dennoch erst in der «inneren Bewegung der Seele» zur Sicht gelangt
— wie Aristoteles richtig sieht, jedoch die Einsicht merkwürdigerweise nicht
auswertet —, verunmöglicht die Identifizierung der Zeit mit der Bewegung. Ihre
ausschließliche Meßbarkeit an der Bewegung macht sie jedoch zu «etwas an der
Bewegung», sie erweist sich als deren «Zahl nach dem Früher oder Später». Die
Zahl, hier als Bindeglied zwischen Bewußtseinsfunktion und objektivem
Geschehen, weist Diskontinuität auf, die folglich auch der Zeit zukommen sollte.
Diskontinuierlich ist aber die Reihe der in sich unteilbaren Jetztpunkte, mit der
nun die Zeit doch zusammenzufallen scheint. Es ist aber gerade die Zeit, die zwei
Jetztpunkte als ein Teilbares verbindet, und weil teilbar, ist sie selbst kontinuierlich.

Die Zeit als die meßbare Jetztpunktreihe weist also Diskontinuität auf, als
ein von Jetzt als Grenze zweigeteiltes Ganze jedoch Kontinuität: eine Antinomie,
die Aristoteles bestehen läßt, und die mittels der begriffsanalytischen Methode
notwendig unlösbar bleibt.

Der Ansatz zur Weiterführung des Problems, den dann Augustin aufgreifen
soll, liegt bei Aristoteles in der die Zeiterörterung nur tangierenden Akt-Potenz-
Lehre, welche die Veränderung als eine doppelte Bewegung: von der Potentialität
in die Aktualität und zugleich vice versa, auslegt. Zeit wird nur bei der
Veränderung, d. i. an diesem zweifachen Übergang sichtbar. Augustin bezieht nun
Aktualität und Potentialität auf das Bewußtsein und bestimmt mit ihrer Hilfe die
Seinsweise der drei zeiterzeugenden Momente: Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Die Aktualität der Gegenwart, bzw. die Potentialität der Vergangenheit und
der Zukunft, wie auch das dreigliedrige Zeitmoment selbst, gewinnen erst durch
die Bewußtseinsfunktionen: Erinnerung, Wahrnehmung und Erwartung Sinngel-



492 Kulturelle Umschau

tung, d. h. die Zeit wird erst durch sie konstituiert. Weil also alle drei Zeitmomente
sind, aber alle drei auf eine andere Seinsweise (und zwar aktualiter, bzw. vir-
tualiter), gelingt es, die Zeit, jedoch nur auf Grund dieser Potentialität und
Aktualität differenzierenden Bewußtseinsfunktion, zu sichten.

Diese Erkenntnis präzisiert Kants feinsinnige Unterscheidung zwischen dem
«inneren Sinn» als der zeitlichen Reihe der registrierten Empfindungen und der
Zeit selbst, die als formale Bedingung des ersteren fungiert. «Die Zeit ist nicht
wahrnehmbar», sie bedarf vielmehr stets eines Phänomens, an dem sie sich zeigt,
und somit transzendental, d. h. im Aufsuchen der notwendigen, bewußtseinsstruk-
turalen Bedingungen, erschließbar wird. Die Veränderung dieser Phänomene, und
damit ihre Zeitbestimmung, wären aber gar nicht aufweisbar, wenn die Zeit
selbst sich ändern würde. Die Zeit tritt hier erstmalig als der bewußtseinsimmanente,

das Sein selbst berührende Träger des Daseins, ja der Welt auf. Das
Zeitproblem gelangt in die unmittelbare Nähe des Seinsproblems; die Zeit erfährt
ihre erste ontologische Ortsbestimmung.

Das Phänomen, von dem her Heidegger das Zeitproblem entfaltet, ist die
existenzkategorial gefaßte Geschichtlichkeit des Daseins. Die Auszeichnung des

Jetztpunktes als Zugangstelle zur Zeit führt unvermeidlich auf eine unlösbare
Aporie, da sie die Zeit als kontinuierlich und zugleich als diskontinuierlich
formuliert. Wie bereits Augustin, ersetzt Heidegger das punktuelle Jetzt mit dem

Begriff der «eigentlichen Gegenwart», die — vergangenheitsträchtig und
zukunftentwerfend — über die Punktualität des Jetzt hinausweist und das ganze menschliche

Dasein umspannt. Die Erhebung des Verstrichenen und des Künftigen zur
aktualisierbaren Möglichkeit vollzieht sich im «Augenblick», in dem der Mensch
sich vor seine eigenen Möglichkeiten bringt und sich für diese bejahend entscheidet.
Die Bejahung trifft zugleich das in den Möglichkeiten liegende historische Erbe,
das diese Möglichkeiten präformiert, das aber im zukunftgerichteten «Augenblick»
eine neue Dimension an Auswertbarkeit erfährt. Die Präformation, ferner die
existentielle Koordiniertheit der Möglichkeiten verdeutlichen die Zeitlichkeit des

Daseins. Die Endlichkeit der Zeitlichkeit aber, d. i. die stets gegenwärtige
Möglichkeit des Todes, weist erst die Geschichtlichkeit des Daseins aus. Auf die Frage
nach der ontologischen Festlegung der Zeit, deren Struktur durch die Existen-
tialanalyse hindurch transparent werden soll, gibt Heidegger in einer Kritik an
Hegel bloß eine negative Bestimmung: eine über die existentielle Deutung
hinausführende Präzisierung bleibt einer daseinsorientierten Ontologie konsequenterweise
versagt.

Im Bestreben, Kants transzendentalphilosophisch gewonnene Zeitbestimmung
und Heideggers geschichtlichkeitklärende Analysen in einer schöpferischen Synthese
auszuwerten, umriß Frau Dr. Conrad-Martius die Seinsbezirke, in bezug auf welche
Aussagen über die Zeit überhaupt erst Sinn gewinnen. Wie die bisherigen
Erkenntnisbemühungen um die Zeit verdeutlichen, sieht sich jede Bestimmung —
schon wegen der Beschränktheit der zur Verfügung stehenden Kategorien — auf
bewußtseinsanalytische oder ontologische Fundierung verwiesen, wobei der Raum
nicht die einzig mögliche Hilfskategorie zur Formulierbarkeit des Zeitproblems
bildet. Gesichtet wird vielmehr immer auch eine Kosmogonie, die den Rahmen
angibt, innerhalb dessen die seinsmäßige Topologisierung der Zeit durchgeführt
werden kann. Dies am ausgeprägtesten neben Kant bei Aristoteles, dessen Himmelslehre

die Seminarleiterin als Ausgangspunkt zur Klärung des eigenen Standpunktes
heranzog. Die sich beständig verändernde sublunare Welt bettet Aristoteles in eine
bis zur Fixsternsphäre reichende Ätherschicht, an deren gleichförmiger, ewiger
Kreisbewegung die Zeitlichkeit des Irdischen erfahrbar und meßbar wird. Von
räumlich-materiellen Vorstellungen gereinigt tritt diese Sphäre als seinsbestimmende,

tangentiale Hülle der raumzeitlichen, realen Welt in der Konzeption von
Frau Dr. Conrad-Martius auf. Diese Sphäre als «äonische Weltperipherie», in der



Kulturelle Umschau 493

jedes Zeitliche, folglich auch Geschichtliche schlichte Gegenwart ist, erzeugt in der
realen Welt durch punktuelle Berührung die Zeit. Diese weist dadurch Diskontinuität

auf, ohne die in sich geschlossene, kreisförmige Kontinuität der «äoni-
schen Weltperipherie» zu beeinträchtigen. Aus ihr als potentiellem Seinsgrund
schöpft die Welt in jeweiligen Quanten ihre Wirklichkeit, indem sie aus der
geordneten und präformierenden Potentialität immer von neuem in die Aktualität
tritt. Dieses Pulsieren des aktualitätstiftenden Weltstaccatos erscheint als Zeit.

Die begrenzt unendliche «äonische Weltperipherie» ist der sinngemäße Ort,
von dem her spezifisch christliche Begriffe wie Weltschöpfung, Eschatologie etc.
ihre Bestimmung erfahren können. Die kategoriale Auswertbarkeit dieser
Kosmogonie für das physikalische Weltbild hingegen läßt sich erst nach der noch
ausstehenden, rationalen Fundierung des zugrundeliegenden Erkenntnisapparates und
nach der genauen Toposbestimmung des Bewußtseins innerhalb der Konzeption
erweisen.

Als bleibendes Resultat aber zeitigt das Seminar in Tutzing die Einsicht,
daß das Wesen der Zeit nur im Ausschöpfen der vielschichtig differenzierten
Problemgeschichte in erkenntnisfördernder Breite ins Blickfeld gelangen kann. Dabei
scheint die Wendung, daß die Zeit nicht als kontinuierlich, sondern vielmehr als
diskontinuierlich gefaßt werden muß, für eine fruchtbare Präzisierung der Zeit
von größter Bedeutung. Ob allerdings ihre Diskontinuität nicht eindeutiger vom
Bewußtsein her aufgezeigt werden kann, bleibt zumindest fraglich. Das Bewußtsein

registriert doch jegliche Zustandsveränderung in einer nicht weiter
differenzierbaren Sprunghaftigkeit und ordnet die diskontinuierlichen Momentaufnahmen
durch ebenso sprunghaft vollzogene Synthese zusammen. Dadurch erst erzeugt
es die Kontinuität. Die Sichtung von Phänomenen als zeitliche geschieht somit
diskontinuierlich. Die Zeit selbst ist nur in diesem diskontinuierlichen Prozeß
faßbar. Ihre jede weitere Ausdeutung gewinnt ausschließlich von der
phänomenalen Struktur der Zeitlichkeit, die diskontinuierlich ist, Sicherung. Sie kann
auch eine Ontologie nicht übergehen. Die Klärung des Zeitbewußtseins ermöglicht
erst die Klärung der Zeit. Daß deren nächster Schritt nun am fruchtbarsten
wohl durch das Koordinieren der Zeitbestimmung mit dem Akt-Potenz-Problem
geschehen kann, erwies das Seminar eindeutig. Die Bloßlegung dieses neuen
Problemfeldes gilt aber als das wesentlichste, über den Rahmen des Seminars weit
hinausweisende Ergebnis der Tutzinger Tagung. Diese neue Untersuchungsbasis
für die Analyse der Zeit kongruiert dann mit der Kernproblematik der
Philosophie von Thomas von Aquin, deren — der Akt-Potenz-Lehre — Bedeutsamkeit
für moderne Untersuchungen jüngstens gerade Edith Stein erwies. Und darin,
daß eine heutige Problembehandlung der Zeit, von der «Anstrengung des Begriffs»
selbst — trotz Vorwegnahme der Resultate — geleitet, sich gezwungen sieht, die

Problemstellung eines Thomas mitzuberücksichtigen, liegt — und viel weniger in
der erstrebten, ontologischen Fundierung einer möglichen Bibeldeutung — der
christliche Zug und die christliche Bedeutsamkeit dieses Ergebnisses.

Alexander Gosztonyi

«Dialectica»

Die in der Schweiz erscheinende internationale philosophische Zeitschrift
«Dialectica» (Editions du Griffons, Neuchâtel) steht nun in ihrem 7. Jahrgang.
Sie wird von zwei Professoren der Eidgenössischen Technischen Hochschule,
Ferdinand Gonseth und Paul Bernays, und einem französischen Gelehrten, Maurice
Bachelard, herausgegeben. Dem Rezensenten liegen die vier Hefte von 1952, die



494 Kulturelle Umschau

Nummern 21—24, und das thematisch dazu gehörende 1. Heft von 1953, Nr. 25,
vor. Er kann nicht auf einzelne Arbeiten eingehen und begnügt sich damit, die
allgemeine Tendenz dieser wertvollen Vierteljahresschrift, als deren führender
Kopf wohl in erster Linie Ferdinand Gonseth anzusehen ist, anzudeuten. Ihr
Hauptanliegen sind Fragen der Erkenntnistheorie, an welche die Herausgeber und ihr
Kreis im Geiste strenger Wissenschaftlichkeit herantreten. Sie gehen in ihren
Bemühungen in erster Linie von ihren Erfahrungen als Mathematiker und Physiker
aus und suchen zu einer Erkenntnislehre zu gelangen. Die traditionelle
Philosophie liegt ihnen ferner. Es gibt für Ferdinand Gonseth keine unumstößlichen
Wahrheiten. Jede Forschung geht notwendigerweise von nur unvollständig begriffenen

Voraussetzungen aus, die sie auf Grund ihrer späteren Erfahrungen immer
wieder präzisieren und zum Teil sogar anders auffassen muß. Sie prüft ihre
Aussagen ständig durch ihre Erfahrungen und Experimente. Selbst in der
Geometrie gibt es kein absolutes Wissen. Dasselbe gilt sogar für die Logik, deren
Erkenntnisse neuerdings in Zweifel gezogen werden. Die Denkbewegung, die von
neuen Erkenntnissen ausgehend, die Grundlagen, auf denen sie ruhte, wieder in
Frage stellt, nennt Gonseth dialectisch. Dies ist einer seiner wichtigsten Begriffe.
Es gibt für uns kein absolutes Wissen. Unser Denken muß brauchbar sein. Es
muß sich durch unsere Erfahrungen und Versuche bewähren. Dialektisches Denken
bedeutet nicht einfach immer wieder erneute Verneinung dessen, was als wahr
angesehen wurde. Das wäre sinnlos. Wenn wir eine alte Auffassung durch eine
neue ersetzen, so sind in dieser sehr oft gewisse Aspekte der ersteren enthalten
und richtig gestellt. Gonseth nennt die Philosophie, der er zustrebt, eine offene.
Er will mit diesem Wort ihre allseitige Revidierbarkeit zum Ausdruck bringen.

Die Hefte Nr. 22—25 sind fast ausschließlich der Frage der Dualität
zwischen Theorie und Erfahrung gewidmet. Sie enthalten die Darlegungen und Berichte
der dritten Gespräche von Zürich, in denen vom Kreis um die «Dialectica» und
anderen Gelehrten diese Frage diskutiert wurde. Als Beispiel sei die schöne und
klare Arbeit von M. Altwegg (Heft 25, S. 5—21) erwähnt. Theorie und Erfahrung

sind zwei eng miteinander verbundene Dinge. Sie setzen sich gegenseitig
voraus. Die Theorie ist zwar eine freie Schöpfung des menschlichen Geistes, sie
muß aber der Erfahrung Rechnung tragen. Sie wird ihr von dieser «nahegelegt».
Sie muß von ihr auch immer wieder bestätigt werden, wenn sie zu Recht bestehen
will. Anderseits gibt es aber auch keine von der Theorie vollständig unabhängige

Erfahrung. Um in irgendeinem Gebiet Erfahrungen machen zu können, brauchen

wir gewisse theoretische Voraussetzungen. Sie öffnen uns den Weg zur
Erfahrung, wenn sie sie auch nicht bedingen. Mit dieser Auffassung ist der Kreis
um die «Dialectica» gleich weit vom reinen Empirismus wie vom Glauben an eine

unmittelbare, außerhalb jeder Erfahrung liegende Erkenntnis entfernt. Sie wurde
ihren Urhebern durch ihre eigene Tätigkeit als Naturforscher nahegelegt und ist
aus ihr entstanden. Man kann das, was die Herausgeber der «Dialectica»
erstreben, als Versuch einer Erneuerung philosophischen Denkens aus dem Geiste
moderner Naturforschung bezeichnen. Bis jetzt sind sie damit nicht viel weiter
als bis zu gewissen Erkenntnistheorien gelangt. Es liegt aber zweifellos in der
Absicht der Schriftleitung, das Blickfeld allmählich zu erweitern.

Im Bestreben, eine Auseinandersetzung in die Wege zu leiten, lassen die
Herausgeber immer auch Gegner ihrer Auffassungen zu Worte kommen. Es gehört
zu den tiefen Überzeugungen Ferdinand Gonseths, daß wahres Forschen immer
auch ein Dialog mit einem andern sein muß, und er scheut sich darum nicht,
den Vertretern anderer Denkrichtungen, die er um einen Beitrag für seine
Zeitschrift gebeten hat, nachher zu entgegnen und ihnen seine eigenen Gedankengänge
darzulegen. Daß die Diskussion mit dem Gegner an der Oberfläche haften bleiben
kann, das wird den Herausgebern beim Zusammenstellen einzelner Hefte ihrer
Zeitschrift nicht entgangen sein. Die Gefahr des Aneinandervorbeiredens ist bei



Kulturelle Umschau 495

derartigen Auseinandersetzungen groß, und man gelangt bei philosophischen Fragen
nicht leicht bis zu den oft tief im Verborgenen liegenden eigentlichen Beweggründen,
die zu den grundsätzlich verschiedenen Auffassungen geführt haben.

Der Rezensent legt die fünf letzten Hefte der «Dialectica» mit dem Bewußtsein

aus den Händen, ein zweifellos bedeutsames Dokument unserer heutigen
Geistesgeschichte durchgangen zu haben. Den Herausgebern erlaubte ihre kritische
Schulung nicht mehr, eines der visionären und alles erklärenden Gedankengebäude
von einem unserer großen Philosophen, wie es in jüngster Vergangenheit auch
noch ein Croce geschaffen hat, zu übernehmen. Sie sind sich bewußt, viele Fragen
nicht beantworten zu können, und versuchen, ihren Kräften entsprechend und
vom tiefen Erlebnis moderner wissenschaftlicher Forschungsmethoden ausgehend,
sich Schritt für Schritt vorwärts zu arbeiten.

Theodor Osterwalder

Stadttheater Zürich

Giuseppe Verdi: Don Carlos

Die Umarbeitungen Schillerscher Stoffe für Verdis Operntheater haben schon
die verschiedensten Bewertungen erfahren. Oft wird eine Vergröberung, psychologisch

und dramatisch, bedauert, oft das Geschick gerühmt, mit welchem
dramatische Hauptlinien herausgearbeitet und Charaktere mit wenigen Worten
gefestigt sind. Beide Gesichtspunkte haben Gültigkeit. «Don Carlos», die vierte und
letzte Schiller-Oper Verdis, bietet gutes Anschauungsmaterial.

Wer hofft, die Szenen des Schillerschen Dramas, die er am meisten liebt,
wiederzufinden, wird arg enttäuscht. Er findet sie nicht, oder geistig und
inhaltlich reduziert. Das große Gespräch etwa zwischen König Philipp und Posa,
das im Drama (3. Akt, 9./10. Auftritt) die Positionen der Gestalten und ihre
Stellung im geistigen Raum von Macht und Freiheit ausleuchtet, ist in der Oper
(Ende 1. Akt) in ein paar Reden gepfercht, die kaum etwas von Philipps noch
von Posas wahrer Natur ahnen lassen. Philipp hat hier — vom Text aus —
die gefährliche Nähe zum unbeweglichen finstern Tyrannen, als welchen ihn Schiller
gerade nicht verstanden wissen wollte (der Wegfall des Herzogs von Alba in der
Oper verstärkt diese Gefahr). Keine Brechung der Ideen an ihrer gegenseitigen
Kraft in dieser Auseinandersetzung (wie bei Schiller), sondern lauter Bezüge auf
Umstände und Menschen: Flandern, Elisabeth, Carlos — ungefähr das Gespräch
eines Machthabers mit einem etwas schwärmerischen Jugendlichen. Oder der
Monolog des Königs: im Drama (3. Akt, 1. Auftritt) ein knappes psychologisches
Meistergemälde, voller Andeutung, in der Schwebe zwischen Traumgefühl und
wachem Willen — in der Oper einige konventionelle Zeilen, die ausschreien, was
Schiller nur andeutet.

Die Beispiele könnten lange vermehrt werden. Es trifft auf fast alle von
ihnen zu, daß der Operntext alles, was an irrationalen, namentlich stimmungs-
haft bedingten Bezügen im Drama laut wird, über Bord wirft und die bloßen
Fakten grell herausstellt. Das läßt sich von der Musik aus motivieren, denn
Stimmung ist das Element der Musik. Sie kann durch die Musik so stark erfaßt
werden, daß sich die Sprache auf den Anlaß reduzieren läßt. Der Text des

Librettos muß z. B. in keiner Weise versuchen, die Stimmung des übernächtigen
Königs darzustellen. Dies tut — viel umfassender als die Sprache es je
vermöchte — die Musik (die betreffende Arie Philipps gehört denn auch zu den



496 Kulturelle Umschau

hervorragenden Charaktergemälden der Oper). Ob diese Stimmung der von Schiller
dargestellten völlig entspricht, ist dabei nebensächlich. Schon durch die Tatsache,
daß Philipp singt, ist er in ein Medium gerückt, das mit dem sprachlichen
Ausdruck nicht verglichen werden kann. Mit der Musik greift die Weite, die
unabsehbare Vieldeutigkeit ein, welche dem Melos immer eigen ist. Nächtliche Sorge,
oder Schmerz der Einsamkeit ist eine Bezeichnung, welche auf die Musik dieser
Szene paßt. Andere wären «ängstliche Erwartung» oder «schmerzliche Entsagung».
Alle würden dem Stimmungs- und Empfindungsgehalt dieser Musik gerecht und
keine würde ihn ganz benennen. Im dramatischen Zusammenhang aber steht die
Musik im Dienste der momentanen Stimmung der Gestalten. So muß der Text die
Verbindung schaffen zwischen der dramatischen Stellung und der unbenennbaren
Stimmung. Dazu braucht es ein klares Wort. Die Irrationalität der Musik muß
der dramatischen Situation dienstbar gemacht werden. Und so fährt Philipp in
der Oper auf: «... sie hat mich nie geliebt! .». Was im Wort-Theater Plattitüde
wäre, ist im Sing-Theater Stichwort. Alles, was an Stimmungshaftem im Monolog
Philipps mitschwingt, wird von der Musik ausgeschöpft. Der Sprache liegt es

ob, den konkreten Hinweis zu geben, den dramatischen Bezug zu sichern.
Besonders bei einem so männlichen Künstler wie Verdi, welcher nie ein Absinken
in der Stimmung duldet.

So muß der Operntext den Gestalten die Kontur geben. Operngestalten im
allgemeinen sind, nur vom Text aus betrachtet, meistens Schemen; sie gewinnen
durch das Wort nur das Skelett, Fleisch und Blut erst durch die Musik. Sogar Posa
und Carlos, auf welche Schiller alle Feinheit der Charakterzüge verwendet, tragen
im Operntext (seine Urheber sind Mery und du Locle) ihre Ideale und
Leidenschaften wie Anschriften zur Schau. Aber wo Carlos im Text — nach seinem
eigenen Wort — nur mit «sündhafter Glut» liebt, erweitert die Musik diese Worte
und schildert auch den Adel seiner Liebe und ihr gelegentlich heimliches Glimmern.

Die Musik macht den Text «besser».
Mit der Weite und der inhaltlichen Unbestimmbarkeit der Musik (dem, was

Richard Wagner die «weibliche Natur» der Musik genannt hat) hängt auch
zusammen, daß Musik keinen gedanklichen Begriff erfassen kann. Wenn Posa sich
in seiner Idee der Gedankenfreiheit erschöpfen würde, wenn er nur Philosoph
wäre, wäre er für die Musik verloren. Posa aber ist eine Gestalt, ein Mensch
im Gewebe der Bezüge. Er beweist sich als idealischer, begeisterter und
begeisternder Mensch, und die Musik kennt das, was auf dem Grund jeder großen
menschlichen Regung liegt, ob daraus nun «Glaube», «Liebe» oder «Freiheit»
wachse. So geht es, wenn in der Oper Posa vor dem König steht, nicht darum,
eine Idee herauszustellen, sondern den menschlichen Elan, die Wärme des Gefühls
aufzurufen, welche Posa auszeichnen. Man kann nicht leugnen, daß Verdi den
Posa großartig erfaßt hat (wirklich großartig, davon gibt schon die Abschiedsszene

mit Carlos einen Begriff), auch wenn dieser Posa nichts weiß vom Schiller-
schen Gedankengut. Er ist groß in der Musik, so wie auch Philipp, wie Elisabeth,
wie sogar die Eboli (ihre große Arie bewirkt eine Beteiligung an dieser Gestalt,
wie sie ihr bei Schiller nicht zukommt) groß sind.

Und ein letzter, für die Musikdramatik wichtigster Umstand liegt darin, daß
musikalisch simultan darstellbar ist, was in der Sprache nur sukzessiv. In der
Sprache richtet sich jedes Wort an die Anwesenden (das «Bei-Seite-Sprechen» wird
immer mehr als Notlösung empfunden), die Charaktere verschränken sich nur
dialektisch-sukzessiv, in der Oper finden sie sich simultan zusammen im Ensemble.
Die Situationen herbeizuführen, in welchen dieser seelische Kontrapunkt spielen
kann, war eine Hauptaufgabe dieser Operndramatik. Und gerade hierin erweist
sich die vielgeschmähte große französische Oper (ohne daß ihre Komponisten den
Rang Verdis erreichten), welcher ein großer Anteil am ursprünglich für Paris
geschriebenen «Don Carlos» zukommt, als Meisterin. Da ist die große «Autodafé»-



Kulturelle Umschau 497

Szene (2. Akt, 4. Bild), in welcher das Dunkel der Chöre von der «Stimme von
oben» durchzogen wird — da ist die lang aufgesparte Vereinigung der Stimmen
von Carlos und Posa am Schluß des 1. Bildes —, da ist aber vor allem das

Quartett (5. Bild), in welchem eine Spannung zwischen den Gestalten herrscht,
welche der dramatischen Sukzessivspannung in Schillers Drama ebenbürtig ist.

Dabei ist «Don Carlos» nicht eines der musikdramatisch glücklichsten Werke
Verdis. Ja sogar die musikalische Erfindung, so großartig sie in vielen Teilen
ist, hält gelegentlich nicht ganz durch. Und doch ist «Don Carlos» ein Musikdrama

(den Begriff in keinerlei Gegensatz zu «Oper» gebraucht), aus welchem
immer wieder zu lernen wäre, gerade auch von der zeitgenössischen
Musikdramatik, welche im Willen zur Stilisierung, zur Entpersönlichung oft nicht weiß,
woher die Spannung zu gewinnen wäre. Die Epik des Theaters, die daraus resultiert,

befriedigt wohl auf der Opernbühne noch weniger lang als auf der Sprechbühne.

Ihr steht Verdis Gesamtwerk kraftvoll entgegen. Im Wesen des
«Dramatischen» ist er mit Schiller — ohne darüber sich viele Gedanken zu machen —
einig.

Die Zürcher Aufführung hat gutes Niveau. In der Inszenierung stehen sehr
schöne Lösungen (z.B. die Führung der «Autodafe»-Szene) neben fraglicheren
(Garten der Königin, mit Hofdamen, welche allzuviel Aufmerksamkeit erfordern).
Sowohl in Regie als im Bühnenbild schwankt die Linie zwischen Realismus und
Stilisierung, eine heute häufige Erscheinung. Nach einem Bild, das soviel
atmosphärische Dichte erreicht wie das erste, wirkt die abstrakte Kühle des zweiten
(Garten der Königin) ernüchternd. In unserer Aufführung sang Matthias Schmidt
den Posa, und sang ihn nahezu vollendet. Philipp war bei Willy Heyer
gestalterisch sehr gut aufgehoben; der Stimmumfang der Partie machte dem Sänger
gelegentlich Mühe. Willi Friedrich als Don Carlos erreichte stimmlich nicht seine

Kollegen, sang aber sehr kultiviert. Hildegard Hillebrecht hatte als Elisabeth wieder
eine Rolle, die ihr vorzüglich lag, und Grace Hoffman meisterte die Eboli-Partie
auf eine Weise, welche die größten Erwartungen weckt. Die sehr sichere, umsichtige

Musikleitung lag in den Händen von Victor Reinshagen.

Albert Lortzing: Der Wildschütz

Es gibt in dieser Aufführung einen absoluten Glücksfall: Manfred Jungwirth
singt die «Fünftausend-Taler-Arie» so, daß jedermann nicht genug davon
bekommen kann. Schon von Anfang an ist der dumm-schlaue Schulmeister Baculus,
so wie Jungwirth ihn gibt, die Lieblingsfigur auf der Bühne. Und man kann
sich dabei Gedanken machen, was eigentlich «Chargieren» heißt: so, wie Jungwirth

einige Stellen mimt und singt, wäre es bei einigen andern Sängern sicher
Charge. Bei ihm aber «fällt» nichts «aus der Rolle», die Gestalt wirkt einheitlich,
wahr in sich selbst, obschon jedermann weiß, daß dies und jenes Übertreibungen
sind. Also bedeutet die einzelne Geste, die einzelne sängerische Dehnung wenig
oder nichts gegen das Fluidum, das vom Sänger ausgeht und das — im besten
Fall — alles zu binden weiß. So bei diesem Raculus. Es wird vor allem die
gemütvolle Wärme sein, welche ihm die allgemeine Zuneigung sichert. Und wie
dann dieser bisher ganz brave, ach so schulmeisterliche Baculus anhand von 5000

Talern, die ihm zufallen sollen, die wildesten Phantasien entwickelt und partout
ein «hochberühmter Mann» werden will (wobei in den Text einige gelungene
zeitgenössische Parodien eingeflochten werden) und in die Musik plötzlich der Trubel
einer erhitzten Schulmeisterseele fährt, wobei die unbeschreiblichste Mischung von
Arroganz und Spießertum entsteht, so muß man diesem Darsteller zujubeln. Manfred

Jungwirth, der so intelligent und mit so viel Begabung spielt, hat es verdient.



498 Kulturelle Umschau

Der szenische Rahmen ist in Zürich von der gelungenen Aufführung her
vor fünf Jahren bekannt. Von ihrer Resetzung ist nur Max Lichtegg geblieben
als Baron, welcher nun mit Matthias Schmidt als Graf ausgezeichnet korrespondiert.

Neu ist Ilse Wallenstein, der neue Koloratursopran, welche als Baronin
eine angenehme, sichere, nicht sehr ausgiebige Stimme einsetzt. Ein großes
Schauspieler-Talent führt Erna-Maria Duske als Gretchen ins Feld; Alma Müller löst
die sehr schwierige Aufgabe der erhaben-komischen Gräfin auf befriedigende
Weise. Der Spiritus rector des Ensembles ist der Spielleiter Karl Schmid-Bloß,
der die vielen und vielseitigen Ensemble-Szenen mit großem Feinsinn aufbaut
und durchführt. Ihm ist es zu danken, wenn lange Ensemble-Szenen wie die
Rillard-Partie Spannung und Schattierung auch szenisch erreichen und durchhalten.
Präzision und Leichtigkeit im Orchester und im Zusammenspiel mit den Sängern
erreicht der Dirigent Eduard Hartogs.

Andres Briner


	Kulturelle Umschau

