Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)
Heft: 8
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau «

Das Zeitproblem in christlicher Sicht

Zum Seminar der Evangelischen Akademie in Tutzing

Die Evangelische Akademie in Tutzing (Oberbayern) veranstaltete vor kur-
zem ein Seminar iiber das Thema, das neben dem Seinsproblem wohl zu den schwie-
rigsten der philosophischen Probleme gehért: iiber das Wesen der Zeit. Die Welt-
abgeschiedenheit des weitparkigen Schlosses am Starnbergersee und die von den
Leitern der Akademie grofziigig zugesicherte existentielle Sorglosigkeit ermég-
lichten eine ruhige Atmosphire, die fiir die fruchtbare Ausarbeitung der Frage
nicht ohne Bedeutung war. Denn gerade die Fruchtbarmachung selbst eines so
abstrakt anmutenden Themas, wie das gestellte, erfuhr, vom eigentlichen Geist
der Akademie gefiihrt, eine stark theologische, ja biblische Orientierung. Diese
nicht-philosophische Nuance der Stoffbehandlung begiinstigte das unbemerkte Hin-
iibergleiten der Konzentration ins Meditative. Um dabei die Problemerdrterung
vor dem Entgleisen in theologische Spekulationen zu bewahren, bedurfte es einer
so liebenswiirdigen, aber auch sachlichen und bestimmten Seminarfithrung, wie
sie Frau Dr. Hedwig Conrad-Martius durch ihre ausgepriigte Personlichkeit und
ihr reifes Denken bieten konnte. Die Schwierigkeit der ihr gestellten Aufgabe
vervielfachte sich durch die philosophische Voraussetzungslosigkeit eines grofien
Teils der buntzusammengesetzten Teilnehmer, so da® das Problem vor der Aus-
zeichnung der Zugangsstellen zu den Losungsmoglichkeiten zuniichst iiberhaupt
als solches gesichtet und begreiflich gemacht werden mufte.

Es gibt grundsiitzlich zwei md&gliche Aufgabenbestimmungen fiir ein Se-
minar. Entweder fixiert man blof# das Problem, das erst im gemeinsamen, dis-
kursiven Denken geklirt und eventuell gelost wird, wobei das Ergebnis sich aus
der Dialektik der Diskussion herauskristallisieren soll. Oder das Seminar dient
zur Vermittlung eines bereits erreichten Resultats, dem man sich, einem thema-
tischen Leitfaden folgend, anniihert, und zu dessen Klirung das fragende Gespriich
blof3 beitriigt, es selbst aber nicht ermittelt. Frau Dr. Conrad-Martius wiihlte die
zweite, groflere dialektische Fihigkeiten fordernde Moglichkeit, wohl im Sinne
der pidagogischen Ziele der Akademie und beniitzte das urspriinglich angekiindigte
Thema «Das IWesen der Zeit bei Aristoteles und Heidegger» lediglich als Mark-
stein, der den Gang einer von ihr schon des ofteren vollzogenen selbstéindigen
Problembehandlung in sicheren Bahnen halten sollte. Die Seminarleiterin, bei
Husserl, dessen bedeutsamste Schiilerin sie neben Edith Stein war, denkerisch vor-
zughch vorbereitet, veroffentlichte bereits 1927 eine Untersuchung iiber die Zeit
und im Mittelpunkt ihres neuen Werkes «Die Zeit. Eine ontologische Kosmo-
gonie», das voraussichtlich im Herbst beim Ko&sel-Verlag, Miinchen, erscheinen
wird, steht dasselbe Problem. Das Seminar aber erfuhr nicht blof3 eine Erwei-
terung dadurch, daf® neben Aristoteles und Heidegger notwendigerweise auch Au-
gustin und Kant zur Sprache kamen, sondern, durch die Selbstéindigkeit der Inter-
pretation, die sich immer schiirfer profilierte, auch eine Wendung in neue Dimen-
sionen der moglichen Sinndeutung von Zeit und Zeitlichkeit.



Kulturelle Umschau 491

Von der Zeit sagt bereits Augustin, die Schwierigkeit der Frage ausmessend:
«wenn man mich nicht fragt, weil ich, wenn ich erklidren soll, weifl ich nicht».
Denn selbst die verdeutlichende Formulierung des Problematischen der Zeit stofit
auf kategoriale Schwierigkeiten. Um also den Zugang zu dem zu sichern, worum
es in der Frage nach der Zeit gehen kann, griff die Seminarleiterin eine Erzih-
lung aus den zahlreichen, phantasietriefenden Weltraum-Biichern heraus, die
schildert, wie ein Vierzigjihriger sich durch eine Explosion in die Leiblichkeit
und die Situation seiner Kindheit zuriickversetzt findet, jedoch mit dem BewuBtsein
seines vierzigjihrigen Erfahrungsbestandes. Indem er sich «an die Zukunft er-
innert», versucht er diese zu veriindern. Die Zeit identifiziert der Autor Beam
Piper mit der Reihe der Geschehnisse, die stillsteht und an der entlang das mensch-
liche Bewufltsein wandert — ein Bild, das bereits die Apologeten des 2. Jahr-
hunderts beniitzt haben, den Geist mit einem Schiff vergleichend, von dem aus
zwar die Ufer sich zu bewegen scheinen, in der Wirklichkeit jedoch nur dem
Geist (dem Schiff) die Bewegung eigen ist. Beim Eingehen auf die stillschweigenden
Voraussetzungen wird sogleich sichthar, daf® das Problem der Zeit wesentlich auch
eine terminologische Frage ist, deren Wesenshestimmung erst nach einer Begriffs-
klirung in den Bereich der Mboglichkeiten riickt. Fiir eine solche Erorterung
ist aber Aristoteles der wegweisende Meister.

Die beriithmten Analysen im 4. und 6. Buch der Physik scheiden zunichst
durch ein dialektisches Verfahren das Jetzt von der Zeit. Das Jetzt ist weder ein
Teil der Zeit noch wird diese durch Aneinanderreihung von einzelnen Jetztpunkten
erzeugt, es ist die Grenze der Zeit. Ein Jetztpunkt ist aber in der Zeit durchaus
zu orten, und zwar im Vergleich zu anderen Jetztpunkten. Somit wird — wie
bei Augustin und unvermeidlich bei jeder Zeitanalyse — die Zeitmessung zum
Problem. Der zeitliche Vergleich von Jetztpunkten bedarf der Mafstibe, welche
die Verinderung, bzw. die Bewegung liefern. Selbst die zeitliche Bestimmung des
Ich geschieht erst durch Wahrnehmung der Veriinderung, ein Gedanke, der spiiter
Kant gestattete, den Grund der die Zeitbestimmung erst ermoglichenden Beharr-
lichkeit nicht im Bewuf3tsein, sondern in der Auflenwelt, der Substanz, zu suchen.
Daf3 die Zeit dennoch erst in der <inneren Bewegung der Seele» zur Sicht gelangt
— wie Aristoteles richtig sieht, jedoch die Einsicht merkwiirdigerweise nicht aus-
wertet —, verunmdoglicht die Identifizierung der Zeit mit der Bewegung. Ihre aus-
schlieBliche Meflbarkeit an der Bewegung macht sie jedoch zu «etwas an der Be-
wegung», sie erweist sich als deren «Zahl nach dem Friither oder Spiter». Die
Zahl, hier als Bindeglied zwischen BewufBtseinsfunktion und objektivem Ge-
schehen, weist Diskontinuitit auf, die folglich auch der Zeit zukommen sollte.
Diskontinuierlich ist aber die Reihe der in sich unteilbaren Jetztpunkte, mit der
nun die Zeit doch zusammenzufallen scheint. Es ist aber gerade die Zeit, die zwei
Jetztpunkte als ein Teilbares verbindet, und weil teilbar, ist sie selbst kontinuier-
lich. Die Zeit als die mef3bare Jetztpunktreihe weist also Diskontinuitiit auf, als
ein von Jetzt als Grenze zweigeteiltes Ganze jedoch Kontinuitiit: eine Antinomie,
die Aristoteles bestehen lif3t, und die mittels der begriffsanalytischen Methode not-
wendig unlosbar bleibt.

Der Ansatz zur Weiterfithrung des Problems, den dann Augustin aufgreifen
soll, liegt bei Aristoteles in der die Zeiterorterung nur tangierenden Akt-Potenz-
Lehre, welche die Veriinderung als eine doppelte Bewegung: von der Potentialitiit
in die Aktualitit und zugleich vice versa, auslegt. Zeit wird nur bei der Ver-
iinderung, d.i. an diesem zweifachen Ubergang sichtbar. Augustin bezieht nun Ak-
tualitit und Potentialitiit auf das Bewufitsein und bestimmt mit ihrer Hilfe die
Seinsweise der drei zeiterzeugenden Momente: Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. Die Aktualitit der Gegenwart, bzw. die Potentialitit der Vergangenheit und
der Zukunft, wie auch das dreigliedrige Zeitmoment selbst, gewinnen erst durch
die Bewufdtseinsfunktionen: Erinnerung, Wahrnehmung und Erwartung Sinngel-



492 Kulturelle Umschau

tung, d. h. die Zeit wird erst durch sie konstituiert. Weil also alle drei Zeitmomente
sind, aber alle drei auf eine andere Seinsweise (und zwar aktualiter, bzw. vir-
tualiter), gelingt es, die Zeit, jedoch nur auf Grund dieser Potentialitiit und Ak-
tualitiit differenzierenden Bewufitseinsfunktion, zu sichten.

Diese Erkenntnis priizisiert Kants feinsinnige Unterscheidung zwischen dem
«inneren Sinn» als der zeitlichen Reihe der registrierten Empfindungen und der
Zeit selbst, die als formale Bedingung des ersteren fungiert. «Die Zeit ist nicht
wahrnehmbar», sie bedarf vielmehr stets eines Phiinomens, an dem sie sich zeigt,
und somit transzendental, d. h. im Aufsuchen der notwendigen, bewufitseinsstruk-
turalen Bedingungen, erschlieBbar wird. Die Verdnderung dieser Phénomene, und
damit ihre Zeitbestimmung, wiiren aber gar nicht aufweisbar, wenn die Zeit
selbst sich indern wiirde. Die Zeit tritt hier erstmalig als der bewufBtseinsimma-
nente, das Sein selbst berithrende Triiger des Daseins, ja der Welt auf. Das Zeit-
problem gelangt in die unmittelbare Néhe des Seinsproblems; die Zeit erfdhrt
ihre erste ontologische Ortsbestimmung.

Das Phiinomen, von dem her Heidegger das Zeitproblem entfaltet, ist die
existenzkategorial gefafite Geschichtlichkeit des Daseins. Die Auszeichnung des
Jetztpunktes als Zugangstelle zur Zeit fithrt unvermeidlich auf eine unlésbhare
Aporie, da sie die Zeit als kontinuierlich und zugleich als diskontinuierlich for-
muliert. Wie bereits Augustin, ersetzt Heidegger das punktuelle Jetzt mit dem
Begriff der «eigentlichen Gegenwart», die — vergangenheitstrichtig und zukunft-
entwerfend — iiber die Punktualitiit des Jetzt hinausweist und das ganze mensch-
liche Dasein umspannt. Die Erhebung des Verstrichenen und des Kiinftigen zur
aktualisierbaren Moglichkeit vollzieht sich im «Augenblick», in dem der Mensch
sich vor seine eigenen Méglichkeiten bringt und sich fiir diese bejahend entscheidet.
Die Bejahung trifft zugleich das in den Moglichkeiten liegende historische Erbe,
das diese Moglichkeiten priformiert, das aber im zukunftgerichteten «Augenblick»
eine neue Dimension an Auswertbarkeit erfihrt. Die Priformation, ferner die
existentielle Koordiniertheit der Moglichkeiten verdeutlichen die Zeitlichkeit des
Daseins. Die Endlichkeit der Zeitlichkeit aber, d.i. die stets gegenwiirtige Mog-
lichkeit des Todes, weist erst die Geschichtlichkeit des Daseins aus. Auf die Frage
nach der ontologischen Festlegung der Zeit, deren Struktur durch die Existen-
tialanalyse hindurch transparent werdea soll, gibt Heidegger in einer Kritik an
Hegel blof3 eine negative Bestimmung: eine iiber die existentielle Deutung hinaus-
fithrende Priizisierung bleibt einer daseinsorientierten Ontologie konsequenterweise
versagt.

Im Bestreben, Kants transzendentalphilosophisch gewonnene Zeitbestimmung
und Heideggers geschichtlichkeitklirende Analysen in einer schopferischen Synthese
auszuwerten, umrify Frau Dr. Conrad-Martius die Seinsbezirke, in bezug auf welche
Aussagen iiber die Zeit iiberhaupt erst Sinn gewinnen. Wie die bisherigen Er-
kenntnisbemiihungen um die Zeit verdeutlichen, sieht sich jede Bestimmung —
schon wegen der Beschrinktheit der zur Verfiigung stehenden Kategorien — auf
bewufitseinsanalytische oder ontologische Fundierung verwiesen, wobei der Raum
nicht die einzig mégliche Hilfskategorie zur Formulierbarkeit des Zeitproblems
bildet. Gesichtet wird vielmehr immer auch eine Kosmogonie, die den Rahmen
angibt, innerhalb dessen die seinsmiiige Topologisierung der Zeit durchgefiihrt
werden kann. Dies am ausgepriigtesten neben Kant bei Aristoteles, dessen Himmels-
lehre die Seminarleiterin als Ausgangspunkt zur Klirung des eigenen Standpunktes
heranzog. Die sich bestiindig verindernde sublunare Welt bettet Aristoteles in eine
bis zur Fixsternsphiire reichende Atherschicht, an deren gleichférmiger, ewiger
Kreishewegung die Zeitlichkeit des Irdischen erfahrbar und mef3bar wird. Von
riilumlich-materiellen Vorstellungen gereinigt tritt diese Sphére als seinshestim-
mende, tangentiale Hiille der raumzeitlichen, realen Welt in der Konzeption von
Frau Dr. Conrad-Martius auf. Diese Sphire als «donische Weltperipherie», in der



Kulturelle Umschau 493

jedes Zeitliche, folglich auch Geschichtliche schlichte Gegenwart ist, erzeugt in der
realen Welt durch punktuelle Berithrung die Zeit. Diese weist dadurch Diskon-
tinuitdt auf, ohne die in sich geschlossene, kreisférmige Kontinuitiit der «#oni-
schen Weltperipherie» zu beeintrichtigen. Aus ihr als potentiellem Seinsgrund
schopft die Welt in jeweiligen Quanten ihre Wirklichkeit, indem sie aus der
geordneten und priformierenden Potentialitiit immer von neuem in die Aktualitét
tritt. Dieses Pulsieren des aktualitiitstiftenden Weltstaccatos erscheint als Zeit.

Die begrenzt unendliche «#onische Weltperipherie» ist der sinngemiifle Ort,
von dem her spezifisch christliche Begriffe wie Weltschépfung, Eschatologie etc.
ihre Bestimmung erfahren konnen. Die kategoriale Auswertbarkeit dieser Kos-
mogonie fiir das physikalische Welthild hingegen 1ift sich erst nach der noch aus-
stehenden, rationalen Fundierung des zugrundeliegenden Erkenntnisapparates und
nach der genauen Toposbestimmung des BewufBtseins innerhalb der Konzeption
erweisen.

Als bleibendes Resultat aber zeitigt das Seminar in Tutzing die Einsicht,
dafl das Wesen der Zeit nur im Ausschdpfen der vielschichtig differenzierten Pro-
blemgeschichte in erkenntnisfordernder Breite ins Blickfeld gelangen kann. Dabei
scheint die Wendung, daf3 die Zeit nicht als kontinuierlich, sondern vielmehr als
diskontinuierlich gefaBt werden muf}, fiir eine fruchtbare Prizisierung der Zeit
von grofiter Bedeutung. Ob allerdings ihre Diskontinuitéit nicht eindeutiger vom
Bewuf3tsein her aufgezeigt werden kann, bleibt zumindest fraglich. Das Bewul3t-
sein registriert doch jegliche Zustandsversinderung in einer nicht weiter differen-
zierbaren Sprunghaftigkeit und ordnet die diskontinuierlichen Momentaufnahmen
durch ebenso sprunghaft vollzogene Synthese zusammen. Dadurch erst erzeugt
es die Kontinuitiit. Die Sichtung von Phinomenen als zeitliche geschieht somit
diskontinuierlich. Die Zeit selbst ist nur in diesem diskontinuierlichen Prozef3
faBbar. Ihre jede weitere Ausdeutung gewinnt ausschlieBlich von der phino-
menalen Struktur der Zeitlichkeit, die diskontinuierlich ist, Sicherung. Sie kann
auch eine Ontologie nicht iibergehen. Die Klirung des Zeitbewufitseins ermdglicht
erst die Kldrung der Zeit. Daf3 deren niichster Schritt nun am fruchtbarsten
wohl durch das Koordinieren der Zeithestimmung mit dem Akt-Potenz-Problem
geschehen kann, erwies das Seminar eindeutig. Die Blo3legung dieses neuen Pro-
blemfeldes gilt aber als das wesentlichste, iiber den Rahmen des Seminars weit
hinausweisende Ergebnis der Tutzinger Tagung. Diese neue Untersuchungsbasis
fiir die Analyse der Zeit kongruiert dann mit der Kernproblematik der Philo-
sophie von Thomas von Aquin, deren — der Akt-Potenz-Lehre — Bedeutsamkeit
fiir moderne Untersuchungen jiingstens gerade Edith Stein erwies. Und darin,
daf} eine heutige Problembehandlung der Zeit, von der <Anstrengung des Begriffs»
selbst — trotz Vorwegnahme der Resultate — geleitet, sich gezwungen sieht, die
Problemstellung eines Thomas mitzuberiicksichtigen, liegt — und viel weniger in
der erstrebten, ontologischen Fundierung einer moglichen Bibeldeutung — der
christliche Zug und die christliche Bedeutsamkeit dieses Ergebnisses.

Alexander Gosztonyi

«Dialectica»

Die in der Schweiz erscheinende internationale philosophische Zeitschrift
«Dialectica» (Editions du Griffons, Neuchdtel) steht nun in ihrem 7. Jahrgang.
Sie wird von zwei Professoren der Eidgendssischen Technischen Hochschule, Fer-
dinand Gonseth und Paul Bernays, und einem franzosischen Gelehrten, Maurice
Bachelard, herausgegeben. Dem Rezensenten liegen die vier Hefte von 1952, die



494 Kulturelle Umschau

Nummern 21—24, und das thematisch dazu gehorende 1. Heft von 1953, Nr. 25,
vor. Er kann nicht auf einzelne Arbeiten eingehen und begniigt sich damit, die
allgemeine Tendenz dieser wertvollen Vierteljahresschrift, als deren fiihrender
Kopf wohl in erster Linie Ferdinand Gonseth anzusehen ist, anzudeuten. Ihr Haupt-
anliegen sind Fragen der Erkenntnistheorie, an welche die Herausgeber und ihr
Kreis im Geiste strenger Wissenschaftlichkeit herantreten. Sie gehen in ihren
Bemiihungen in erster Linie von ihren Erfahrungen als Mathematiker und Physiker
aus und suchen zu einer Erkenntnislehre zu gelangen. Die traditionelle Philo-
sophie liegt ihnen ferner. Es gibt fiir Ferdinand Gonseth keine unumstéflichen
Wahrheiten. Jede Forschung geht notwendigerweise von nur unvollstindig begrif-
fenen Voraussetzungen aus, die sie auf Grund ihrer spiteren Erfahrungen immer
wieder prizisieren und zum Teil sogar anders auffassen mufl. Sie priift ihre
Aussagen stiindig durch ihre Erfahrungen und Experimente. Selbst in der Geo-
metrie gibt es kein absolutes Wissen. Dasselbe gilt sogar fiir die Logik, deren
Erkenntnisse neuerdings in Zweifel gezogen werden. Die Denkbewegung, die von
neuen Erkenntnissen ausgehend, die Grundlagen, auf denen sie ruhte, wieder in
Frage stellt, nennt Gonseth dialectisch. Dies ist einer seiner wichtigsten Begriffe.
Es gibt fiir uns kein absolutes Wissen. Unser Denken muf3 brauchbar sein. Es
muf} sich durch unsere Erfahrungen und Versuche bewiihren. Dialektisches Denken
bedeutet nicht einfach immer wieder erneute Verneinung dessen, was als wahr
angesehen wurde. Das wiire sinnlos. Wenn wir eine alte Auffassung durch eine
neue ersetzen, so sind in dieser sehr oft gewisse Aspekte der ersteren enthalten
und richtig gestellt. Gonseth nennt die Philosophie, der er zustrebt, eine offene.
Er will mit diesem Wort ihre allseitige Revidierbarkeit zum Ausdruck bringen.

Die Hefte Nr. 22—25 sind fast ausschlieflich der Frage der Dualitit zwi-
schen Theorie und Erfahrung gewidmet. Sie enthalten die Darlegungen und Berichte
der dritten Gespriche von Ziirich, in denen vom Kreis um die «Dialectica»> und
anderen Gelehrten diese Frage diskutiert wurde. Als Beispiel sei die schéne und
klare Arbeit von M. Altwegg (Heft 25, S. 5—21) erwiihnt. Theorie und Erfah-
rung sind zwei eng miteinander verbundene Dinge. Sie setzen sich gegenseitig
voraus. Die Theorie ist zwar eine freie Schopfung des menschlichen Geistes, sie
muf} aber der Erfahrung Rechnung tragen. Sie wird ihr von dieser <nahegelegt>.
Sie muf’ von ihr auch immer wieder bestiitigt werden, wenn sie zu Recht bestehen
will. Anderseits gibt es aber auch keine von der Theorie vollstindig unabhin-
gige Erfahrung Um in irgendeinem Gebiet Erfahrungen machen zu kénnen, brau-
chen wir gewisse theoretische Voraussetzungen. Sie offnen uns den Weg zur
Erfahrung, wenn sie sie auch nicht bedingen. Mit dieser Auffassung ist der Kreis
um die «Dialectica» gleich weit vom reinen Empirismus wie vom Glauben an eine
unmittelbare, auflerhalb jeder Erfahrung liegende Erkenntnis entfernt. Sie wurde
ihren Urhebern durch ihre eigene Titigkeit als Naturforscher nahegelegt und ist
aus ihr entstanden. Man kann das, was die Herausgeber der «Dialectica» er-
streben, als Versuch einer Erneuerung philosophischen Denkens aus dem Geiste
moderner Naturforschung bezeichnen. Bis jetzt sind sie damit nicht viel weiter
als bis zu gewissen Erkenntnistheorien gelangt. Es liegt aber zweifellos in der
Absicht der Schriftleitung, das Blickfeld allmihlich zu erweitern.

Im Bestreben, eine Auseinandersetzung in die Wege zu leiten, lassen die
Herausgeber immer auch Gegner ihrer Auffassungen zu Worte kommen. Es gehort
zu den tiefen Uberzeugungen Ferdinand Gonseths, daff wahres Forschen immer
auch ein Dialog mit einem andern sein muf}, und er scheut sich darum nicht,
den Vertretern anderer Denkrichtungea, die er um einen Beitrag fiir seine Zeit-
schrift gebeten hat, nachher zu entgegnea und ihnen seine eigenen Gedankengiinge
darzulegen. Daf3 die Diskussion mit dem Gegner an der Oberfliiche haften bleiben
kann, das wird den Herausgebern beim Zusammenstellen einzelner Hefte ihrer
Zeitschrift nicht entgangen sein. Die Gefahr des Aneinandervorbeiredens ist bei



Kulturelle Umschau 495

derartigen Auseinandersetzungen grof3, und man gelangt bei philosophischen Fragen
nicht leicht bis zu den oft tief im Verborgenen liegenden eigentlichen Beweggriinden,
die zu den grundsétzlich verschiedenen Auffassungen gefiihrt haben.

Der Rezensent legt die fiinf letzten Hefte der «Dialectica» mit dem Bewuf3t-
sein aus den Hinden, ein zweifellos bedeutsames Dokument unserer heutigen
Geistesgeschichte durchgangen zu haben. Den Herausgebern erlaubte ihre kritische
Schulung nicht mehr, eines der visiondren und alles erkldrenden Gedankengebiiude
von einem unserer groflen Philosophen, wie es in jiingster Vergangenheit auch
noch ein Croce geschaffen hat, zu iibernehmen. Sie sind sich bewuf3t, viele Fragen
nicht beantworten zu konnen, und versuchen, ihren Kréften entsprechend und
vom tiefen Erlebnis moderner wissenschaftlicher Forschungsmethoden ausgehend,
sich Schritt fiir Schritt vorwiirts zu arbeiten.

Theodor Osterwalder

Stadttheater Ziirich

Giuseppe Verdi: Don Carlos

Die Umarbeitungen Schillerscher Stoffe fiir Verdis Operntheater haben schon
die verschiedensten Bewertungen erfahren. Oft wird eine Vergroberung, psycholo-
gisch und dramatisch, bedauert, oft das Geschick geriihmt, mit welchem dra-
matische Hauptlinien herausgearbeitet und Charaktere mit wenigen Worten ge-
festigt sind. Beide Gesichtspunkte haben Giiltigkeit. «Don Carlos», die vierte und
letzte Schiller-Oper Verdis, bietet gutes Anschauungsmaterial.

Wer hofft, die Szenen des Schillerschen Dramas, die er am meisten liebt,
wiederzufinden, wird arg enttduscht. Er findet sie nicht, oder geistig und in-
haltlich reduziert. Das grofie Gesprich etwa zwischen Konig Philipp und Posa,
das im Drama (3. Akt, 9./10. Auftritt) die Positionen der Gestalten und ihre
Stellung im geistigen Raum von Macht und Freiheit ausleuchtet, ist in der Oper
(Ende 1. Akt) in ein paar Reden gepfercht, die kaum etwas von Philipps noch
von Posas wahrer Natur ahnen lassen. Philipp hat hier — vom Text aus —
die gefdhrliche Nihe zum unbeweglichen finstern Tyrannen, als welchen ihn Schiller
gerade nicht verstanden wissen wollte (der Wegfall des Herzogs von Alba in der
Oper verstiirkt diese Gefahr). Keine Brechung der Ideen an ihrer gegenseitigen
Kraft in dieser Auseinandersetzung (wie bei Schiller), sondern lauter Beziige auf
Umstéinde und Menschen: Flandern, Elisabeth, Carlos — ungefihr das Gesprich
eines Machthabers mit einem etwas schwiirmerischen Jugendlichen. Oder der Mo-
nolog des Konigs: im Drama (3. Akt, 1. Auftritt) ein knappes psychologisches
Meistergemilde, voller Andeutung, in der Schwebe zwischen Traumgefiihl und
wachem Willen — in der Oper einige konventionelle Zeilen, die ausschreien, was
Schiller nur andeutet.

Die Beispiele konnten lange vermehrt werden. Es trifft auf fast alle von
ihnen zu, da der Operntext alles, was an irrationalen, namentlich stimmungs-
haft bedingten Beziigen im Drama laut wird, iiber Bord wirft und die bloflen
Fakten grell herausstellt. Das 1d6t sich von der Musik aus motivieren, denn
Stimmung ist das Element der Musik. Sie kann durch die Musik so stark erfaf3t
werden, dafl sich die Sprache auf ‘dea AnlaB3 reduzieren ldfit. Der Text des
Librettos mufy z. B. in keiner Weise versuchen, die Stimmung des iiberniichtigen
Konigs darzustellen. Dies tut — viel umfassender als die Sprache es je ver-
mochte — die Musik (die betreffende Arie Philipps gehdrt denn auch zu den



496 Kulturelle Umschau

hervorragenden Charaktergemilden der Oper). Ob diese Stimmung der von Schiller
dargestellten vollig entspricht, ist dabei nebensichlich. Schon durch die Tatsache,
da} Philipp singt, ist er in ein Medium geriickt, das mit dem sprachlichen Aus-
druck nicht verglichen werden kann. Mit der Musik greift die Weite, die unab-
sehbare Vieldeutigkeit ein, welche dem Melos immer eigen ist. Nichtliche Sorge,
oder Schmerz der Einsamkeit ist eine Bezeichnung, welche auf die Musik dieser
Szene pafit. Andere wiren «ingstliche Erwartung» oder «schmerzliche Entsagung>.
Alle wiirden dem Stimmungs- und Empfindungsgehalt dieser Musik gerecht und
keine wiirde ihn ganz benennen. Im dramatischen Zusammenhang aber steht die
Musik im Dienste der momentanen Stimmung der Gestalten. So muf} der Text die
Verbindung schaffen zwischen der dramatischen Stellung und der unbenennbaren
Stimmung. Dazu braucht es ein klares Wort. Die Irrationalitit der Musik muf}
der dramatischen Situation dienstbar gemacht werden. Und so féhrt Philipp in
der Oper auf: « ... sie hat mich nie geliebt!...». Was im Wort-Theater Plattitiide
wiire, ist im Sing-Theater Stichwort. Alles, was an Stimmungshaftem im Monolog
Philipps mitschwingt, wird von der Musik ausgeschopft. Der Sprache liegt es
ob, den konkreten Hinweis zu geben, den dramatischen Bezug zu sichern. Be-
sonders bei einem so minnlichen Kiinstler wie Verdi, welcher nie ein Absinken
in der Stimmung duldet.

So mufl der Operntext den Gestalten die Kontur geben. Operngestalten im
allgemeinen sind, nur vom Text aus betrachtet, meistens Schemen; sie gewinnen
durch das Wort nur das Skelett, Fleisch und Blut erst durch die Musik. Sogar Posa
und Carlos, auf welche Schiller alle Feinheit der Charakterziige verwendet, tragen
im Operntext (seine Urheber sind Mery und du Locle) ihre Ideale und Leiden-
schaften wie Anschriften zur Schau. Aber wo Carlos im Text — nach seinem
eigenen Wort — nur mit «siindhafter Glut» liebt, erweitert die Musik diese Worte
und schildert auch den Adel seiner Liebe und ihr gelegentlich heimliches Glim-
mern. Die Musik macht den Text <besser».

Mit der Weite und der inhaltlichen Unbestimmbarkeit der Musik (dem, was
Richard Wagner die «weibliche Natur» der Musik genannt hat) hiingt auch zu-
sammen, daf® Musik keinen gedanklichen Begriff erfassen kann. Wenn Posa sich
in seiner Idee der Gedankenfreiheit erschopfen wiirde, wenn er nur Philosoph
wire, wire er fiir die Musik verloren. Posa aber ist eine Gestalt, ein Mensch
im Gewebe der Beziige. Er beweist sich als idealischer, begeisterter und begei-
sternder Mensch, und die Musik Fkennt das, was auf dem Grund jeder grofien
menschlichen Regung liegt, ob daraus nun «Glaube», «Liebe» oder «Freiheit»
wachse. So geht es, wenn in der Oper Posa vor dem Konig steht, nicht darum,
eine Idee herauszustellen, sondern den menschlichen Elan, die Wirme des Gefiihls
aufzurufen, welche Posa auszeichnen. Man kann nicht leugnen, dafl Verdi den
Posa groflartig erfafft hat (wirklich groflartig, davon gibt schon die Abschieds-
szene mit Carlos einen Begriff), auch wenn dieser Posa nichts weiff vom Schiller-
schen Gedankengut. Er ist grof in der Musik, so wie auch Philipp, wie Elisabeth,
wie sogar die Eboli (ihre grofe Arie bewirkt eine Beteiligung an dieser Gestalt,
wie sie ihr bei Schiller nicht zukommt) grof3 sind.

Und ein letzter, fiir die Musikdramatik wichtigster Umstand liegt darin, daf3
musikalisch simultan darstellbar ist, was in der Sprache nur sukzessiv. In der
Sprache richtet sich jedes Wort an die Anwesenden (das «Bei-Seite-Sprechen» wird
immer mehr als Notlosung empfunden), die Charaktere verschrinken sich nur
dialektisch-sukzessiv, in der Oper finden sie sich simultan zusammen im Ensemble.
Die Situationen herbeizufiihren, in welchen dieser seelische Kontrapunkt spielen
kann, war eine Hauptaufgabe dieser Operndramatik. Und gerade hierin erweist
sich die vielgeschmiihte grofie franzisische Oper (ohne dafl ihre Komponisten den
Rang Verdis erreichten), welcher ein grofier Anteil am urspriinglich fiir Paris
geschriebenen «Don Carlos» zukommt, als Meisterin. Da ist die grofle «Autodafé»-



Kulturelle Umschau 497

Szene (2. Akt, 4. Bild), in welcher das Dunkel der Chére von der «Stimme von
oben» durchzogen wird — da ist die lang aufgesparte Vereinigung der Stimmen
von Carlos und Posa am Schluf3 des 1. Bildes —, da ist aber vor allem das
Quartett (5. Bild), in welchem eine Spannung zwischen den Gestalten herrscht,
welche der dramatischen Sukzessivspannung in Schillers Drama ebenbiirtig ist.

Dabei ist «<Don Carlos» nicht eines der musikdramatisch gliicklichsten Werke
Verdis. Ja sogar die musikalische Erfindung, so groflartig sie in vielen Teilen
ist, hilt gelegentlich nicht ganz durch. Und doch ist «Don Carlos> ein Musik-
drama (den Begriff in keinerlei Gegensatz zu «Oper» gebraucht), .aus welchem
immer wieder zu lernen wiire, gerade auch von der zeitgenossischen Musik-
dramatik, welche im Willen zur Stilisierung, zur Entpersénlichung oft nicht weif3,
woher die Spannung zu gewinnen wire. Die Epik des Theaters, die daraus resul-
tiert, befriedigt wohl auf der Opernbiihne noch weniger 'lang als auf der Sprech-
biithne. Ihr steht Verdis Gesamtwerk kraftvoll entgegen. Im Wesen des «Dra-
matischen> ist er mit Schiller — ohne dariiber sich viele Gedanken zu machen —
einig.

Die Ziircher Auffiihrung hat gutes Niveau. In der Inszenierung stehen sehr
schone Losungen (z. B. die Fiithrung der «Autodafé»-Szene) neben fraglicheren
(Garten der Konigin, mit Hofdamen, welche allzuviel Aufmerksamkeit erfordern).
Sowohl in Regie als im Biihnenbild schwankt die Linie zwischen Realismus und
Stilisierung, eine heute hiufige Erscheinung. Nach einem Bild, das soviel atmo-
sphirische Dichte erreicht wie das erste, wirkt die abstrakte Kiihle des zweiten
(Garten der Konigin) erniichternd. In unserer Auffiihrung sang Matthias Schmidt
den Posa, und sang ihn nahezu vollendet. Philipp war bei IWilly Heyer gestal-
terisch sehr gut aufgehoben; der Stimmumfang der Partie machte dem Singer
gelegentlich Miihe. IDilli Friedrich als Don Carlos erreichte stimmlich nicht seine
Kollegen, sang aber sehr kultiviert. Hildegard Hillebrecht hatte als Elisabeth wieder
eine Rolle, die ihr vorziiglich lag, und Grace Hoffman meisterte die Eboli-Partie
auf eine Weise, welche die grofiten Erwartungen weckt. Die sehr sichere, umsich-
tige Musikleitung lag in den Hiinden von Dictor Reinshagen.

Albert Lortzing: Der Wildschiitz

Es gibt in dieser Auffithrung einen absoluten Gliicksfall: Manfred Jungwirth
singt die «Fiinftausend-Taler-Arie» so, daf® jedermann nicht genug davon be-
kommen kann. Schon von Anfang an ist der dumm-schlaue Schulmeister Baculus,
so wie Jungwirth ihn gibt, die Lieblingsfigur auf der Biihne. Und man kann
sich dabei Gedanken machen, was eigentlich «Chargieren» heift: so, wie Jung-
wirth einige Stellen mimt und singt, wiire es bei einigen andern Siingern sicher
Charge. Bei ihm aber «fiillt> nichts <aus der Rolle», die Gestalt wirkt einheitlich,
wahr in sich selbst, obschon jedermann weifl, da dies und jenes Ubertreibungen
sind. Also bedeutet die einzelne Geste, die einzelne siingerische Dehnung wenig
oder nichts gegen das Fluidum, das vom Siinger ausgeht und das — im besten
Fall — alles zu binden weil. So bei diesem Baculus. Es wird vor allem die
gemiitvolle Wiirme sein, welche ihm die allgemeine Zuneigung sichert. Und wie
dann dieser bisher ganz brave, ach so schulmeisterliche Baculus anhand von 5000
Talern, die ihm zufallen sollen, die wildesten Phantasien entwickelt und partout
ein <hochberiihmter Mann» werden will (wobei in den Text einige gelungene zeit-
gendssische Parodien eingeflochten werden) und in die Musik plétzlich der Trubel
einer erhitzten Schulmeisterseele fihrt, wobei die unbeschreiblichste Mischung von
Arroganz und Spiefertum entsteht, so mufl man diesem Darsteller zujubeln. Man-
fred Jungwirth, der so intelligent und mit so viel Begabung spielt, hat es verdient.



498 Kulturelle Umschau

Der szenische Rahmen ist in Ziirich von der gelungenen Auffiihrung her
vor fiinf Jahren bekannt. Von ihrer Besetzung ist nur Max Lichtegg geblieben
als Baron, welcher nun mit Matthias Schmidt als Graf ausgezeichnet korrespon-
diert. Neu ist Ilse IWallenstein, der neue Koloratursopran, welche als Baronin
eine angenehme, sichere, nicht sehr ausgiebige Stimme einsetzt. Ein grofles Schau-
spieler-Talent fiihrt Erna-Maria Duske als Gretchen ins Feld; Alma Miiller 16st
die sehr schwierige Aufgabe der erhaben-komischen Griifin auf befriedigende
Weise. Der spiritus rector des Ensembles ist der Spielleiter Karl Schmid-Blo#3,
der die vielen und vielseitigen Ensemble-Szenen mit groflem Feinsinn aufbaut
. und durchfiihrt. Thm ist es zu danken, wenn lange Ensemble-Szenen wie die
Billard-Partie Spannung und Schattierung auch szenisch erreichen und durchhalten.
Prézision und Leichtigkeit im Orchester und im Zusammenspiel mit den Singern
erreicht der Dirigent Eduard Hartogs. :
Andres Briner



	Kulturelle Umschau

