
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 7

Artikel: Die Heimkehr zu den Müttern : Zeitproblematik und Zeitlosigkeit im
italienischen Neorealismus

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HEIMKEHR ZU DEN MÜTTERN

Zeitproblematik und Zeitlosigkeit im italienischen Neorealismus

VON HORST RÜDIGER

Jede geistige Erneuerung stellt eine Wiedergeburt dar; jede
Renaissance führt ins Reich der Mütter heim. Die Dichtung, durch das

Wort enger an den Geist der Nationen gebunden als die anderen
Künste, bestätigt die Beobachtung in besonderem Maße. Wie immer
man beispielsweise die deutsche Romantik bewerten, wie eng man
sie zur Geniezeit, zu Herder und Hamann, zum Barock in Beziehung
setzen mag — ihre letzten Wurzeln führen in fernere historische
Tiefen hinab; nur so konnte sie Kräfte des deutschen Wesens
freisetzen, die Jahrhunderte lang verschüttet lagen.

Der italienische Neorealismus, bisher durch kein Genie, ja nicht
einmal durch ein wirklich überragendes Talent ausgezeichnet und
auch in der Breitenqualität mit der deutschen Romantik nicht
vergleichbar, ist eine echte Erneuerungsbewegung. Diesen Charakter
darf man ihm heute ohne Bedenken zuerkennen, obwohl es kaum
möglich ist, die vielfältigen Tendenzen seiner Anhänger auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen. Betrachtet man seine Erzeugnisse,
so entsteht eher der Eindruck eines Wirrwarrs einander widerstrebender

Kräfte, eines Mosaiks ohne erkennbare Ordnung. Die Ursache
ist zunächst in der ungeklärten gesellschaftlichen Situation zu
suchen, denn die Auseinandersetzung mit ihr ist das Hauptanliegen
des Neorealismus. Die Spannungen, die während der beiden Kriege
und in der Zwischenkriegszeit künstlich oder durch den Drang der
Ereignisse verdeckt blieben, sind seit etwa zehn Jahren der Intelligenz

mit einer ähnlichen schockartigen Heftigkeit zum Bewußtsein
gekommen wie in Deutschland nach dem ersten Weltkriege. Es sind
die Gegensätze von Faschismus und Antifaschismus, Bürgertum und
Proletariat, Arbeiterschaft und Bauern, Industrialisierung und
Feudalismus, Zentralismus und Regionalismus; die Probleme des

Bevölkerungsüberschusses und der Arbeitslosigkeit, der Jugendverwahrlosung

und Altersfürsorge, der Landgewinnung und -aufteilung, der
Motorisierung und der Bürokratisierung des Daseins; aber auch die
im engeren Sinne literarischen und ästhetischen Fragen, die in der



Die Heimkehr zu den Müttern 407

öffentlichen Diskussion der romanischen Länder stets mit einer
Leidenschaft abgehandelt werden, welche auf innere Beteiligung deutet:

«Crocianesimo», Futurismus, Hermetismus, Psychoanalyse, Kafkas

und Sartres «Nihilismus» und ein Dutzend echter oder
Scheinprobleme mehr. In Deutschland würde man unter solchen Umständen
von einem «Aufbruch» sprechen; doch schließt dieser Begriff in der
Regel einen Abbruch der Traditionen ein, von dem in einer fast
ausschließlich katholischen Gesellschaft mit engsten Familien- und
Sippenbindungen keine Rede sein kann. Richtiger ist die Kennzeichnung

als Unruhe, die ein scharfsinniger Beobachter vor kurzem
versuchte — einer Unruhe ohne klares Ziel, die der sozialen Bewegtheit

entspricht und wenigstens teilweise ins Bewußtsein hebt, was
die Masse der Illitteraten dumpf fühlt. Dabei ist die Bewegung
politisch ebenso schwer einzuordnen wie in ihren tiefsten Ursachen zu
beschreiben; denn nicht alles, was sich «progressiv» gibt, ist
kommunistisch und nicht jeder Autor mit traditionellen Zügen konservativ.

Wie man denn überhaupt den Eindruck gewinnt, daß die
zersprengten gesellschaftlichen Atome darum keine Ruhe finden, weil
die vorhandenen Ordnungsgefüge dem allgemeinen Suchen nicht
entsprechen und das Gesetz einer neuen adäquaten Kristallisation
noch nicht gefunden ist.

So bildet der Neorealismus keine geistige «Front», sondern ist
allenfalls ein gemeinsames stilistisches Kennzeichen verschiedener
Autoren. Dieses Signum hat freilich nicht bloß formale Bedeutung;
wenn irgendwo, gilt hier der Satz, daß der Stil den Menschen
ausmacht, und zwar zunächst den jugendlichen Menschen im Widerspruch

zur älteren Generation. Aufgewachsen mit Carduccis edlen
historistisch-klassizistischen Versen und D'Annunzios rauschhaft
schöner Poesie und Prosa, fühlte er die Unzulänglichkeit dieser Dichtung

gegenüber seinen eigenen Daseinsproblemen; groß geworden
unter dem Tubaklang der politischen Rhetorik, erlebte er ihr
Versagen vor der sozialen und militärischen Realität. Daraus zog er den
Schluß, daß Klassizismus, Rhetorik, Ästhetizismus um seiner selbst
willen nicht genügen könnten, sich im Dasein zu orientieren. In
anderen Ländern, besonders in Amerika und Rußland, beobachtete
er gleichzeitig, daß die Schriftsteller den Zeitproblemen nicht
auswichen, daß sie die «Wirklichkeit» angingen und bewältigten oder
wenigstens zu bewältigen suchten. Hemingway, Wilder und Faulkner
hinterließen tiefen Eindruck, weil sie zeigten, wie man bei aller poetischen

Trunkenheit nüchtern mit dem Leben fertig werden kann.
Andere Dichter, die schon viel früher hätten einen Weg weisen
können — etwa Hamsun —, blieben bis heute ohne breitere
Wirkung; selbst der Anschein des Mystizismus genügte, um sie suspekt
erscheinen zu lassen.



408 Horst Rüdiger

Die Frage, was «Wirklichkeit» in der Kunst nun eigentlich sei,
gleicht der Pilatus-Frage. Eine photographisch treue Wiedergabe
der «Natur» meint der Neorealismus in der Regel nicht; wo sie
dennoch auftritt wie in verschiedenen neorealistischen Bildern auf
den Biennalen zu Venedig, wird das plakathaft Werbende oder das
tendenziös Abschreckende so augenfällig, daß der Zwiespalt zwischen
der Absicht und dem Vermögen, einer Idee künstlerischen Ausdruck
zu geben, auch durch das ungeschulte Auge ins Bewußtsein dringt.
Am leichtesten läßt sich das Problem am Film klären, weil ja der
Film vermöge seiner photographischen Mittel die treueste Wiedergabe

der Natur erzielen könnte. Doch eben diese Möglichkeit
verwirft er, wo immer ihn eine künstlerische Absicht beseelt; denn
andernfalls würde er als Wochenschau wirken, so wie der photographisch

treue Roman als Reportage. Nun hat der Stil der Wochenschau

und der Reportage, die Ausdrucksform des journalistischen
Handwerkes, zweifellos auf den Neorealismus eingewirkt, doch
wiederum nicht so, daß kruder Naturalismus entstanden wäre. Vielmehr
hebt der Neorealismus von Anfang an die bloße Darstellung der
Natur durch symbolische Elemente auf — ein Weg, den sich der
skandinavische und deutsche Naturalismus der neunziger Jahre erst mühsam

erkämpfen mußte und den der italienische Verismus überhaupt
nicht beschritten hat. Die Wirklichkeit, so vordergründig sie dem
Zuschauer oder Leser auf den ersten Blick erscheinen kann, ist doch
kaum jemals vordergründig gemeint, sondern meist mit Beziehung
auf eine andere Ebene des Wirklichen, die hinter der banalen Realität

liegt. Mit anderen Worten, die Welt, die uns umgibt, wird vom
Neorealismus nicht als Selbstzweck, sondern funktionell verstanden;
ihr fällt die Aufgabe eines transparenten Schirmes zu, der die
«eigentliche» Wirklichkeit zwar verhüllt, doch auch erhellt. Ziehen
wir die Romantik nochmals zum Vergleich heran: Sie nimmt das

«Eigentliche» unmittelbar in Angriff, indem sie die banale Wirklichkeit

überschlägt oder sie in jenen eigentümlichen Schwebezustand
versetzt, wo ein Lied in allen Dingen klingt, während der Neorealismus

auf dem Umweg über eine wirklichkeitsnahe Darstellung der
Tatsachenwelt zu seinem Ziele zu gelangen sucht, den Symbolcharakter

der Dinge sichtbar zu machen. Der Film bedient sich zu diesem
Zwecke nach französischem Vorbild gern surrealistischer (nicht
romantisch-märchenhafter) Kunstgriffe wie etwa De Sica im «Miracolo
a Milano».

In dieser Hinsicht unterscheidet sich der Neorealismus wesentlich

von der italienischen Form des gemeineuropäischen Naturalismus,

dem Verismus der achtziger und neunziger Jahre. Dieser kennt
weder die symbolische Durchdringung der vordergründigen
Wirklichkeit noch ihre surrealistische Überhöhung. Wie so oft in der



Die Heimkehr zu den Müttern 409

neueren Geistesgeschichte Italiens hatte er seine theoretischen Grundlagen

von Frankreich übernommen; doch war er nicht zentralistisch
gerichtet wie der französische Naturalismus, sondern regionalistisch.
Ihm ist die literarische Entdeckung der Provinz, vor allem des Südens,
zu danken, die der Neorealismus neuerdings vertieft hat. Doch dem
Verismus mangelt das soziale Pathos des Neorealismus; wohl stellt
auch er die vom Schicksal «Besiegten» dar (so sollte der Titel von
Giovanni Vergas Romanzyklus lauten, von dem dann nur zwei Bände
ausgeführt wurden); doch nahm er die materielle Not gleichsam als
konstitutionell gegeben hin, ohne revolutionäre Folgerungen zu
ziehen. Das Elend ist ihm etwas von Ursprung an Verhängtes, dem
gegenüber Rebellion wie Gotteslästerung erscheinen muß; allenfalls
wird ein volkserzieherisches Ethos sichtbar, das auf die Milderung
der ärgsten Not hinzielt. So bleibt die Grundstimmung der veristi-
schen Romane eine tiefe soziale und psychische Melancholie (und
nicht etwa «südliche Heiterkeit» oder Dämonie nach dem
trivialromantischen Klischee des Nordens). Auch der Neorealismus liebt
melancholische Stimmungen, aber er legt in sie revolutionären Zündstoff,

obwohl er es aus künstlerischen Gründen oder aus Unfähigkeit,

einen besseren Weg zu weisen, dem Publikum überläßt, seine

Folgerungen zu ziehen. Er ist tendenziös und nicht fatalistisch, auch
wenn sich das Ziel der Tendenz meist im Vagen verliert.

Vom Verismus, der ja bis weit in die zwanziger Jahre des Novecento

weiterlebte, hat der Neorealismus auch stilistische Mittel im
engeren Sinne übernommen. Mundart und Umgangssprache sind
im Roman, auf der Bühne und im Film keine Seltenheit mehr. Nun
hat zwar das Verhältnis von Hochsprache und Mundart in Italien
immer wieder die Gemüter erhitzt; am folgenreichsten für die
endgültige Durchsetzung des Florentinischen und für das
gemeinitalienische Nationalgefühl im Risorgimento war bekanntlich Manzonis

Reinigung seiner «Promessi sposi» von lombardischen
Dialektausdrücken. Doch besteht anderseits in keinem zweiten romanischen
Idiom eine so tiefe, bereits durch die Herrschaft der antiken
Rhetorik angelegte Spannung zwischen Literatur- und Alltagssprache,
zwischen Zier- und Gebrauchsrede wie im Italienischen. Hier hat
der Neorealismus, des «schönen» Wortes überdrüssig, eine gründliche

Wandlung geschaffen, deren Folgen vorerst noch schwer
abzusehen sind. Denn er läßt nicht nur mundartliche Ausdrücke zu,
was im Lande der Di Giacomo, Pascarella, Trilussa usw. nicht
verwunderlich wäre, sondern ausgesprochenes Argot. Damit verwischt
er die wohlbehüteten Grenzen der Sprachschichten und wirkt anti-
traditionalistisch, gelegentlich auch bewußt anstößig. — In ganz
ähnlicher Richtung laufen die Versuche der Filmregisseure,
Berufsschauspieler durch Laien zu ersetzen, zunächst in den folkloristi-



410 Horst Rüdiger

sehen Chargen und in der Statisterie. Auch hier stand am Anfang der
Überdruß an der puppenhaften weiblichen Schönheit und der
geleckten Untadeligkeit der Männer; man wollte das Leben, «wie es

wirklich ist», und fand den Mut zur Häßlichkeit. De Sica ging noch
weiter: Er ließ die Titelrolle seines «Umberto D.» von einem
wirklichen Universitätsprofessor spielen und befindet sich damit auf dem
besten Wege zur Meiningerei. Der Punkt ist erreicht, an dem der
neorealistische Stil in Manier umschlägt.

Doch dieser Gefahr scheint allein die «Avantgarde» durch ihr
Bemühen ausgesetzt, unter allen Umständen «modern» zu erscheinen.
Im übrigen finden sich beim Neorealismus so viel Sicherungen
gegen die Übergriffe des Modernismus um jeden Preis, daß es schwer
verständlich bleibt, wie die Kritik sie bisher übersehen konnte. Jedem
unbefangenen Leser muß es beispielsweise auffallen, daß einer der
gewiegtesten Techniker des Romanes, Alberto Moravia, auf alle
filmbezogenen Experimente mit dem Zeitablauf, mit der Überblendung
von Szenen, auf die Vermischung von Haupt- und Nebenhandlung
usw. völlig verzichtet. Er erzählt beinahe altvaterisch brav; im
Vergleich zu den Amerikanern wirkt er geradezu bieder. Dabei ist
es unwesentlich, daß er seelische Konflikte mit Vorliebe auf das

analytische Schema zurückführt und bei geschickter Verhüllung
seines pädagogischen Anliegens gern doziert. Andere Autoren, wie
zum Beispiel Carlo Levi in «L'Orologio», drängen zwar Monate
umfassende Ereignisse auf kürzeste Zeitdauer zusammen, doch erwecken
sie den Eindruck eines durchaus «normalen» Handlungsablaufes;
wieder andere, darunter der grundsätzlich experimentierfreudige Elio
Vittorini, versetzen die Begebenheiten gleichsam in eine zeitlose
Gegenwart, ohne darum die Übersichtlichkeit zu stören. Diese
Vorsicht gegenüber literatenhaftem Ausprobieren von Möglichkeiten
gewährleistet die organische Weiterbildung der nationalen Überlieferung

durch den Neorealismus. Bilderstürmerei ist ja in Italien ohnehin

nicht üblich. Darum hat der Neorealismus auch die amerikanischen

Einflüsse seinen angestammten Formgesetzen angeglichen
und in der Regel nicht verworfen, was sich seit langem bewährt hat.

Doch dieser formale Konservatismus, der bei aller religiösen
Inobservanz vieler Autoren natürlich auch durch die traditionalistische

Haltung der katholischen Kirche mitbestimmt ist, würde uns
noch nicht berechtigen, von einer Heimkehr zu den mütterlichen
Kräften zu sprechen. Die Lektüre der neorealistischen Schriftsteller
führt jedoch immer wieder auf Stellen, an denen zeitlose, ja
urtümliche Elemente die Fassade der Modernität durchbrechen.
Giovanni Papini, der nicht zu den Neorealisten gehört, auch wenn er
seine katholisch bestimmte Kulturkritik gern durch eine
grausigmakabre Scheinwirklichkeit abtönt, hat einmal geschrieben, um



Die Heimkehr zu den Müttern 411

Dante zu verstehen, müsse man Katholik, Italiener und Florentiner
sein. Das Bonmot hat wenig Wert für die Dante-Kritik, aber es
weist der Interpretation von Papinis eigenem Schaffen sowie der
zeitgenössischen italienischen Literatur überhaupt einen gangbaren
Weg. Gerade das Grausige, das bei Papini und Malaparte, die beide
in der Toskana aufgewachsen sind, einen so breiten Raum einnimmt,
müßte auch dann an vorchristlich-etrurische Ausdruckselemente
erinnern, wenn sich Malaparte etwa bei der Schilderung des Phosphorangriffes

auf Hamburg (den er natürlich nicht persönlich erlebt hat)
nicht ausdrücklich auf Dite, die Höllenstadt Dantes, beriefe. Mit
umgekehrtem Stimmungsgehalt finden sich bei Vittorini oder Levi
Szenen bukolischen oder melodramatischen Charakters, die durchaus

zeitlos wirken und zum festen Bestand nicht nur der italienischen

Literatur, sondern aller großen Dichtung gehören, die seit
Theokrit und Vergil auf italischem Boden entstanden ist. Zwei
Stellen aus Levis «Orologio» mögen dafür zum Beweise dienen, wie
sich das chthonische Element des neorealistischen Stiles bemächtigt
und die Zeitproblematik zurückdrängt, wobei zugleich die zeitlich
gebundene Form der Erzählung unmerklich in die traditionelle
lyrische Formensprache übergeht. Der autobiographische Erzähler
kehrt des Nachts nach einem arbeitsreichen Tag heim und erlebt
folgende Begegnung:

«Wie durch einen ruhigen, windstillen Wald schritt ich im leichten Regen
durch Rom; das Schweigen der Natur beruhigte mich nach dem Lärm und den

Gesprächen des Tages. Die Gassen waren wie Pfade; Lichtstreifen fielen auf
die Furchen steinerner Stämme, auf das Grün des Mooses. Ich bog in eine breite
Straße wie in die Lichtung eines Forstes ein. Mit ihrem vielfältigen, stillen
Schritt kam mir eine Herde von Schafen entgegen. Sie nahm den ganzen Raum
zwischen den beiden Bürgersteigen ein. Man hörte kaum ein tiefes Blöken, kaum
das beständige Geräusch der Hufe; es klang, wie wenn ein Tier Gras rauft
oder wie wenn ein Bach rauscht. Vor den grauen Schafen wanderte langsam
der Hirte; auf dem Nacken trug er wie einen Schal ein neugeborenes Lamm.
Fern am Ende der Herde liefen zwei weiße Hunde. Sie stiegen wohl vor dem
nahenden Winter herab von ihrer Weide in den Abruzzen und zogen ihre uralte
Straße, einen Weg, der seit Jahrhunderten gleich geblieben war. Um die Stadt
zu durchqueren — eine lange Schlucht inmitten von Häusergebirgen zwischen
der einen Weide und der nächsten —, hatten sie diese nächtlich einsame Stunde
vor der Dämmerung für ihre Wanderung über den Hirtenpfad gewählt, der
durch die Benutzung während vieler Jahrhunderte und durch den Zug in allen
Jahreszeiten festgelegt war. Von den Schafen eng umringt, stand ich auf dem

Bürgersteig; ich atmete ihren Duft nach Gras, nach Wolle, nach Milch ein;
ich sah sie vorüberziehen und sich im Dunkel der Straße verlieren.»

Das uralte bukolisch-christliche Bild vom Hirten und seiner
Herde erfährt bei Levi eine moderne und doch wiederum sehr
ursprünglich wirkende Verwandlung, wobei die Gegenwart der Weltstadt

ganz in der Ewigkeit des Hirtendaseins aufgeht. An einer an-



412 Horst Rüdiger: Die Heimkehr zu den Müttern

deren Stelle trägt der Erzähler den Freunden seine geistreiche soziologische

Theorie von den «Luigini» und den «Contadini» vor, den
Parasiten und den Schaffenden, aus denen sich die italienische
Gesellschaft angeblich zusammensetzt. Dabei schildert er die
«Contadini» so:

«Wer sind die ,Hauern'? Es sind in erster Linie die Bauern selber, die
im Süden und auch im Norden — fast alle: mit ihrer Kultur fern von Zeit
und Geschichte, mit ihrer Treue zu den Gegenständen, ihrer Nähe zu den Tieren,
zu den Kräften der Natur und der Erde, mit ihren Göttern und ihren Heiligen,
heidnischen und vorheidnischen, mit ihrer Langmut und ihrem Zorn und all
den andern Dingen, die euch bekannt sind. Es ist eine eigene Welt: die Welt
der Magie und der Verworrenheit, die Kultur der mündlichen Überlieferung
und einer Sprache, welche sich nicht auf Zeichen, sondern auf Erscheinungen
gründet; es ist der dunkle Lebensgrund eines jeden von uns.»

über diesem mütterlichen Lebensgrund wölbt sich der
bürokratische überbau des modernen Staates, das Managertum, das von
den Tätigen parasitär lebt. Doch Levis bittere Kritik an ihm
entspringt weniger der soziologischen Einsicht als dem bäuerlichen
Mißtrauen des Südländers gegen die Regierung: «Piove — governo
ladro.» Die Staatsmaschine ist verantwortlich, wenn der schöne

Schwung der Widerstandskämpfe, der Freiheits- und Brüderlichkeitsrausch

des Jahres 1945 bald eingeschlafen und alles wieder ins alte
Geleise gekommen ist, wenn der lebendige Enthusiasmus des
Fortschritts in der Stickluft der Bürokratie elend verkümmert. Hier
spricht nicht der Intellektuelle, der sich greller neorealistischer
Stilmittel bedient, um die Trägheit des Herzens zu überwinden,
sondern der Südländer, der dem Staat seit je mit unüberwindlichem
Mißtrauen begegnet, der Anarchist, der den «Apparat» haßt und
die Maschine stürmen möchte; hier spricht die «Saturnia tellus»
Italiens.

Die Beispiele ließen sich häufen, doch mögen die wenigen für
viele sprechen. Es kam uns darauf an zu zeigen, daß der Neorealismus

in der unmittelbar vergangenen und der gegenwärtigen soziologischen

Situation Italiens verwurzelt ist — und in dieser Hinsicht
ist er eine gesellschafts- und zeitgebundene Erscheinung; daß er aber
ebenso in die Ferne der Zeiten und in den zeitlosen Lebensgrund der
südlichen Welt führt — und so betrachtet gehört er ganz in den nie
unterbrochenen Zusammenhang der mittelmeerisch-lateinisch-ita-
lienischen Welt. Dem flüchtigen Blick verhüllt und nur demjenigen
Betrachter sich erschließend, der den Neorealismus nicht ausschließlich

als Zeitdokument hinnimmt, offenbaren sich seine poetischen
Schönheiten, welche die Modeformen des Tages um mindestens zwei
Jahrtausende hinter sich lassen. Wo der Neorealismus ursprüngliche

Kräfte freigesetzt hat, führt er ins Reich der Mütter heim.


	Die Heimkehr zu den Müttern : Zeitproblematik und Zeitlosigkeit im italienischen Neorealismus

