
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 7

Artikel: Théodore Géricault und die Romantik : zur Géricault-Ausstellung im
Kunstmuseum Winterthur

Autor: Hüttinger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEODORE GÉRICAULT UND DIE ROMANTIK

Zur Géricault-Ausstellung im Kunstmuseum Winterthur

VON EDUARD HUTTINGER

Das Kunstmuseum Winterthur bietet für einige Zeit Gelegenheit,
ein faszinierendes und seltsames Werk kennenzulernen: bis zum
9. November sind hier Gemälde, Zeichnungen, Aquarelle und
Lithographien Théodore Géricaults zu sehen. Neben schweizerischen
Sammlern, unter ihnen besonders Hans Bühler (Berg am Irchel),
haben in erster Linie Sammler und Museen aus Frankreich, aber
auch aus Deutschland, Österreich, Schottland und Belgien
beigesteuert. Als Resultat kommt eine so umfassende Vergegenwärtigung
des Schaffens Géricaults zustande, wie das bisher in solcher Geschlossenheit

außerhalb Frankreichs wohl noch nie der Fall war. Freilich,
und das darf nicht verschwiegen werden, ist keines der ganz großen
Hauptwerke (die sich alle im Besitz des Louvre befinden) in
Winterthur ausgestellt, weder das «Floß der Medusa» noch der «Offizier
der Jäger zu Pferd beim Angriff» und der «Verwundete Kürassier».
Doch läßt sich in der Winterthurer Ausstellung die schrittweise
Herausbildung der endgültigen Bildidee der großen Gemälde genau
verfolgen, da zahlreiche Skizzen und Studien vor allem zum «Floß der
Medusa» und zum «Offizier zu Pferd» das hohe Vergnügen eines
Einblicks in den schöpferischen Zeugungsvorgang verschaffen.

Die umfangreiche, mit den erwähnten Einschränkungen beinahe
lückenlos zu nennende Schau mag Anlaß geben, das Wesen und die
Art dieser Malerei zu bedenken. — Géricault, dieses wilde,
vulkanische, sich scheinbar mühsam disziplinierende Temperament,
beginnt unerwarteterweise seine kaum mehr als ein Dutzend Jahre
währende, durch den Tod jäh abgebrochene künstlerische Existenz
als Kopist großen Stils, und gerade diese, bisher eigentlich nur dem
Géricault-Spezialisten bekannt gewesene Tatsache, wird in der
Ausstellung besonders deutlich einsichtig: Kopien nach Raffael, Tizian,
Veronese, Velazquez, Rubens, Van Dyck, Rembrandt, Salvatore Rosa,



398 Eduard Hüttinger

Carravaggio, Poussin usw. entstehen, die zum größten Teil in
Winterthur zur Präsentierung gelangen. Fast möchte es scheinen, als
hätte der Maler alles wahllos kopiert, was ihm im Louvre unter die
Augen gekommen sei. Indes, abgesehen davon, daß alle diese
ausgewählten Bilder (wie man neuerdings erkannt hat) ein inneres Prinzip

verbindet, nämlich klare reliefhafte Schichtung, äußert sich in
dem Faktum bereits eine außerordentliche, eine fanatische Ding-
verhaftetheit — ein Grundzug, der in der Folge triumphieren wird:
es gibt in des Künstlers Werk kein Motiv und keine Figur, die
frei aus dem Kopf entworfen worden wären. Deshalb die kaum
überblickbare Zahl von Studien, die ein und dasselbe Motiv in immer
wieder neuen Aspekten zur Darstellung bringen, bis schließlich durch
intensivstes Erforschen und Beobachten die künstlerisch
befriedigendste Form herausdestilliert ist. Beispielsweise die Vorarbeiten
zum «Floß der Medusa»: als es darum geht, die physisch und seelisch

Erschöpften, die Sterbenden und bereits Gestorbenen überzeugend
darzustellen, kommt es zu einem Unternehmen, das singular dasteht
in der Geschichte der abendländischen Kunst: der Maler malt Köpfe
von Gehenkten, von Guillotinierten, verschiedene Stilleben nach
abgehackten Körpergliedern, Armen und Füßen, stets kühl und scharf
den Befund notierend, aber zugleich, wie sein erster Biograph
Clément schreibt, «mit glühender Wißbegier alle Stufen des Leidens
verfolgend, von den ersten Symptomen bis in den Todeskampf, und
die Spuren, die es auf dem menschlichen Körper hinterläßt».

Von dieser Dingverhaftetheit, diesem «Realismus» her ergibt
sich überhaupt erst die Möglichkeit, Théodore Géricaults Verhältnis
zur Romantik und damit insbesondere zu Delacroix zu bestimmen.
Der Maler wird ja immer wieder als der Begründer der französischen

Romantik angesprochen. Wie verhält es sich damit Die
französische Romantik ist wesentlich durch den Drang bestimmt, Ferne
— geschichtliche wie geographische — zu vergegenwärtigen, der
Vergangenheit offenzustehen. Das gesamte Werk Eugène Delacroix'
kann dafür zeugen. Wenn der um sieben Jahre jüngere Freund
Delacroix das von einem Ereignis der eigenen, unmittelbaren
Gegenwart inspirierte und in gleichsam dokumentarischer Bericht-
erstattung festgehaltene Medusa-Geschehen in seine Vorstellungswelt

übersetzt, dann schildert er Szenen, große erhabene Szenen aus
Dante, aus der Bibel, aus Byron: die «Dantebarke», den «Sturm auf
dem See Genezareth», die «Barke des Don Juan». Doch Géricault
wie Delacroix gestalten eine im wörtlichen Sinn unheimliche Welt.
Eine dunkel-nächtliche Welt, voll furchtbaren, beklemmenden
Geschehens: hier wie dort ist es das Erlebnis eines Menschseins, das
nicht selbstverständlich einer gastlichen Natur eingeordnet erscheint.
Die Natur erweist sich als elementare, den Menschen bedrohende



Théodore Géricault und die Romantik 399

Macht. Der Mensch in seiner Endlichkeit steht dem Unendlichen
der Natur gegenüber, erliegt ihr in Katastrophen ungeheuerlicher
Dimensionen, zumal dem Walten des unfaßlichsten, grenzenlosesten

Elementes, dem Wasser, dem Meer. Es ist kaum zu übersehen,
daß sich für Géricault, in weit stärkerem Maß als für Delacroix,
«Natur», «Landschaft» mit dem Phänomen «Meer» deckt.
Landschaft als Festland hat Géricault überhaupt nicht gemalt, schon in
seinen Anfängen aber taucht immer wieder das Motiv des

Schiffbrüchigen auf («Le naufragé»), und Sintflutszenen beschäftigen
die Phantasie des Künstlers. Eine frühe, offensichtlich von den alten
Meistern (Poussin) beeinflußte Komposition nennt sich «l'incendie»:
eine Welt des Untergangs bietet sich dar: im Hintergrund eine
brennende Stadt, vorn fliehende, Rettung suchende, um Sterbende
bekümmerte Menschen, und alles in eine morbide Stimmung getaucht.

Wenn die Studien zum Gardejäger von 1812 und dieses erste
große Werk selbst in ihrem rhetorisch-bravourösen Schwung zur
Verherrlichung des napoleonischen Kriegers werden, also wieder auf
ein zeitgenössisches Geschehen Bezug nehmen, ganz im Gegensatz
zu den vielen Kampfszenen des Delacroix, so ist der «Cuirassier
blessé» von 1814 müde vom Pferd geglitten — dem Tode geweiht.
Der Ausdruck ist verhalten, düster geworden. Fortan bleibt der Tod
das den Maler am meisten beunruhigende und in nie nachlassende
Spannung versetzende Rätsel. (Es wäre in dem Zusammenhang auf
das in Winterthur nicht ausgestellte «Portrait d'un artiste» des
Louvre zu verweisen — ein junger Mensch sitzt, untätig brütend,
vor einer kahlen Wand, von der zwei Totenschädel herabgrinsen.)
Das alles gipfelt im «Radeau de la Méduse» (1818/19).

Ziemlich genau zur selben Zeit (1821) malte C.D.Friedrich sein
Bild «Die gescheiterte ,Hoffnung'»: ein Schiff, von Eismassen
erdrückt und der Totenstarre der Eiswelt überantwortet, ist Gleichnis
für die Einsamkeit und Verlassenheit des Menschen, seine
Fremdlingschaft in dieser Welt. Die deutsche Romantik gerät mit solchen,
von Allegorik umwitterten Werken ins Metaphysische, wird gemalte
Metaphysik. Auf der andern Seite verfängt sie sich rasch im Engen,
Beschränkten und «Innigen» des Heimatlichen (wie bei Schwind und
seinesgleichen) und schon fast in der Stimmung der Gartenlaube.
Das Stichwort für die deutsche Romantik lautet doch wohl «Des
Knaben Wunderhorn», ist also literarischer, dichterischer Provenienz:

die deutsche Romantik ist primär Dichtung, nicht
Augensinnlichkeit, die französische dagegen vergegenwärtigt, aus antikisch-
mediterranem Erbe heraus, auch die fernsten Geschehnisse in der
sinnlichen Glut der Farbe; die «Dantebarke» und vollends das
«Medusafloß» versammeln eine bedrängende Fülle menschlicher
Tragödien.



400 Eduard Hüttinger

Géricault ist wie Delacroix von der Liebe zum Pferd besessen.

Abgesehen von den mehr oder weniger konventionellen Darstellungen

von eleganten Reitern und Reiterinnen, die ihn das ganze
Schaffen hindurch begleiten — Reflex eines ebenso glänzenden wie
erfolgreichen Gesellschaftslebens —, kann man beobachten, wie der
bevorzugte Pferdetypus zunehmend sich wandelt: an die Stelle des

feurigen, in freier, kaum zu bändigender Aktion ausholenden Hengstes
tritt der schwere, klobige Arbeits- und Ackergaul, oftmals vor Pflug
und Wagen gespannt, eingeschirrt, durch große Augenklappen
abgeschirmt. Immer wieder beschäftigt den Künstler der Moment, wo
das sich umsonst wehrende Tier in der Schmiede beschlagen, also

zur Arbeit vorbereitet, gegenüber einem freien, schweifenden
Dasein versklavt wird. In einer schweren, breiigen Farbmaterie gemalt,
entstehen einige Bilder, die den arbeitenden Menschen zum Thema
haben. Sie, und mit ihnen mehrere Lithographien, denen ein
sozialer Grundton eignet («gelähmte Frau», «Dudelsackpfeifer» usw.),
weisen in ihrer durchaus unromantischen Haltung auf Courbet und
Daumier hin.

Géricault sowohl als Delacroix gestalten in ihren besten und
großartigsten Werken immer wieder aus dem Erlebnis des Untergangs

und der Hinfälligkeit alles Irdischen heraus. Tod und Blut
sind im Gefolge des Kampfes, Melancholie und dunkle Trauer, die
Trauer des romantischen Menschen, sein Weltschmerz. Doch Delacroix

besitzt all das in weit betonterem Maß: Mystik, Fiebrigkeit,
Sehnsucht und Träumerei gehören untrennbar zu seiner Malerei;
diese beschwört die Mächte der Vergangenheit, die hohen Themen
der Menschheit, religiöse und mythologische Vorwürfe, und wenn
sie ausnahmsweise einmal ein Ereignis der Zeit darstellt, wie den
«28. Juli 1830» («die Freiheit auf den Barrikaden»), dann wandelt sie

es zu mythischer Mächtigkeit, zum Leitbild einer ganzen Epoche.
Géricault räumt religiösen Gegenständen überhaupt keinen Raum
ein in seinem Werk — in diesem Sachverhalt unterscheidet er sich

von Grund auf von seinem Freund, und Mythologisches hat er nur
in seinen ersten Kunstübungen, rein äußerlich, kopierend, gelegentlich

aufgegriffen. Hierin erweist sich der Maler wieder als wesentlich

unromantisch. Géricault ist der untheologische Künstler par
excellence; seiner Kunst eignet ein durch und durch atheistischer
und insofern eminent moderner Zug; er ist «le grand athée». Das
wird besonders deutlich vor den Bildnissen von Geisteskranken
(drei der heute noch vorhandenen fünf sind in Winterthur zu sehen:
le fou maniaque du commandement militaire, Slg. O. Reinhart; le
fou monomane, Musée Gent; la folle monomane de l'envie, dite
l'hyène de la Salpêtrière, Musée Lyon). Sie bilden unbestreitbar den
Höhepunkt der Ausstellung. Wenn Delacroix vom Wahnsinn be-



Théodore Géricault und die Romantik 401

drohte und ergriffene Menschen gibt, dann erweist sich der Mensch
dem Geist gegenüber in vergänglicher Endlichkeit, die Phantasie
sprengt die sterbliche Hülle des Leibes. Solches zeigt der Maler
wieder an erhabenen Vorwürfen: Tasso, Ophelia und, ähnlich, Ugolino.

Géricault aber malt seine Irrsinnigen wirklich nach Insassen
eines Krankenhauses, gleichsam als Illustrationen zu dem Werk, das
ein Freund, der Arzt Dr. Georget, über die Geisteskranken vorbereitete.

Was wie immer aus einem geradezu hektisch direkten Sachbezug
heraus entsteht — einem Sachbezug, der den «großen Menschen»
radikal negiert und auf das schlechthin Faktische des klinischen
Befunds reduziert, das ist indessen mehr als der medizinische
Entwurf einer Pathologie, einer Typologie der Geisteskrankheiten: Da
tut ein frühreifer genialer Künstler, einer, der mit 33 Jahren an
einem allzu heftig gelebten Leben stirbt und sein Werk als Fragment,
aber als ein im bedeutendsten Sinn zukunftsträchtiges,
zukunftswirksames Fragment hinterläßt, einen tiefen Blick in Abgründe des

Menschlich-Kreatürlichen, wie er nicht oft Sterblichen zu tun
vergönnt war.

STIMMEN DER WELTPRESSE

«Tito und sein Kardinal» ist der Titel eines Artikels, den die angesehene
und gediegene Zeitschrift «Neues Abendland» in ihrer Septembernummer an erster
Stelle veröffentlicht hat. Wir entnehmen demselben, daß die Intelligenz der
Literaten vor der Diktatur Titos und der Gleichschaltung ebenso kapituliert hat wie
die Wissenschaft der Universitäten. Nur die Kirche Christi besitzt innere Ab-
wehrkräfte genug, um dem Druck des totalitären Terrors und den Sirenengesängen
«fortschrittlicher» Ideologien nicht zu erliegen. Auf dem Boden Jugoslawiens hat
sie in der Person des eingekerkerten Kardinalerzbischofs Stepinac ein eindrucksvolles

menschliches Symbol ihrer apostolischen Entschlossenheit, Gott mehr zu gehorchen

als den Menschen. Der eingekerkerte Erzbischof wurde dem totalitären System
Titos gefährlicher als der freie. Die Liebe und Verehrung des kroatischen Volkes zu
seinem Erzbischof läßt sich durch alle kommunistische Propaganda nicht erschüttern,
ob Tito den unbequemen Mahner weiterhin als Volksverräter hinstellt oder ob er
ihn totzuschweigen sucht. Nach russischem Rezept hat auch Tito versucht, eine
ihm gefügige «Volkskirche» zu schaffen. Einige wenige systemfreundliche
«Volkspriester» bilden in den katholischen Westgebieten die «Cyrill- und Method-Vereinigung»,

während die systemfreundliche «Geistliche Vereinigung» orthodoxe Geistliche

umfaßt. Der Kampf dieser regimehörigen Geistlichen richtet sich vor allem
gegen die Bischöfe, welche ihren Machenschaften entschlossen entgegenstehen. An
Stelle der vielgerühmten Glaubensfreiheit herrscht ein weltanschaulicher Druck,
der es beispielsweise bei der letzten Volkszählung Offizieren, Beamten und Stu-


	Théodore Géricault und die Romantik : zur Géricault-Ausstellung im Kunstmuseum Winterthur

