
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 6

Artikel: Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie

Autor: Hildebrand, George H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33. Jahrgang September 1953 Heft 6

DAS ZUKUNFTSIDEAL DER MARXISTISCHEN
IDEOLOGIE

VON GEORGE H. HILDEBRAND

«Mit der Überführung des Reichtums der Einzelnen ins Eigentum der gesamten

Volksgemeinschaft soll dem seit Jahrtausenden tobenden Klassenkampf das
Fundament entzogen und eine gesellschaftliche Ordnung ermöglicht werden, ,worin
die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller
ist'» schrieb Fritz Baumann, Aarau, im Frühling 1945 in einem Vorwort zur
Schweizer Ausgabe des Kommunistischen Manifestes. Acht Jahre sind verstrichen,
seit die schweizerische Linke durch den Neudruck des Manifestes das «Bedürfnis
nach Besinnung auf die Grundlagen der modernen Arbeiterbewegung» empfand und
sie die Darstellung im Kommunistischen Manifest, das in den düsteren Novembertagen

des Jahres 1847 in London das Licht der Welt erblickte, als «unerschütt-
lich zu Recht bestehend» betrachtete und es als «unanfechtbarer, gesicherter
Bestandteil unserer Erkenntnis» bezeichnete, «daß ohne Beseitigung des privaten Reichtums

die freie Entwicklung aller nicht möglich sein wird».
Die Gegenwartsgeschichte hat uns durch das Fenster Berlin in die grausame

Realität der totalitären Welt blicken lassen, wo der Privatbesitz beseitigt und der
Reichtum «Eigentum der gesamten Volksgemeinschaft» ist. Alle Voraussetzungen
des Kommunistischen Manifestes sind dort erfüllt, um «die freie Entwicklung»
der dort ihr Leben fristenden Menschen zu garantieren. Und nun zeigt sich das
für die schweizerischen Marxisten erstaunliche Resultat, daß Arbeiter in Massen
dem marxistischen Paradies den Rücken kehren und den Sprung in die westliche
Welt, die Welt des privaten Eigentums, wagen. Nachdem ein Jahrhundert seit der
Veröffentlichung des Kommunistischen Manifestes verstrichen ist und dieses Dokument

die Welt buchstäblich auf den Kopf zu stellen vermochte, scheint der
Zeitpunkt gekommen, eine kritische Würdigung des marxistischen Zukunftsbildes
vorzunehmen, nachdem sich bis jetzt die liberale Welt mit Vorliebe nur mit der Kritik
von Marx am kapitalistischen System auseinandergesetzt hat. Professor George H.
Hildebrand hat sich dieser Aufgabe unterzogen und unterbreitet uns im
nachstehenden Essay, welches die gekürzte Fassung eines an der Universität Zürich
vor dem Schweizerischen Institut für Auslandforschung gehaltenen Vortrages
darstellt, eine scharfsinnige Analyse nicht nur von Marxens Kritik des kapitalistischen

Systems, sondern auch vom Zukunftsbild, wie es Marx und seine Gefolgsleute
entworfen haben.



322 George H. Hildebrand

Hundert Jahre liegen zwischen der Geburt des marxistischen Zukunftsbildes
und der sich heute in voller Reife offenbarenden Wirklichkeit. Weit gespannt
ist der Rogen über den grausamen Irrtum eines Jahrhunderts, über blutige Kämpfe
und über in Unterjochung und Sklaverei ausmündende «Befreiungen». Noch nie in
der Geschichte hat wohl ein Dokument eine solche Unsumme von Leid über die
Menschheit gebracht. Nachdem sich die grausame Realität der marxistischen Utopie
auf dem Hintergrund der Gegenwartsgeschichte abzeichnet und auch den Verbündetsten

die Augen zu öffnen beginnt, ist eine Auseinandersetzung mit dieser
Ideologie um so eher am Platze, als die uns infolge der Machtkämpfe im Kreml
gewährte Ruhepause keineswegs ein Ruhekissen sein darf, sondern vielmehr ein
Ansporn zur Sammlung aller Kräfte, um uns für künftige Kämpfe zu wappnen.

Die überwiegende Mehrzahl bisheriger Erörterungen über den
Marxismus befaßte sich entweder mit Marxens Analyse der Vergangenheit

und des Kapitalismus oder mit seinen Vorschlägen für die
Änderung der Gesellschaft. Seine Vision über die künftige Welt, der
Glaube an eine Welt absoluter Freiheit und Gerechtigkeit, die der
marxistischen Ideologie eine solche Zugkraft und eine solche Macht
als Sozialphilosophie verliehen hat, ist bis anhin kaum einer
kritischen Würdigung unterzogen worden. Im folgenden sollen daher
drei Punkte erörtert werden, erstens was wir unter dem «Absterben
des Staates» zu verstehen haben, zweitens das Wesen und die
wirtschaftliche Bedeutung des «Diktators des Proletariats» und drittens
die Grundzüge der kommunistischen Endphase, des «reinen»
Kommunismus.

/. Der Übergang zum Kommunismus: Das Absterben des Staates

Im Kommunistischen Manifest werden Marx und Engels zu
Propheten, indem sie erklären, die Kommunisten hätten den großen
Massen des Proletariats gegenüber «theoretisch» den Vorteil, sowohl
ihre Marschroute wie auch die Bedingungen und Endresultate der
proletarischen Bewegung klar zu erkennen. Diese Marschrichtung
entspreche vom Anfangsstadium bis zur Endphase des Kommunismus

einem Zyklus. Die unmittelbaren Ziele der Kommunisten, so
erklären Marx und Engels, bestünden in der Zusammenfassung des
Proletariats zu einer Klasse, dem Sturz der bürgerlichen Vorherrschaft

und der Eroberung der politischen Macht durch das Proletariat.

Die wirkliche Macht liege dabei nicht in den Händen des
Proletariats, sondern in den Händen der Revolutionsführer, den Kommunisten,

denen die Rolle einer besonders beauftragten «Elite» zukommt.
Um die soziale Umwälzung in die Wege zu leiten, soll der Staat Grund
und Boden sowie sämtliche Produktionsmittel übernehmen, so daß
die Elite die Verfügungsgewalt über den gesamten Wirtschaftspro-



Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie 323

zeß besitzt. Am Anfang soll also die Diktatur des Staates gegenüber

dem reinen Anarchismus vorherrschen. Mit diesem
revolutionären Wandel, so erklären uns Marx und Engels, werden die
erforderlichen Bedingungen geschaffen für das Verschwinden aller
Gesellschaftsklassen, aller Politik und aller Konflikte unter den
Menschen. Und mit diesem Wandel wird schlußendlich auch der Staat
selber zum Verschwinden gebracht. Denn wenn in der Folge der
Entwicklung, so erklären sie, die Klassenunterschiede verschwinden
und die gesamte Produktion in den Händen der Nation konzentriert
ist, wird die Macht des Staates ihren politischen Charakter
verlieren. Voraussetzung dafür ist allerdings, daß das Staatseigentum
in der Schlußphase des reinen Kommunismus zum Sozialeigentum
wird.

Im Kommunistischen Manifest selbst findet man keine Stelle,
die ausdrücklich von «Diktatur des Proletariats» oder vom
«Absterben des Staates» spricht, doch gelangen diese Gedanken klarer
zum Ausdruck in der 1875 von Marx veröffentlichten «Kritik des

Gotha-Programmes», in welcher Marx die Thesen von August Bebe!
und Wilhelm Liebknecht, den Begründern der sozialistischen
deutschen Arbeiterpartei, angreift. Hier unterscheidet Marx sorgfältig
zwischen kommunistischer Gesellschaft, wie sie aus der kapitalistischen

Gesellschaftsform unmittelbar hervorgeht und der späteren
Endphase der kommunistischen Gesellschaft, dem «reinen»
Kommunismus. Zwischen der kapitalistischen Gesellschaftsordnung und
dieser Endphase des Kommunismus liegt also eine revolutionäre
Übergangsperiode, in der mit den Mitteln der Diktatur des Proletariats

ein Begime der absoluten Freiheit und Gerechtigkeit
herbeigeführt werden soll.

Drei Jahre später, 1878, veröffentlicht Engels «Herrn Eugen
Dührings Bevolution der Wissenschaften» oder den «Anti-Dühring».
Die klassenlose Gesellschaft beginnt nach Engels, nachdem das
Proletariat die Staatsmacht an sich gerissen und die Produktionsmittel
zuerst in das Staatseigentum übergeführt hat. Engels ist vorsichtig
genug, zu sagen «zuerst in das Staatseigentum», da nach ihm der
Staatssozialismus der Endphase des «reinen» Kommunismus vorangeht.

Wir kommen den Gedanken Engels näher, wenn wir ihn nicht
in der Weise interpretieren, daß er in der Endphase des Kommunismus

jegliche politische Organisation abgeschafft wissen will,
sondern daß der staatlichen Organisation lediglich die Funktion
zukommt, die unpersönlichen Prozesse einer kollektivistischen Gesellschaft

zu lenken. Auf die Menschen selber übt der Staat keinen
Zwang mehr aus, weil der Zwang vollkommen unnötig sein wird.

Die Begründung von Engels ist erstaunlich einfach : Um wirklich
frei zu werden, müssen wir uns erst mittels einer totalitären Dikta-



324 George H. Hildebrand

tur von der Sklaverei befreien, oder, in Schumpeters Worten, «die
Tore des sozialistischen Paradieses durch Gewalt und Terror öffnen».

Wie nicht anders zu erwarten ist, folgt Lenin getreu und ohne
jegliche Zweideutigkeit der marxistischen Tradition. In seinem 1917
publizierten Werk «Staat und Bevolution», in welchem er ein Bild
der künftigen Gesellschaft entwirft, lobt er Engels für seine Doktrin
vom Absterben des Staates und geißelt die reformistischen Sozialisten
dafür, daß sie die Bevolution bagatellisieren, wenn nicht gar
überhaupt negieren. Der Klassenkampf bildet nicht den Kern des
Marxismus. Ein Marxist will durch den Klassenkampf zur Diktatur des
Proletariats gelangen, in der die Bedrücker hinweggefegt werden und
die «wirkliche Demokratie» entsteht. In diesem Prozeß wird auch
der Staat schließlich verschwinden, da sich die Menschen an die
Beachtung der Spielregeln des neuen gesellschaftlichen Lebens
gewöhnt haben werden.

Lenin legt großes Gewicht auf die revolutionäre Diktatur der
bewaffneten Arbeiter als der wichtigen Vorstufe des Kommunismus.
Seine Begründung ist für die nachstehenden Ausführungen von
erheblichem Interesse: Die Menschen sind nicht von Natur aus asozial
oder schlecht geartet. Ihre bösen Taten haben ihre Wurzeln in einer
Gesellschaftsordnung, die durch Ausbeutung, Armut und Not
gekennzeichnet ist. Die Menschen werden geformt durch ihr soziales
Milieu. Wenn die neue Ordnung beginnt, wird sie von Menschen
bevölkert sein, die noch unter der alten Gesellschaftsordnung geformt
wurden. Wollen wir nicht der Utopie verfallen, argumentiert Lenin,
so dürfen wir nicht annehmen, daß die Menschen auf einen Schlag
lernen werden, für eine klassenlose Gesellschaft zu arbeiten. Die
Diktatur soll dies erzwingen. Ist einmal das Privateigentum sozialisiert,

so ist der Boden für die Errichtung einer neuen Art menschlichen

Wesens vorbereitet, die dank ihrer Zurückhaltung und ihrem
Sinn für soziale Verpflichtung die schließliche Auflösung des
gesamten staatlichen Zwangsapparates gestattet.

Lenin erklärt dann, daß mit der Bevolution des Proletariats der
Kommunismus nicht sofort die wirtschaftliche Beife erreicht habe
und vollständig vom Erbe des Kapitalismus befreit sei. Bis die
soziale Erbschaft der Vergangenheit vollkommen abgestreift sei,
erfordere dies schärfste Kontrolle durch Gesellschaft und Staat über
das Maß der Arbeit und über Produktion und Konsumtion. Diese
Kontrolle müsse beginnen mit der Expropriation der Kapitalisten,
mit der Kontrolle der Arbeiter über die Kapitalisten und darf nicht
durch die Bureaukratie des Staates, sondern muß von einem Staat
bewaffneter Arbeiter durchgeführt werden. So entsteht die idyllische
Vision einer geeinten Armee bewaffneter Genossen, unter deren Führung

der Sozialismus errichtet wird.



Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie 325

Unglücklicherweise wurden Lenins Wachträume zu einem
Albdruck. Drei Jahre bitterster Erfahrung mit der Staatsmaschinerie
hatten zur Folge, daß er die früheren Wirtschaftsführer und zaristischen

Beamten zurückrief, um den vollständig zusammengebrochenen
wirtschaftlichen Apparat Bußlands wiederum flott zu machen.

Daraus geht klar hervor, daß nach dem Bezept der klassischen
Marxisten der Staat nach der Bevolution wohl zum Verschwinden
gebracht werden soll, daß er aber nicht sofort zerstört werden kann.
Der Kommunismus soll in zwei Etappen eingeführt werden: zuerst
die Diktatur und dann die Anarchie. Zwei Gründe können für diese

Erklärung ins Feld geführt werden: Erstens erwarten die Kommunisten

für eine längere Periode eine Zeit wirtschaftlichen Mangels,
der nach staatlicher Bationierung ruft, obschon sie annehmen, daß
der Mangel mit der Zeit automatisch zum Verschwinden gebracht
und an seine Stelle der Überfluß treten wird. Zweitens glauben sie,
daß die absolute Freiheit von der völligen Entfaltung der natürlichen

Güte im Menschen abhängig sei, was aber nicht nur die
Befreiung von den Schlackenresten des früheren sozialen Milieus zur
Voraussetzung habe, sondern auch eine Umgestaltung des menschlichen

Charakters. Bis dies erreicht ist, sei Zwang und Unterdrückung
unerläßlich, m. a. W. die Unterdrückung wird als die Voraussetzung
der Freiheit selbst gerechtfertigt.

//. Die Übergangsphase: Die Diktatur

Das Manifest sagt hierüber wenig aus. Wir erfahren nur, daß
alle Produktionsmittel einschließlich Grund und Boden durch den
Staat konfisziert werden und daß die privat beschäftigten
Lohnarbeiter sich in industrielle und landwirtschaftliche Armeen verwandeln

werden. Nicht nur Grund und Boden und die Maschinen werden
Gegenstand der Konfiskation, sondern auch die Menschen. Diese
schreckliche Prophezeiung ist, wie die Gegenwart lehrt, in ihrem
vollen Umfange in Erfüllung gegangen.

Die «Kritik des Gothaprogrammes» ist etwas aufschlußreicher.
Dort begegnen wir zum ersten Male einer vagen Andeutung des
Problems der Knappheit. Erstens, sagt Marx, wird es nicht möglich sein,
das gesamte Nationalprodukt den Arbeitern als Konsumgüter zu
übergeben. Im Gegenteil. Der Staat muß zum vorneherein daran
gewisse Beduktionen vornehmen: Für die Aufrechterhaltung,
Ergänzung und Erhöhung des Kapitals, zur Anlegung von Beserven
für Unvorhergesehenes, für die Kosten der öffentlichen Verwaltung,
für die Erhöhung der Bequisiten für die sozialen Dienste und für
den Unterhalt der Arbeitsunfähigen. Marx war sich also des Kon-



326 George H. Hildebrand

fliktes zwischen den Erfordernissen der Produktion und dem
Problem der Verteilung des Produktionsvolumens voll bewußt. Zweitens
erkannte Marx auch das zentrale Problem der Arbeiterentlöhnung,
der Beanspruchung von Arbeitsleistung und ihrer Entgeltung in
irgendeiner Form. Obschon er die Zuteilung von Arbeit unter die
verschiedenen konkurrierenden Verwendungsmöglichkeiten nicht in
Betracht zieht, tritt er doch für eine Art Produktivitätslohn ein.
Wenigstens für die Phase der Diktatur findet sogar das Instrument des

Bourgeois, das Geld, Verwendung. Der Arbeiter, sagt er, erhält von
der Gesellschaft einen Beleg, daß er mit einem bestimmten Quantum

an Arbeit am Gemeinschaftswerk beigetragen hat, und er
erhält mit diesem Beleg die seinem Arbeitsausmaß entsprechenden
Konsumgüter. Was er der Gesellschaft an Arbeit in einer Form gegeben

hat, erhält er in anderer Form zurück. Darüber hinaus schlägt er
vor, daß bei der Bemessung der Löhne der in Arbeitszeit ausgedrückte
produktive Beitrag zu Grunde gelegt wird, was nichts anderes heißt als

Leistungslöhne und folglich ungleiches Einkommen. Marx schließt
mit der Erklärung, daß diese Probleme eben die Folgen der ererbten
Übel der alten Gesellschaftsform seien und daß Mängel in der ersten
Phase der kommunistischen Gesellschaft nicht zu vermeiden seien.
Die Fortdauer des Mittels der Geldlöhne und der Zuteilung der Güter
mittels Preisen ist demnach nur vorübergehend und notwendig
infolge der mit der Zeit verschwindenden Knappheit der Güter einerseits

und einer sich mit der Zeit gleichfalls verflüchtigenden
Erbschaft einer gewinnsüchtigen Vergangenheit. Marx bleibt
verschwommen hinsichtlich der Fortdauer der Knappheit, ist aber
zuversichtlicher hinsichtlich der Erwartung, daß die Gewinnsucht
später durch soziales Pflichtgefühl ersetzt werde.

Engels weiß mehr zu sagen über diese Probleme, vermehrt aber
die Konfusion durch sein Unvermögen, die wirtschaftlichen
Unterschiede zwischen den beiden Phasen der kommunistischen Gesellschaft

klar herauszuschälen. Der Übergang zum Kommunismus,
erklärt er, bringt die Ersetzung der Anarchie in der gesellschaftlichen
Produktion durch eine nach sozialen Gesichtspunkten geplante Be-
gelung der Produktion, entsprechend den Bedürfnissen sowohl der
Gesellschaft als Ganzem als auch für jedes einzelne Individuum.

Hier begegnen wir dem Begriff der wirtschaftlichen Planung,
und zwar nicht etwa der Planung durch den Markt, sondern einer
zentralen Planung, die durch die herrschende politische Organisation

vorgenommen wird. Diese Art Planung, so versichert uns
Engels, soll sich vollkommen zwanglos in einer freien Gesellschaft
entwickeln. Alles was notwendig ist, reduziert sich auf die Verwaltung

von Sachen und die Leitung des Produktionsprozesses. Wie soll
nun diese Planung vor sich gehen? Geld wird nicht nötig sein, denn



Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie 327

die Güter werden nicht bewertet werden müssen. Die Gesellschaft
wird ihren Produktionsplan in Übereinstimmung mit ihren
Produktionsmitteln, welche auch die Arbeitskräfte einschließen, erstellen.
Der Nutzeffekt der verschiedenen Konsumgüter, verglichen miteinander

und mit dem Maß der Arbeit, die zu ihrer Herstellung
erforderlich waren, wird das Ausmaß des Planes bestimmen.

Hier tauchen jedoch eine Unmenge schwieriger und ernsthafter
Probleme auf, die von Engels vollständig außer acht gelassen werden.

Auf der politischen Ebene ruft die zentrale Planung nach einer
planwirtschaftlichen Behörde, ausgestattet mit den notwendigen
Vollmachten, um den Plan durchführen zu können. Wer wird planen
und wie werden diese planwirtschaftlichen Leiter auserkoren?
Meinungsverschiedenheiten werden sicher entstehen hinsichtlich des
Zweckes und der Durchführung des Planes. Wie soll diesen begegnet

werden? Der Plan ruft nach einer Zuteilung von Arbeitskräften,
geordnet nach Begionen, Industrien und Beschäftigungsarten. Doch
wie soll diese Verteilung der Arbeitskräfte vorgenommen werden,
damit sie den Erfordernissen des Planes entspricht? In Form von
ermahnenden Appellen, vermittels Lohndifferenzierungen, oder
durch Arbeitszwang? Können die Gewerkschaften fortbestehen und
wenn ja, wie soll ihre althergebrachte Aktivität mit den Erfordernissen

des zentralen Planes in Übereinstimmung gebracht werden?
Auf der wirtschaftlichen Ebene erheben sich andere Schwierigkeiten.

Wie kann die Planungsbehörde bei der Erstellung der Wertskala

den Nutzeffekt der Konsumgüter beurteilen, wenn weder
Preise Geltung haben noch Geld verwendet werden darf, um die
Vorliebe der Konsumenten zu ermitteln? Wenn die Zinssätze nicht
mehr die Knappheit der Ersparnisse anzeigen dürfen, wie sind die
Entscheide zu fällen über das Ausmaß der gegenwärtigen und der
künftigen Konsumtion? Wenn die Arbeitszeit zum einzigen
Gradmesser für die Unterscheidung der Güter wird, besteht nicht die
Gefahr, daß der Plan zusammenbricht, weil die wirtschaftlichen
Entscheidungen nicht auf Grund des Knappheitsgrades der Güter
getroffen wurden?

Engels läßt uns in allen diesen Fragen ohne Antwort, und wir
wenden uns Lenin zu, bei dem wir eine etwas klarere Auseinanderhaltung

der wirtschaftlichen Phänomene in den beiden Phasen des
Kommunismus vorfinden. Der Charakter und somit das Handeln
des Menschen, so argumentiert Lenin, werden durch das kulturelle
Milieu bestimmt. Um das Wirken des Menschen mit den Zielen der
kommunistischen Elite in Einklang zu bringen, muß erst eine auf
Zwang basierende Diktatur eingeführt werden. So müssen Löhne
weiter bestehen bleiben, und die Güter müssen vermittels eines
Preissystems zur Verteilung gelangen. Die gesamte Arbeit und die



328 George H. Hildebrand

gesamte Konsumtion müssen unter die strikteste Kontrolle der
Gesellschaft und des Staates gebracht werden.

Buchführung und Kontrolle bilden die Grundlage der
wirtschaftlichen Planung. Alle Bürger werden nach Lenin zu
Angestellten eines Staates, der sich aus den bewaffneten Arbeitern
zusammensetzt. Alle werden zu Angestellten und Arbeitern eines
nationalen Staatssyndikates. Alles, was verlangt wird, ist, daß sie alle
gleichviel arbeiten und demzufolge gleichen Lohn erhalten. Die
hiezu erforderliche Buchführung und Kontrolle ist dermaßen vereinfacht

worden, daß sie nur noch Beobachtung, Begistrierung und
Ausstellung von Belegen erfordert, verständlich für jeden, der schreiben

und lesen kann und das Einmaleins versteht. Die gesamte
Gesellschaft wird so zu einem gewaltigen Büro und zu einer mächtigen
Fabrik mit gleicher Arbeit und gleichem Lohn für jeden.

///. Die Endphase: Der «reine» Kommunismus

Was sagen die Klassiker des Marxismus über die wirtschaftlichen
Grundlagen der letzten Phase, des «reinen» Kommunismus? Das
Manifest gibt hierüber verhältnismäßig wenig Aufschluß. Das
Privateigentum, so erklärt es, sei das zentrale Problem der modernen
Gesellschaft. Wenn man es durch den Sozialismus abschaffe, so
verschwinde alles menschliche Übel auf dieser Welt.

Die «Kritik des Gotha-Programmes» wirft auch nicht mehr Licht
auf das Problem. Wohl plädiert Marx für die Aufrechterhaltung
und Erhöhung des Kapitals, doch erfordert dies eine zentral
geleitete Behörde, welche im Interesse der Koordination die Zuteilung
vorzunehmen hätte. Aber während Marx für die Arbeitsteilung
eintritt, hält er es nicht für notwendig, daß die Produkte ausgetauscht
werden. Wie in den Anfängen der menschlichen Gesellschaft
bestünde also Arbeitsteilung ohne Güteraustausch.

Wie sollen nun aber die Güter und Dienstleistungen unter den
Anwärtern verteilt werden? Alles was wir erfahren ist, daß eine
große Zunahme der Produktion eintreten wird, weil die Welt von
den Fesseln des Kapitalismus befreit ist und daher einen neuen
Ansporn zur Produktion erhalten wird. Jeder kann sich jetzt nach
seinen Bedürfnissen statt nach seinem Vermögen eindecken. Dies
setzt zwei Möglichkeiten voraus: entweder werden die Menschen,
erfüllt von der neuen Moral und vom Gemeinschaftsgeist, so lange
und so intensiv arbeiten, wo sie auch immer benötigt werden, ohne
eine ihrem Arbeitsausmaß entsprechende Entlöhnung. Vom selben
Altruismus werden sie beseelt sein, wenn sie an den öffentlichen
Verteilungsstellen die Konsumgüter entgegennehmen. Sie werden



Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie 329

nicht mehr begehren als sie benötigen und dabei gebührend Bücksicht

nehmen auf ihre Mitmenschen. Oder, man setzt ein
Produktionsvolumen in solch riesigen Quantitäten voraus, daß immer
genügend Güter vorhanden sein werden, so daß Wirtschaften seitens
des Konsumenten gar nicht mehr nötig sein wird. Beide Interpretationen

stellen eine arge Zumutung an unsere Leichtgläubigkeit dar.
Entweder entsteht eine Gesellschaft asketischer Puritaner, die allein
beseelt ist vom Evangelium der Arbeit und der Aufopferung, oder
dann muß man sich eine Gesellschaft mit schlaraffenartigem Überfluß

in sämtlichen Gütern vorstellen.

IV. Kritische Würdigung

Der Zeitpunkt scheint gekommen, um dieses marxistische
Gedankengebäude gesamthaft kritisch zu durchleuchten. Was die Vision
der Zukunft anbelangt, so ist sie vollkommen utopisch. Dies will
heißen, daß der Kommunismus einen menschlichen Typus voraussetzt,

der nie existiert hat und auch nie existieren wird. Die
Menschen dieser imaginären Gesellschaft kennen allein den Altruismus
als Triebfeder; persönliche Interessen spielen keine Bolle; der Drang
nach Macht über die Mitmenschen fehlt vollkommen und Konflikte
über Mittel oder Ziele entstehen keine. Diese Menschen genießen
vollkommene Freiheit, zu tun, was ihnen beliebt, zu arbeiten, wann,
wo und wie sie wollen und zu konsumieren was und wieviel sie nur
wünschen. Alle sind mit der Gabe vollkommener Nächstenliebe
ausgestattet und verfügen über ein erstaunliches intuitives Wissen, was
die Erfordernisse der Produktion und die Möglichkeiten der
Konsumtion anbelangt. Es gibt weder Mehrheiten noch Minderheiten,
weder Gesetze noch einen Polizeiapparat und auch keine Konflikte,
die nach richterlicher Erledigung rufen. Wenn es eine formelle
Organisation in dieser Gesellschaftsform des «reinen» Kommunismus
überhaupt gibt, so besteht sie höchstens in Engels Planungsbehörde
für die Verwaltung der Sachen und in losen Körperschaften, deren
Mitglieder sich durch ein angeborenes Pflichtgefühl selbst
kontrollieren.

So ergibt sich ein Bild des anarchischen Kommunismus, wie
ihn bereits William Godwin Ende des 18. Jahrhunderts entworfen
hat. Nach dem französischen Sozialwissenschafter Elie Halévy
bestand die kollektivistische Doktrin immer aus zwei unvereinbaren
Gegensätzen: Anarchie auf der einen und staatlichem Autoritarismus
auf der andern Seite. Ganz entsprechend finden wir in den Lehren
von Marx und seinen Gefolgsleuten These und Antithese zu einer
höheren Synthese vereinigt. Durch die Bevolution wird der totalitäre



330 George H. Hildebrand

Staatskollektivismus eingeführt, um den Weg für das Gegenteil, den
anarchistischen Individualismus auf kommunistischer Grundlage, frei
zu machen. Die Frage, die auch viele ehrlich gläubige Gefolgsleute
unter den Sozialisten beschäftigt, ist natürlich die, ob die für
den Übergang vorgesehene Diktatur des Proletariats je ein Ende
finden wird. Die andere Seite des Problems verdient noch mehr
Beachtung: Besitzt die versprochene Anarchie überhaupt eine
realistische Grundlage? Denn wenn sie nur eine idyllische Vision,
ein Traumgebilde ist, dann ist es tatsächlich eine grimmige Ironie,
sie als Bechtfertigung für die angeblich nur temporäre
Gewaltherrschaft aufrecht zu erhalten, die der Befreiung vorangehen soll.

Der große italienische Gelehrte Gaetano Mosca erklärte schon
vor fünfzig Jahren, daß der moderne Kollektivismus seine ersten
Inspirationen von dem «perversesten aller Intellektuellen», Jean-
Jacques Bousseau, erhalten habe. Es war Bousseau, der den griechischen

Zynismus wiederum auferstehen ließ, daß der Mensch von
Natur aus gut und lediglich durch das soziale Milieu verdorben werde.
Bousseau führte die Wurzel allen Übels auf die Institution des

Privateigentums zurück. Es war wiederum Bousseau, der für den
Klassenkampf eintrat, mit dem Ziel einer Gesellschaft absoluter
Gleichheit und vollkommener Gerechtigkeit, das durch die Zerstörung

des Eigentums als Institution erreicht werde. Die Lektüre von
Bousseaus Schriften zeigt uns, daß die Marxsche Vision weder etwas
Neues noch etwas Originelles ist.

Diese kritische Analyse soll aber nicht so interpretiert werden,
daß der Verfasser die Meinung vertritt, die Welt sei überhaupt
nicht verbesserungsfähig. Die Frage dreht sich vielmehr darum,
welche Richtung wir einschlagen sollen: Jene der vermehrten
persönlichen Freiheit, des aufgeklärten Individualismus, eines freien,
durch Wettbewerb und private Initiative angefeuerten Wirtschaftssystems

oder eine Welt vermehrten Zwanges, vermehrter Staatskontrolle,

erhöhter Autarkie und schließlich einen alles erstickenden
Totalitarismus. Nicht der Wille zur Verbesserung der Welt ist zu
bekämpfen, sondern die Bichtung, die in Marxens Argumentation
vertreten wird, der Vollkommenheitsanspruch, den sie erhebt. Wir
müssen der Behauptung entgegentreten, daß durch umfassende
Konzentration politischer Macht eine unvollkommene liberale Ordnung
zerstört werden soll, um zu einer Welt absoluter Freiheit und
vollkommener Gerechtigkeit zu gelangen. Dieses Versprechen von Marx,
mit erstaunlich schwacher Argumentation unterstützt, entpuppt sich
als utopisches Denken, und diese Art des Wunschdenkens birgt die
größten Gefahren in der heutigen Zeit in sich.

Das Tausendjährige Beich von KarlMarx läßt sich auf einige relativ
simple Ideen zurückführen, die alle ausnahmlos negativ sind in dem



Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie 331

Sinne, daß sie einfach den soliden und erprobten Institutionen der
freien Marktwirtschaft höchst irreale Wunschbilder entgegenstellen:
statt wirtschaftlicher Knappheit Überfluß; statt Märkte Preise und
Geld, direkte Zuteilung der Güter; statt Privateigentum Sozialeigen-
tum und statt der «Anarchie» des Wettbewerbes Koordination durch
einen zentralen Plan. Statt die Menschen mit Becht und Gesetz zu
regieren, gibt es nur eine Behörde zur Verwaltung von Sachen. Die
Menschen haben keine persönlichen Interessen, sondern kennen nur
das Interesse der Allgemeinheit. Es gibt keine Klassen mehr und
daher auch keine Konflikte.

Der Marxismus als Bewegung wurde schon als eine Art
weltlicher Beligion hingestellt; andere betrachten ihn lediglich als eine
zynische Täuschung, bei welcher der Grundsatzlose zu beispielloser
Macht gelangen kann; schließlich wird er als ein ernsthaftes Bemühen
hingestellt, das Los des kleinen Mannes zu bessern. Als Beligion läßt
sich wahrscheinlich die marxistische Ideologie kaum einer kritischen
Betrachtung unterziehen. Betrachtet man sie hingegen als Werkzeug
zur Erraffung politischer Macht, so finden sich mehr Anhaltspunkte
zur Erforschung der Grundlagen ihres massenpsychologischen
Erfolges, und es lassen sich dadurch auch Mittel und Wege finden,
wie den marxistischen Methoden der Infiltration und der
Unterwanderung zu begegnen ist. Betrachtet man den Marxismus als
ernsthaften Versuch zur wirtschaftlichen und sozialen Besserstellung des

Menschen, so wird es offenbar, daß er einen gewaltigen Einfluß auf
die westliche Intelligenz ausgeübt hat. Bationalismus ist nun aber
die Stärke dieser Intelligenz. In der Vergangenheit hat sich dieser
Bationalismus gegen die bestehende Ordnung gewendet, und die Zeit
scheint gekommen zu sein, diesen Geist gegen den seichten
Perfektionismus und Utopismus zu mobilisieren, der unter der Flagge des

Marxismus segelt. Wenn Freiheit und Zivilisation vor dem Buin
bewahrt werden sollen, darf eine gedankliche Umorientierung der
westlichen Intelligenz nicht lange auf sich warten lassen.


	Das Zukunftsideal der marxistischen Ideologie

