
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion : Dr. F. Rieter

Gesammelte Aufsätze von William E. Rappard

Aus Anlaß des 70. Geburtstages von Professor William E. Rappard (vgl. Carl
J. Burckhardt, Zu William Rappards siebzigstem Geburtstag, Maiheft 1953) hat
das Schweizerische Institut für Auslandsforschung (Zürich) einen Sammelband von
21 Aufsätzen und Reden des Jubilars erscheinen lassen, die einen eindrucksvollen
Überblick über das vielseitige und eigenartige Schaffen dieses Gelehrten geben1).
Darin werden unter den Titeln «Academica», «Economica», «Politica», «Intema-
tionalia», «Helvetica» und «Americana» die verschiedenartigsten Probleme
behandelt. Die Zusammenstellung der Beiträge hat auf Bitten des Instituts für
Auslandsforschung Rappard selbst vorgenommen. In einem feinsinnigen Briefe an den
spiritus rector der Herausgabe, Dr. Albert Hunold, hat Rappard zwar seine
(unberechtigten) Bedenken gegen eine solche Ehrung geltend gemacht, sich aber gleichzeitig

bereit erklärt, selbst die Auswahl aus seinen mehr als 300 Publikationen
zu treffen2). Zwei von den abgedruckten Beiträgen sind übrigens bisher noch
nicht veröffentlicht worden.

Rappard hat sein Studium zunächst nicht der Nationalökonomie, sondern
der Rechtswissenschaft gewidmet. Seine erste Publikation war eine These zur
Erlangung der Würde eines Doktors der Rechte an der Universität Genf über «Les
corporations d'affaires au Massachusetts» (1908). So ist es denn kein Wunder,
daß in dem vorliegenden Werke neben wirtschaftlichen Fragen u. a. auch solche
Staats- und völkerrechtlicher Natur zur Erörterung gelangen. Eine Reihe von
ihnen betreffen die Tätigkeit des Völkerbundes und der Vereinten Nationen, das
Problem der Einheit Europas, Mandatsfragen, das Treuhändersystem, die kollektive

Sicherheit usw. Mit besonderem Interesse liest man u. a., wie Rappard in
den Zeiten des Ersten wie des Zweiten Weltkrieges sich zu den Projekten eines
nach dem Ende der Feindseligkeiten zu schaffenden Staatenverbandes gestellt hat.
Andere Aufsätze beziehen sich auf die Verfassung der Schweiz und ihre
Neutralität. Sehr oft haben die Beiträge im Augenblicke ihrer Veröffentlichung
aktuellen Charakter getragen, was selbst bei einigen Aufsätzen, denen wir unter
dem Titel «Academica» begegnen, zutrifft. Aber als echter Mann der Wissenschaft

lebt Rappard niemals nur in dieser Aktualität. Sehr häufig wenden sich
seine Forschungen vergangenen Zeiten zu. Es ist charakteristisch für ihn, wie
stark sein historisches Interesse entwickelt ist. Seine bedeutsamsten Werke
geschichtlicher Natur sind freilich umfangreiche Monographien, die sich auch zur
teilweisen Wiedergabe in einer Sammlung von Aufsätzen nicht eignen, wie z. R.
seine Rücher «Du renouvellement des pactes confédéraux (1351 à 1798)» aus dem
Jahre 1944 und «Cinq siècles de sécurité collective (1291—1798)» aus dem Jahre
1945. Selbst in rein wirtschaftlichen Arbeiten hat er gerne historische Themen
angeschnitten, wie seine Veröffentlichungen über Sismondi, Rossi und Cherbuliez
zeigen. Auch von diesem historischen Einschlag in der wissenschaftlichen Tätigkeit

Rappards finden sich Zeugnisse in dem vorliegenden Werke, so in den Auf-

Varia Politica publiés ou réimprimés à l'occasion du soixante-dixième
anniversaire de William E. Rappard. Publication de l'Institut Suisse de
Recherches et de Relations Internationales, Zurich. Editions Polygraphiques S. A.,
Zurich 1953, XVI -f 352 S.

2) Vgl. die am Schluß der «Varia Politica» abgedruckte «Liste complète
des publications de William E. Rappard».



242 Bücher-Rundschau

Sätzen über den Krieg in der wirtschaftlichen Perspektive des 16. bis 18.
Jahrhunderts, in den Betrachtungen über die schweizerische Bundesverfassung von
1848, in den Darlegungen über «Pennsylvania und Switzerland: The American
Origins of the Swiss Constitution» und nicht zuletzt in dem besonders fesselnden
Beitrag über den nordamerikanischen Staatsmann Albert Gallatin (1761—1849),
der in Genf das Licht der Welt erblickt hatte.

Gerade weil sich Rappard als ein ausgezeichneter Interpret der Vergangenheit
zeigt, wird man es vielleicht bedauern, daß er in dieser Festschrift so wenig aus
seinem eigenen Leben mitteilt. Selbst über die Entstehungsgeschichte des von ihm
mit Mantoux geschaffenen «Institut Universitaire de Hautes Etudes Internationales»,
das doch seit Jahren im Mittelpunkt seiner rastlosen Tätigkeit steht, sagt uns dieses
Werk nichts. Hat aber nicht gerade die kürzlich erfolgte Publikation Rappards
zur Erinnerung an Chaim Weizmann gezeigt, wie stark in ihm so manche
Erinnerungen noch lebendig sind und wie anschaulich er darüber zu berichten
vermag? Es ist schade, daß oft gerade diejenigen, die das stärkste Talent besitzen,
Memoiren zu schreiben, von einer gewissen Scheu ergriffen sind, wenn es sich
darum handelt, aus dem eigenen Leben zu erzählen. Wahrscheinlich fühlt sich
Rappard auch noch zu jung, um sich Erinnerungen an die Vergangenheit völlig
hinzugeben.

Die in dem vorliegenden Werke getroffene Auswahl zeigt jedenfalls Rappard
im Rahmen seiner gesamten Wirksamkeit: als akademischen Lehrer, als Forscher,
als politischen Menschen, der regen Anteil an den großen Fragen seines Vaterlandes

und der Menschheit nimmt, dabei seinen Blick immer wieder nach Amerika

richtet, dem Land, in dem er geboren wurde, und nie vergißt, daß sein
Lebenswerk mit den Institutionen Genfs, dessen Bürger er ist, aufs innigste
verbunden bleibt.

Hans Wehberg

Politisch-historische Krisenprobleme

Vor uns liegen fünf Bände historisch-politischen Schrifttums, deren gemeinsamer

Nenner die Beschäftigung mit Fragen ist, die mit den großen revolutionären
Krisen der neueren Geschichte in engstem Zusammenhang stehenx).

Michael Freund, der als Verfasser eines Werkes über Georges Sorel und einer
kleineren Schrift über Oliver Cromwell Problemen der Theorie und der Praxis
des Umsturzes schon früher nachgegangen war, schenkt uns jetzt ein Werk «Die
große Revolution in England». Der vorliegende Band, der den Zeitabschnitt 1638
bis 1642 behandelt, stellt eigentlich erst die Einführung zu den Ereignissen dar,
die wir üblicherweise als «englische Revolution» bezeichnen: den Bürgerkrieg, die
Republik und das Protektorat Cromwells 1642—1660. Aber Freund will nun
gerade darlegen, daß die im und um das Lange Parlament (1640—1642) sich
abspielenden Auseinandersetzungen, die im Prozeß um Lord Strafford ihren Höhepunkt

erreichen, mehr als ein Vorspiel — vielmehr den ersten Akt — der
Englischen Revolution bilden. Die Fortsetzung seines als vierbändiges Gesamtwerk
gedachten Unternehmens wird die Ereignisse einschließlich die Wiederkehr der
Stuarts zur Darstellung bringen.

Wir können uns nur darüber freuen, daß das Thema Englische Revolution
in Michael Freund einen höchst kompetenten Bearbeiter gefunden hat. Freund
erstrebt nichts Geringeres als eine speziell auf der Verwertung der Flugblätter und
Memoiren-Literatur (neben dem Staatsaktenmaterial) sowie auf den fundamentalen

t) Michael Freund, Die große Revolution in England. Ciaassen Verlag, Hamburg

1951. Edward MacLysaght, Irish Life in the Seventeenth Century. Cork
University Press, R. H. Rlackwell Ltd., Oxford, 2. Aufl., 1950. Carl Van Doren,
Das große Exempel. Carl Stephenson Verlag, Wien 1948. E. H. Carr, Studies in
Revolution. MacMillan & Co. Ltd., London 1950. Hannah Arendt, The Hürden
of Our Time. Seeker & Warburg, London 1951.



Bücher-Rundschau 243

Werken von Gardiner und Firth aufgebaute Darstellung, die uns ein neues Bild
jenes umstürzenden Geschehens bieten soll, das als erster Einbruch von symbolhafter

Sprengwirkung die Kontinuität des monarchischen Staates in Frage stellte
und, wie wir heute klar sehen, zur Verwurzelung eines angelsächsischen Republikanismus

in Amerika führte. Freund beschreitet in der Form eigene Wege. Er will
«erzählen», weicht der gelehrt-wissenschaftlichen Terminologie aus, entwirft ein
wild bewegtes Fresko. Ein Drama spielt sich ab; es gemahnt an Shakespeares
Königsdramen. Die Englische Revolution hat, vielleicht zu Unrecht, die starke
Reachtung nicht gefunden, die die Französische Revolution erfahren hat. Das hat
seine Gründe. Frankreich bleibt, auch in der Ablehnung, das ganze 19. Jahrhundert

und bis heute geprägt von der Revolution; das gleiche gilt für weite Teile
Europas. Die Engländer haben alles getan, um ihre Revolution zu «vergessen»;
sie wurde zu einem Zwischenakt, einer Episode der englischen Geschichte des 18.
Jahrhunderts. Entscheidend waren die «Glorreiche Revolution» von 1688 (die
«unblutig» war), also jene Ereignisse, die England durch gesetzgeberische Akte
zu einer konstitutionellen Monarchie umgestalteten. Zwar hat in England selbst
eine Umwertung in der Behandlung der Gestalt Cromwells und der Bedeutung des
Puritanismus stattgefunden. Carlyle wurde zum Wiederentdecker Cromwells; ein
der Demokratie sich erschließendes England konnte nicht umhin, das Werk der
«Sektierer», der Non-Konformisten auf seine echten Werte zu prüfen; dabei
mußte die Rolle der Puritaner bei der Schaffung des modernen industriell-kom-
merziell-imperialen Großbritannien in ihrer historischen Bedeutung in die Augen
springen. Je nach Tory- oder Whig-Gesinnung wird heute die Sache pro-königlich
oder pro-parlamentarisch ausgelegt. Freund verfolgt eine andere Linie. Für ihn
stehen nicht Prinzipien, Ideen, Parteifragen im Vordergrund. «Der englische
Umsturz sollte als großes geschichtliches Beispiel einer Revolution dargestellt und die
Anatomie einer Staatsumwälzung gegeben werden». Die englische Historiographie
behandelt die Englische Revolution als einen Ansatz in der Geschichte des Werdens
des modernen England, oder als abortive Erscheinung. Leopold v. Ranke stellte
sie in die großen Zusammenhänge der (politischen) Geschichte Europas; Freund
geht es um die Darstellung des «Revolutionären an sich». Sein erster Band (der
vorliegende) bietet eine «Anatomie der revolutionären Machteroberung», denn als
solche wird von Freund der Kampf des Langen Parlamentes gegen die Stützen
des Königtums, Strafford (und Laud) verstanden, denen der Untergang bereitet
wird — ein Vorspiel bloß des Unterganges (wieder auf dem Schafott) des Königs
selbst. Revolution wird hier primär begriffen als eine ins Maßlose, Gewalttätige,
bis zum Wahn sich steigernde Auseinandersetzung im Kampf um die Macht und
als gekennzeichnet viel mehr durch Charakter, Herkunft, Temperament, Intelligenz

der beteiligten Hauptfiguren und ihrer Anhänger als durch die Dynamik des
Geistes und der Ideen. «Die Urelemente aller Revolutionen mußten... sichtbar
werden Ich glaubte, den allgemeinen Eindruck der zeitgenössischen Erinnerungen

und Darstellungen ernster nehmen zu sollen, als es bisher geschah. Das zeit.-
genössische Erleben und der große politische Ideenkampf sollten helfen, das Licht
und das Feuer, das durch die Fakten scheint, offenkundig zu machen und dem
Geschehen den Atem des Lebens einzuhauchen, den sie von den lebendigen
geschichtlichen Kräften empfangen».

Freund vermutet, daß die Schatten des eigenen Erlebens (der Revolution des
Dritten Reiches in Deutschland) auf seine Darstellung gefallen seien. Das möchten
wir aus der Sicht der Schweiz bejahen. Wenn er bemerkt, «das Revolutionäre
an sich (sei) der gegenwärtigen Menschheit fragwürdig geworden», so zweifeln wir
zwar an der Allgemeingültigkeit dieser Aussage; aber wir bejahen sie für uns.
Immerhin befriedigt uns die «anatomische» Methode des Verfassers nicht ganz,
so lange wir einer Physiologie und Pathologie der menschlichen Geschichte ermangeln.

Das soll heißen: so lange wir über die dynamischen Prozesse in der
Entfaltung des Lebens menschlicher Gemeinschaften im Unklaren sind, wird uns eine
Krisen-Anatomie nur einen kleinen Schritt weiterhelfen. Wir fragen uns, ob die
Kriterien der Analyse Freunds zulänglich sind? Die Rückführung aufs primär-
Menschliche und auch aufs Menschenwürdige enthebt uns nicht der Aufgabe, über
den Sinn des kollektiven Geschehens nachzudenken. Dieser mag zugegebenerweise
ganz anderswo liegen als dort, wo die handelnden Menschen ihn zu sehen glaubten.



244 Bücher-Rundschau

Darüber sich zu äußern, bleibt Freund Gelegenheit in den weiteren, mit Spannung

erwarteten Bänden. Der vorliegende erste Band wird aber — abgesehen davon,
daß er ein in sich abgeschlossenes Hauptkapitel der Englischen Revolution behandelt

— ein fortan unentbehrliches Hilfsmittel für weitere Arbeiten sein, weil er
in seinem weitausgebauten wissenschaftlichen Anhang Grundlegendes zur
Quellengeschichte, zur Literaturgeschichte und zur geistesgeschichtlichen Methodik des

Gesamtproblems der Englischen Revolution enthält. —

Edward MacLysaghts Buch Irish Life in the 17th Century wirft ein Licht
auf die indirekten Auswirkungen der Englischen Revolution in Irland. Der
Verfasser befaßt sich speziell mit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, der Zeit
von Cromwell bis Königin Anna. Die politische Geschichte tritt in den Hintergrund:

MacLysaght gibt ein Bild vom Leben und Treiben in Stadt und Land, bei
der Gentry und den Bauern; er schreibt eine Sozial- und Sittengeschichte.

In unserem Zusammenhang interessiert das Problem, wie die Cromwellsche
Pflanzungspolitik, die Kolonisierung Irlands, speziell mit Offizieren und Soldaten
seiner Armee, sich auf das Leben in Irland im allgemeinen ausgewirkt hat. Die
behandelte Epoche ist eine Übergangszeit, noch fern den Verhältnissen des 18.

Jahrhunderts, als Irland, vollkommen geknebelt, darniederlag. Aber das Werk
Cromwells und der diesem vorangehenden Pflanzer-Könige wirkt sich doch schon
so aus, daß die alte irische Kultur zurückgedrängt wird und das Land sich anglisiert.

Die irische Sprache, die bisher auch von der Gentry gesprochen wurde,
weicht dem Englischen. «Einstimmigkeit (der Forschung) bestand darüber, daß das
irische Volk eine große Vorliebe für Musik besaß. Poesie (Poetry) war, gerade
damals, eng verbunden mit Musik sie war die einzige literarische Gattung, da
Prosa erst seit der Mitte des 17. Jahrhunderts als solche anerkannt wurde.
Viele Leute aus dem Volk, meist ohne Schulbildung und unfähig zu lesen und
zu schreiben, konnten ganze Bände überlieferter und zeitgenössischer irischer Verse
rezitieren (was noch heute für gewisse keltisch gebliebene Gebiete Irlands gilt)».
Das Irland der Barden, des Harfenspiels und des überall gepflegten Tanzes, der
Gastfreundschaft, der Jagd und des Spiels versinkt. «Dieses einheimische Irland
verschwand immer mehr infolge der Ersetzung der einheimischen Aristokratie durch
die englische und die Preisgabe der irischen Sprache durch die oberen Klassen.
Hand in Hand damit sehen wir die Kultur des Eroberers in den Städten und in
den Landhäusern von Männern wie Orrery und Temple zur Blüte kommen. Die
Vitalität der alten Kultur, die man für so tot gehalten haben mochte wie jene des
alten Persien nach 200 Jahren der Überflutung, ergibt sich aus der Kraft ihrer
Wiedergeburt zu Ende des 19. Jahrhunderts. Die Unterwerfung Irlands durch
Cromwell, vollendet durch Wilhelm von Oranien in der Schlacht am Boyne und
durch die letzte Belagerung von Limerick, verwandelte Irland in ein englisches
Kolonialgebiet; und das Ende des 17. Jahrhunderts (die Zeit, da die englischen
Siedler noch nicht lang genug im Land gewesen waren, um den Sinn, daß sie
Kolonisten in einem fremden Land waren, verloren zu haben) war die Periode,
als die Konzeption von Irlands nationalem Status auf ihrem Höhepunkt war
Die Idee einer spezifischen anglo-irischen Kultur war noch niemandem in den
Sinn gekommen .».

O'Bruadair gibt in seinen Gedichten dem Gefühl des Wandels Ausdruck, der
über das Land gekommen war. «Vorsicht oder eitles Gepränge haben die
Gastfreundschaft verdrängt, die Saiten der Harfen bleiben unberührt und die Pfeifen
spielt man nicht mehr, die Armen werden unterdrückt, Gelehrsamkeit verschwindet,

die Pflanzer sind Materialisten, gottlose Emporkömmlinge entheiligen die
Schreine der Heiligen mit ihren prunkvollen Gräbern, die alten Sitten gehen
verloren». Aber das ist nicht der Tenor des Buches von MacLysaght. Obwohl es
ihm ein Anliegen ist, die Würde irischer Kultur gegen die in den politischen
Schriften der damaligen Zeit erhobenen Verunglimpfungen in Schutz zu nehmen,
fällt er keineswegs in den gegenteiligen Fehler der Glorifizierung alles Alt-Irischen.

Der Wert seines Werkes liegt darin, daß der Tatbestand des Überganges,
des Zusammenstoßes zweier Kulturen, herausgearbeitet und das Schillernde dieses
Fin de Siècle deutlich wird. Der große Rhythmus anglo-irischer Geschichte ist
zuerst die Ver-Irländerung (Hibernization) der Engländer (im Spät-Mittelalter),



Bücher-Rundschau 245

dann die Anglisierung des nach den Adelskriegen noch übrigbleibenden irischen
Adels unter dem Impuls der Pflanzungspolitik, eine fast komplette Assimilierung
an britische Sitten (z. R. durch Preisgabe der irischen Familien-Namen) bei den
oberen Klassen (umgekehrt bei den unteren), schließlich der Aufbruch des irischen
Nationalismus seit dem spätem 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Sinnbild der
Anglisierung Irlands war die Macht und Pracht Dublins, damals der zweiten Stadt
der britischen Inseln. Bis heute, so bemerkt MacLysaght, ist die kulturelle
Rückgewinnung Dublins für Irland noch kaum vollkommen gelungen. —

Carl van Dorens aDas Große Exempel. Der Weg zur Einigung eines Kontinentes»,

Wien 1949 (die amerikanische Originalausgabe ist unter dem Titel «The
Great Rehearsal», The Viking Press, New York 1948, erschienen) führt uns einen
Schritt weiter — zu den Ereignissen des Jahres 1787, die sich auf amerikanischem
Boden abspielen. Es ist mehr als ein roter Faden, der die Geschehnisse der
Englischen Revolution mit jenen der amerikanischen verbindet. Geben wir Michael
Freund wieder das Wort: «Die Revolution von 1640 (in England) ist fast mehr
eine Angelegenheit der Vereinigten Staaten als Englands. Die Verfassung der
Vereinigten Staaten ist den Verfassungen Cromwells nachgebildet. Cromwell ist der
erste Präsident der Vereinigten Staaten» (sie), und im gleichen Zusammenhang:
«Als sich der Strom der puritanischen Bewegung in England staute, floß er nach
den USA. ab. Die Vereinigten Staaten sind die eigentliche weltgeschichtliche
Schöpfung des Puritanismus». Das ist nun wahrlich eine sehr pointierte
Formulierung, und sie entspricht nicht den Ergebnissen neuester Forschung, die sich
daran gewöhnt hat, neben dem puritanischen Element in der Geistes- und
Sozialgeschichte der amerikanischen Kolonien auch sehr wichtige andere Komponenten
aus dem Geistesgut der Aufklärung, der Antike und aus den nicht-puritanischen
(und z. T. nicht-britischen) sozialen Schichten bei der Gründungsgeschichte der
Vereinigten Staaten in den Vordergrund zu rücken. Da lese man Van Dorens
Bemerkung neben dem Zitat aus Freund: «Der Bundeskonvent arbeitete nach
keinerlei Vorbild»! Wenn Gladstone die amerikanische Bundesverfassung als ein
Wunderwerk menschlichen Geistes pries, so war er nicht der Meinung, der Ruhm
gehöre England; er empfand diese als eine einmalige geniale Schöpfung der
Amerikaner. In beiden Thesen, jener Freunds und jener Van Dorens, liegt etwas Richtiges.

Wir neigen dazu, den Einfluß des in den Kolonien herrschenden und von
London geprägten Regimes hoch anzuschlagen und die amerikanische Revolution
als separatistische Bewegung zu deuten. Schließlich kam es darauf heraus, daß
die Amerikaner für die weggefallene englische Zentralregierung entsprechende
amerikanische Organe schufen, die Krone durch den Präsidenten ersetzten und
die beiden englischen Häuser durch Senat und Abgeordnetenhaus. Sie ließen sich
dabei stark von Gedanken und Thesen leiten, die englische und französische
politische Denker (Montesquieu) auf Grund ihrer Analysen und Kommentare des
englischen Regierungssystems nach der Revolution entwickelt hatten 2).

Van Dorens Arbeit möchten wir jedem angelegentlich zur Lektüre empfehlen,
der aus Liebe zur eigenen schweizerischen Bundesverfassung und auf Grund der
Kenntnis des Werdens unseres schweizerischen Bundesstaates das Bedürfnis hat, den
Parallelfall USA. zu studieren, der auch für uns die Bedeutung eines «Großen
Exempels» hatte. Die europäischen Herausgeber von Van Dorens Buch haben
zwar ein anderes Anliegen. Das geht schon aus der Umbenennung des amerikanischen

Buches für die europäische Ausgabe hervor: «Das große Exempel» statt «Die
große Probe». Zwar visierte auch das amerikanische Original Gegenwartsfragen:
Der Verfasser schreibt: «Im Jahre 1787 stand man vor dem Problem, wie man die
Menschen zu nationalem — im Gegensatz zu lokalem — Denken über die
Vereinigten Staaten bringen könnte. Im Jahre 1948 steht man vor dem Problem, wie
man die Menschen zu internationalem — im Gegensatz zu nationalem — Denken
über die Vereinten Nationen (sie) bringen könnte». An anderer Stelle: «Die
Verfechter der Verfassung des Jahres 1787 wußten, daß sie eine Regierung bloß für
die Vereinigten Staaten entwarfen, glaubten jedoch, daß ihr Experiment für die

2) Vgl. M. Silberschmidt, Präsidentschaft und Präsidenten in den Vereinigten
Staaten. Zürich 1946, besprochen Juliheft 1949, S. 252. Die Redaktion.



246 Bücher-Rundschau

ganze Menschheit als nützliche Lehre dienen würde. Was sie unternahmen, kann
als Exempel für die föderativen Regierungen der Zukunft gewertet werden .».
Der Verfasser ist weit entfernt davon, eine Fibel oder ein Kochbuch für «Föderalisten»

vorzulegen. «... jene unter uns, die heute die Schaffung einer föderativen
Weltregierung begrüßen würden, (nehmen) durchaus nicht an, daß die Vereinigten
Staaten des Jahres 1787 — was die Einzelheiten der neuen Regierung betrifft,
als Vorbild dienen müssen. Jedes Zeitalter muß sich die ihm gemäße Regierung
schaffen Man kann jedoch den Bericht von der Schaffung und Ratifizierung
der amerikanischen Verfassung nicht lesen, ohne auf alle jene Argumente zu
stoßen, die für eine allgemeine Regierung der Vereinten Nationen sprechen, wie auch
auf alle jene, die heute gegen sie ins Treffen geführt werden». Das — so scheint
uns — geht zu weit, denn wir haben glücklicherweise über das Wesen politischer
Vereinigungen und die Möglichkeiten und Grenzen weltumspannender Machtgebilde
Einsichten gewonnen und Erfahrungen gemacht, die dazu führen, daß das Problem
heute anders gesteUt und in einer anderen Perspektive gesehen wird. Van Doren
schwächt selbst seine Behauptung insofern ab, als er abschließend sagt: «Argumente

müssen immer in praktischer Anwendung demonstriert werden, wenn sie
durch den Geist der Menschen zu ihren Herzen und Gewohnheiten dringen sollen».
Trotz eines Anstrichs von Publizistik darf Van Dorens Buch den Rang einer
wissenschaftlich solid unterbauten Darstellung beanspruchen. «Das Buch fußt im
wesentlichen auf den Originaldokumenten des Bundeskonvents vom Jahre 1787 und
auf denen der einzelstaatlichen Konvente...»; außerdem haben «Hunderte von
Geschichtsdarstellungen, Biographien, Monographien, offiziellen Protokollen, Briefen

und Zeitungen aus der Zeit» in dem Werke ihren Niederschlag gefunden, ohne
daß dieses, beladen mit solcher Fracht, an Lesbarkeit und Lebendigkeit etwas
eingebüßt hätte. — Wie Freund, wünscht Van Doren zu belehren, aber auch anzutragen

und anzufeuern. Er will das Drama der Entstehung der Verfassung der
Vereinigten Staaten schreiben. Im Gegensatz zu den das Werden des schweizerischen
Bundesstaates begleitenden, sich lange dahinziehenden Verhandlungen geht die
Entstehung der amerikanischen Bundesverfassung ausschließlich auf die viermonatige
einzigartige Debatte des Konvents von Philadelphia (Mai bis September 1787)
zurück, wo — nach einstimmigem Urteil — einige der würdigsten Charaktere und
einige der hervorragendsten politischen Denker, die das spätere 18. Jahrhundert
gekannt hat (Washington, Franklin, Hamilton, Madison u. a.) in bewegter Debatte
eine Lösung des paradoxen Problems zu finden suchten, wie man mächtig und
stark (durch Einheit) werden und zugleich frei und selbständig (durch Beibehaltung

überlieferter Selbstverwaltung) bleiben könnte. — Dem Band ist ein hundertseitiger

Anhang mit allen einschlägigen Dokumenten beigegeben. Aber es fehlt ein
Hinweis auf eine Publikation, die der eindrücklichste Kommentar zur Debatte
von Philadelphia ist, auf den «Federalist»: jene Sammlung von in der damaligen
Presse erschienenen Artikeln aus der Feder von Konventsmitgliedern selbst (Hamilton,

Jay und Madison), die ein unvergängliches Denkmal der politischen Diskussion

zur Frage Einheitsstaat, Staatenbund oder «Bundesstaat» ist und verdiente,
ins Deutsche übersetzt zu werden 3).

Mit E. H. Carrs Studies in Revolution und Hannah Arendts The Burden of
our Time treten wir ins 19. Jahrhundert und in die Ära des 20. Jahrhunderts ein
und kommen zu den Problemen unserer eigenen Zeit.

Bei der Lektüre dieser Studien, die wiederum von großer geistiger
Durchdringungsgabe zeugen, beschleicht den Historiker ein seltsames Gefühl. Aller
Aufwand an gelehrter Arbeit, an Verbreitung historischer Kenntnisse, an Nachdenken
über Methodik und Geschichtsphilosophie hat nicht vermocht, den Menschen eine
wesentliche Stütze für die Bildung eines eigenen politischen Urteils zu geben. Wie
bescheiden und demütig müßten die Interpreten der Geschichte angesichts des
Umstandes werden, daß die Historiographie mit all ihren großen Leistungen zur
Staatsgeschichte der neueren Zeit, in der Aufzeigung der zugrundeliegenden Kräfte,

3) The Federalist. A Commentary on the Constitution of the United States.
From the original text of Alexander Hamilton, John Hay, James Madison. (The
Modern Library, New York, 1937.)



Bücher-Rundschau 247

der Erfassung der relevanten Problematik weitgehend fehlgegriffen hat. Eine
«Bewußtseinserhellung» hat die Historie kaum zuwege gebracht. Und wenn schon
gleich nach dem ersten Weltkrieg, wie wir uns wohl erinnern, von einer Krise
der Geschichtswissenschaft gesprochen wurde (und die romanhafte Geschichtsklitterung

aufs Korn genommen wurde), so lag der Grund der kaum verstandenen
Krise darin, daß zwischen Geschichtserkenntnis und «Leben», d. h. Gegenwartsverständnis,

ein so großer Graben klaffte, daß auf die Geschichtswissenschaft ein
Schatten gefallen war. In der Besinnung auf die geschichtsbildenden und
Geschichte-tragenden Kräfte hatte sie sich der Aufgabe der Eruierung eines Menschenbildes

auf dem Grunde der Moderne nicht gewachsen gezeigt.
E. H. Carr, der sich durch mehrere (nicht immer gut aufgenommene)

Arbeiten über Probleme der zeitgenössischen Geschichte und Politik einen Namen
gemacht hat und neuerdings eine großangelegte Geschichte der Russischen Revolution

veröffentlicht, skizziert in dem vorliegenden schlanken Rändchen eine
Geistesgeschichte des sozialistischen Denkens von Saint-Simon bis auf Stalin. In der Form
von 14 Portraits, die entstanden sind aus Buchbesprechungen von Editionen und
Biographien (zuerst erschienen in der für ihre Sachlichkeit wie Gelehrtheit
berühmten Rezensions-Wochenschrift «The Times Literary Supplement»), zieht der
Sozialismus als Gedanke und als Tat an unserem Auge vorüber. (Der Hintergrund
der politischen wie der Wirtschafts- und Sozialgeschichte wird als bekannt
vorausgesetzt.) Da erlebt man nun, daß die großen Sehergestalten (wie oft auch die
Dichter) unter den politischen Denkern in viel tiefere Schichten und weit über ihre
Zeit hinaus in die Zukunft hineingeleuchtet haben als eine historische Schrift-
stellerei, die — oft unbewußt — auch politische Publizistik war. Keineswegs verhält

es sich nun aber so, daß die «Seher» die Zukunft in irgendwelchem
spezifischen Sinn zu deuten in der Lage gewesen wären: der Weg von Marx zu Stalin
ist eine Überraschung der Geschichte; er kann geradezu als krasser Widerspruch
zu dem, was Marx sich als Zukunft dachte, aufgefaßt werden. Wenn es ein
Kriterium für Wert oder Unwert politisch-historischer Zeugnisse gibt, ist es nicht
dieses, daß aus der Darlegung historischer Zusammenhänge eine Kraft spürbar
wird, die uns bewegt und uns Vergangenheit und Gegenwart als ein Fluidum
erscheinen läßt, wo wir selbst unseren Platz haben und — mit voller eigener
Verantwortung — zu handeln beschwingt werden4)?

Saint-Simons Schriften (Saint-Simon starb 1825), so bemerkt Carr, geben
«den unheimlichen Eindruck von einem Menschen, der eine summarische Vision
der Geschichte der nächsten hundert Jahre hatte und, erregt, verworren, und
nur halb verstehend versuchte, unzusammenhängende Fragmente von dem
niederzuschreiben, was er gesehen hatte». 1783, 28jährig, schreibt er das Motto seines
Lebens: «Faire un travail scientifique utile à l'humanité». Saint-Simon, so
kommentiert Carr, «bezeichnet den Übergang vom deduktiven Rationalismus des 18.
Jahrhunderts zum induktiven Rationalismus des 19. Jahrhunderts». In einer 1816
erschienenen Sammlung von Essays unter dem Titel «L'industrie» steht folgendes:
«Die ,Déclaration des Droits de l'Homme', die man als die Lösung des Problems
der sozialen Freiheit angesehen hatte, stellte in Wirklichkeit nur die Formulierung

des Problems dar». In «Du Système Industriel» äußert sich Saint-Simon
deutlicher zum Problem der Freiheit. Während die Zeitgenossen Saint-Simons
im Liberalismus den Nachfolger des «Feudalismus» sahen, war es für Saint-Simon
klar, daß der Kult der Freiheit — des Individuums als Endzweck — nicht mehr
weitergehen konnte. Das Problem der kommenden Zeit wird sein: «die Abhängigkeit

des Individuums von der Masse», und er erkennt als wissenschaftliche
Aufgabe die Abklärung des Verhältnisses der Individuen zu dieser «zunehmend aktiven,

expansiven und erdrückenden Masse». Saint-Simon fixiert den geschichtlichen
Standort seiner Zeit als Übergang von einer feudalen zu einer industriellen Kultur.
Die neue Ära fordert «Resubordination des Individuums in der Gesellschaft».
«Ohne Zweifel (so Carr) verdankten die Geschichtstheorien des späteren 19. und

4) «übrigens ist mir alles verhaßt, was mich bloß belehrt, ohne meine Tätigkeit
zu vermehren oder unmittelbar zu beleben». — Mit diesen Worten Goethes

beginnt Friedrich Nietzsches zweites Stück der Unzeitgemäßen Retrachtungen:
«Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben» (1873/74).



248 Bücher-Rundschau

20. Jahrhunderts Hegel mehr als Saint-Simon (heute kennen wir die Fäden, die
beide verbinden — der Rez.). Aber am meisten verdanken sie Karl Marx, der
den metaphysischen Historismus von Hegel mit Saint-Simons soziologischem Utili-
tarismus verband».

Auf dem Wege zu Lenin und Stalin ist es angebracht, sich bei dem vom
Nationalsozialismus ins geistige Konzentrationslager geworfenen Ferdinand Lassalle
aufzuhalten, dessen historische Position von Carr folgendermaßen beurteilt wird:
«... ohne den Juden von Breslau (Lassalle) mit der Verantwortung für Hitlers
spezielle Marke eines ,nationalen Sozialismus' zu belasten, kann man sich seine
Gedanken darüber machen, inwieweit ,Sozialismus in einem Lande' — in anderem
Zusammenhang — ein unbewußter Tribut für die Vitalität der Konzeption
Lassalles war». Und was war diese Konzeption? Lassalle, in der nachrevolutionären
Periode der 50er Jahre der «unangefochtene Führer dessen, was in Deutschland
von einer Arbeiterbewegung übrigblieb», hatte zum Staat eine sowohl von den
Marxisten wie von den Anarchisten abweichende Einstellung: jene akzeptierten
den Staat als ein temporäres notwendiges Übel (bis zur Verwirklichung der
kommunistischen Gesellschaft), diese lehnten ihn rundweg ab. Lassalle, unter Hegels
Einfluß, sah im Staate ein mögliches Mittel und eine Institution, durch welche
das Los der Arbeiter verbessert werden und der Sozialismus sein Ziel erreichen
könnte. «Er griff den bürgerlichen Staat nicht, wie Marx, an, weil er zu stark
und oppressiv, sondern weil er schwach und unzulänglich war». (Lassalle in einer
Rede an einer Arbeiterversammlung: «Der Staat gehört Euch».) Kein Wunder,
daß Bismarck mit diesem Mann Kontakt suchte (die Anregung zur Begegnung 1863
ging von Bismarck aus) — sie beide verband die Gegnerschaft zu den preußischen
Liberalen, der Deutschen Fortschrittspartei. Carr bemerkt: « ...beide verstanden,
daß Politik Macht bedeutet und konnten ihre respektiven Kräfte in der gleichen
Terminologie abmessen. beide glaubten grundsätzlich an die Wirksamkeit einer
Diktatur und an ihre eigene Gabe, sich einer solchen zu bedienen».

Es kam so, daß Georges Sorels (zu Anfang des 20. Jahrhunderts) zurückhaltend

gemachte Äußerung, ein großer europäischer Krieg wäre die einzige
Alternative einer proletarischen Revolution, sich als richtig erwies: die Bemerkung war
zögernd, weil Sorel von einer Revolution einen sozialen Gesundungsprozeß erwartete,

den ein Krieg vielleicht nicht bringen würde. — Carr überschrittet den Essay
über Lenin: «Lenin, der Meister-Architekt» (The Master Builder). Marx
entwirft, Lenin legt das Fundament des neuen russischen Staates, nachdem er sich
seine eigene Strategie in scharfer Auseinandersetzung mit anderen sozialistischen
Gruppen zurechtgemacht hat. Er verlangt 1. Proletarier, nicht Bauern, als Träger

der Revolution, 2. keinen Kompromiß mit bürgerlichen Parteien, sondern
revolutionäre Aktion, 3. dem Parteiprogramm einen politischen und nicht wesentlich

wirtschaftlichen Charakter zu geben, über Plechanow hinaus sah Lenin in
der Partei vor allem einen Stoßtrupp (das Offiziers- und Unteroffizierskorps) der
zukünftigen Revolution. Die Partei sollte den Charakter einer (nicht zahlreichen)
Verschwörerassoziation haben, die dann die Massen mit sich reißen würde.

Historisch bedeutsam — das ist die Überraschung des Epos der Geschichte —
bleibt der Umstand, daß die sozialistische Revolution in Rußland und nicht in
jenen Ländern vor sich ging, aus deren Lebensbedingungen heraus sie eigentlich
ersonnen worden war. Marx' Analyse und Rezepte hatten auf Rußland gar keine
direkte Anwendung. Lenins Bolschewiken bedurften des scharfen Instruments einer
verschworenen Revolutionär-Equipe, weil die russische Revolution über die noch
nicht stattgehabte bürgerliche Revolution hinaus den Totalumsturz erstrebte. Carr
erklärt: «Das historische Urteil über die bolschewistische Revolution wird davon
abhängen, wie man den Anspruch der Umstürzler, eine Erneuerung bewirkt und
eine Regeneration erreicht zu haben, einschätzt und abschätzt». Das führt uns
zu den beiden Stalinkapiteln, bei denen Carr Proben seiner besonnenen kritischen
Einstellung gibt (unterbaut durch die Hezugnahme auf die bedeutende
Stalinbiographie von I. Deutscher) 6).

5) I. Deutscher, Stalin. A Political Biography. Oxford University Press, London.

Deutsche Ausgaben: Oprecht-Verlag, Zürich 1951, und Kohlhammer-Verlag,
Stuttgart 1951, siehe Besprechung Septemberheft 1952, S. 397/398.



Bücher-Rundschau 249

Schon Lenin hatte in Stalin das Organisationstalent gesehen, das bei der
«Konsolidierung» der Neuordnung nützlich, ja unentbehrlich sein mochte. — Was
ist nun der tiefere Sinn von Stalins «zweiter Revolution»? Es ist die Verwurzelung

des bolschewistisch-sozialistischen Experimentes im russischen Staat und
die Identifizierung desselben mit der marxistischen Idee — ein Paradoxon. Lenin
und Trotzky hatten nicht daran geglaubt, daß die russische Revolution sich
verwirklichen und vollenden lasse, ohne daß der Umsturz des industrialisierten
Westeuropa in die russische Bewegung hineinkomponiert würde. Stalin sah sich
genötigt, die Gewinne der Revolution — in einer ihm feindlichen Welt — nach dem
Leitmotiv von «Sozialismus in einem Land» festzuhalten, Aber was hieß schon
«Sozialismus in Rußland», in einem sozial, ökonomisch, politisch rückständigen
Land? «Die sozialistische Ordnung konnte in Rußland weder aus dem Reichtum
kapitalistischer Unternehmungen Nutzen ziehen noch sich die politischen Erfahrungen

bürgerlicher demokratischer Praxis zu eigen machen». Stalin wählte den Weg
der Planung eines technokratischen Wirtschaftssystems. «Die Isolierung der
Russischen Revolution zwang diese, mit ihren eigenen Ressourcen auszukommen; indem
Rußland der Welt den Rücken kehrte, verstärkte es seine eigene Isolierung. Jeder
Schritt trieb Rußland tiefer in seine Vergangenheit». Bei der erzwungenen
Industrialisierung und Kollektivisierung wird man an Peter den Großen gemahnt. Bei
der Ausmerzung möglicher Rivalen durch Stalin denkt man an Iwan den Schrecklichen.

«Die Partei-Orthodoxie spielte die gleicherweise eindämmende Rolle, die
die kirchliche Orthodoxie im mittelalterlichen Rußland gespielt hatte mit ihrem
Monopol über Philosophie, Literatur und Kunst». «Die verborgenen Kräfte der
russischen Vergangenheit — Autokratie, Bürokratie, politischer und kultureller
Konformismus — nahmen ihre Rache, indem sie die Revolution sich einverleibten

in einem engen nationalen Rahmen». So kann das Gesamturteil über das
Geschehen in Rußland nur mit der Frage endigen: «Hat (Stalin) die Revolution
von 1917 zu ihrem triumphalen Abschluß gebracht, hat er sie insgesamt zerstört,
verdreht oder aus der Form gebracht?» Vielleicht waren die Menschewiken nicht
ganz im Unrecht, wenn sie meinten, daß der Sozialismus nur auf der Rasis eines
bürgerlichen Kapitalismus aufgebaut werden, d. h. daß man die Phase der
bürgerlichen Revolution nicht einfach überspringen könne. Da man sie übersprang,
baute man ein äußerlich «fortschrittliches», d. h. technisch-industrielles System
auf dem Fundament von Alt-Rußland auf. Die Isolierung und aus dieser heraus ein
verstärkter Nationalismus haben das Gesicht Rußlands weit mehr geprägt als der
westliche Marxismus. — So verschlingen sich die Machtfaktoren der Geschichte
in seltsamer Weise und rufen Phasenverschiebungen hervor, die die Deutung des
Geschehens und die Gewinnung einer Übersicht und Orientierung zur schwierigen
Aufgabe machen. —

In «The Burden of our Time» wirft die Amerikanerin Hannah Arendt
fundamentale Fragen der heutigen geschichtlichen Existenz auf, an denen vorbeizugehen
und vorbeizusehen unmöglich ist, es sei denn, man verzichte auf Verantwortung
und Gewissen. Gleichsam als Untertitel steht auf dem Buchumschlag in
Kleinschrift: «An historical study of the world-wide crisis of our time, with its evil
concept — the deliberate de-humanization of humanity». Auch nur einen
Einblick in die in dem (ca. 450seitigen) Werke behandelten drei Hauptprobleme:
Antisemitismus, Imperialismus, Totalitarismus zu geben, würde eine Abhandlung
erheischen. Hingegen möchten wir zum Abschluß dieser Hinweise auf neue Bücher
die Position von Hannah Arendt mit Bezug auf unser Stichwort «Krise» und
«Revolution» kurz zur Darstellung bringen.

Es geht um das Verständnis der Geschichte und dessen Bedeutung. Wir sind
zweigespalten. Da stehen jene, die, auf unser historisches Erbe weisend, an das
Fortwirken der christlich-humanistischen Tradition glauben und sich in deren Dienst
stellen, vermeinend, sie hielten ihr in einer sich wandelnden Welt die Treue, wenn
sie sich selbst treu blieben, koste es den Untergang. Da gibt es jene anderen, die
— da heute alles möglich ist — unbekümmert um Vergangenes und ewige Werte
einem neuen Zeitalter sich verpflichtet fühlen, im «Abschied von der bisherigen
Geschichte» (Alfred Weber) schwelgend, neuen Horizonten entgegengehen.

Hannah Arendt hingegen ruft auf zu einer geistig-ethisch-kämpferischen
Auseinandersetzung mit den Problemen unserer Zeit; sie leitet selbst mit ihrer, auf



250 Bücher-Rundschau

stupender Arbeit und mit großer Hartnäckigkeit vorgetriebenen, wirklich
schürfenden historischen Analyse einen beachtenswerten und neuartigen Beitrag zum
Verständnis unserer Zeit und Welt.

Zu den einen — nennen wir sie Humanisten — gewendet, bemerkt sie: «Wir
können es uns nicht länger leisten, das, was gut war in der Vergangenheit,
herauszunehmen und es unser Erbe zu nennen, das Schlechte aber abzutun und es einfach
in Kauf zu nehmen als totes Gewicht, das sich selbst aufheben wird durch
Vergessenheit». Die anderen — nennen wir sie Weltverbesserer — erinnert sie daran,
daß die Vorstellung, alles sei jetzt möglich, dem Versuch zugrundeliegt, die Welt
im Totalitarismus zusammenzuschweißen und die totalitäre Herrschaft als Ausweg

aus allen unseren Nöten anzusehen. — Beiden Stellungnahmen hält sie
entgegen, daß der Sieg des Totalitarismus zur totalen Zerstörung führen kann. Die
Vergangenheitsgläubigen und Gegenwarts-Skeptischen, wie die Gegenwarts- und
Zukunftsgläubigen darf man gleicherweise dahin belehren, daß sie sich von der Idee
der «historischen Notwendigkeit» mitreißen lassen (vgl. Zürcher Aularede von Theodor

Litt, «Das deutsche Schicksal und das historische Denken» NZZ Nr. 2139, 1. XI.
1947) in einer Zeit, da «to yield to the mere process of disintegration has become
an irresistible temptation because everything outside it has begun to appear
lifeless, bloodless, meaningless and unreal». Arendt verlangt Besinnung und
Einkehr. Es scheint uns richtig zu sein, wenn sie in dieser Zeit des geistigen Chaos,
der Verwirrung und Verworrenheit an das Verantwortungsgefühl und an die
ethischgeistigen Kräfte des Historikers und politischen Denkers appelliert. Wenn wir noch
an den Wert wissenschaftlicher Bemühungen glauben, so müssen wir diese mit letzter
Konsequenz darauf richten, aufhellend zu wirken und unseren Mitmenschen — nicht
als Propheten oder Seher, das ist anderer Leute Funktion — Maßstäbe der
Orientierung an die Hand zu geben; wir müssen das Geschehen einer «Hierarchie der
Werte» einverleiben; aber diese kann ihrerseits nur aufgestellt werden aus der
Erkenntnis der Grundsituation, in der wir stehen. Aus dem Glauben an die Größe
unserer Aufgabe wird uns die Kraft kommen, auch die komplexen Schichtungen
zu erkennen, das schwer entwirrbare Gewebe ineinanderverflochtener Fäden
aufzulösen.

Seien wir empfänglich dafür, daß die Greuelgebilde totalitärer Superstrukturen
uns auf die Aufgabe stoßen, die wir zu übernehmen haben, nämlich die

Klärung unserer Gegenwartssituation. «Verstehen bedeutet, kurz, die spontane,
gespannte Stellungnahme zu und die kämpferische Auseinandersetzung mit der Realität

— was immer diese sei».
Die Postulate von Hannah Arendt lassen sich etwa so zusammenfassen: Unter

Historikern und politischen Denkern besteht eine zwar unbestimmte, aber allgemein
verbreitete Auffassung, daß die wesentliche Struktur aller Kulturen jetzt die
Bruchbelastung erreicht hat. Sonst wäre es undenkbar, daß unsere Zeit die Greuel der
summarischen Menschenvernichtung und der anderen Formen der Entmenschlichung
hätte über sich ergehen lassen. In der jüngsten Zeit und in der Gegenwart ist
nicht nur — wie zu allen Zeiten — das Böse hervorgetreten, sondern das Böse
hat als teuflisch Böses, als das radikal Böse sein Haupt gereckt und alle Dämme
der Kultur durchbrochen. Daher ist die Haltung des «Humanismus» zur Vergangenheit

revisionsbedürftig. Der Mensch hat eine Dimension enthüllt, die sich der
historischen Erklärung entzieht. «Der unterirdische Strom westlicher Geschichte ist
schließlich nach oben gekommen und hat die Würde unserer Überlieferung
usurpiert».

Der religiös gläubige Mensch wird in solchen Darlegungen nur die Bestätigung

dessen sehen, was ihm schon immer deutlich war: daß historische Besinnung
und Geschichtsdarlegung nur mehr oder weniger eitles Spiel des Menschengeistes
ist, weil hinter der Geschichte Gottes Walten steht... «Eitles» Bemühen, weil
es uns nicht gegeben ist zu wissen, was Gott in unserem irdischen Dasein mit uns
vorhat (seltsamerweise finden wir immer wieder geschichtsinterpretierende
Theologen, die das zu wissen vorgeben), und weil die Geschichte auf Erden ja doch
nur das Feld unserer Begehrlichkeiten, unserer Hybris, unserer Schwachheiten ist.
— Zugegeben, die «Krise unserer Zeit» hat jene, die es noch nicht wußten, ber
lehrt, daß, wie es der Existentialismus will, der Mensch nicht auf den weichen
Moosteppichen der Geschichte einherschreitet, sondern sich das Leben immer von



Bücher-Rundschau 251

Grund auf erkämpfen muß. Dem Historiker steht die Haltung der religiösen Demut
wohl an. Sie enthebt ihn nicht der Aufgabe, den «guten Kampf» durchzukämpfen,
einem wissenschaftlichen Quietismus zu entsagen, aus neuer Sicht Geschichte zu
ergründen. Was ist die neue Sicht?

Hannah Arendt sieht das Spezifikum des Totalitarismus in dessen radikaler
Verachtung der Realität zugunsten seiner ideologischen Superstrukturen bis zum
Punkt der kompletten Mißachtung und daher erlaubten Verwandlung der Natur
des Menschen selbst. Das bedeutet die Sinnentleerung des Daseins, so wie wir es
bisher verstanden. Deshalb als Sinnbild unserer Zeit die Konzentrations- und
Vernichtungslager, die auch nur Ausdruck der Dberflüssigkeit menschlicher Existenz
in einer überfüllten Welt sind! Die neuen Wege: Anerkennung der Tatsache des

globalen, alles umfassenden Zusammengehörens der Menschen. Das Entwerfen von
Weltregierungsverfassungen würde wenig helfen, wenn wir nicht zuvor «create a

new foundation for human community as such». Die Menschheit war bisher
bloß ein Begriff, bloß ein Ideal, niemals eine Realität; heute ist sie es. Wir
stehen nicht am Ende der Geschichte, aber am Anfang einer neuen Ära, der wir
bewußt vorausschauend entgegenblicken können — mit dem Wissen, daß wir auf
den Wegen des Totalitarismus unsere Zerstörung, in gläubiger Raffung unserer
Kräfte unsere Erhaltung betreiben können.

Die Verfasserin nimmt das von Saint-Simon aufgeworfene Problem der
Garantie der Menschenrechte auf. Dieser sagte, das Problem der Freiheit sei damit
nur gestellt. 150 Jahre später erklärt die Amerikanerin, es gebe keine dem
Menschen «eingeborene» Würde, es gebe keinen Begriff menschlicher Rechte, es sei
denn, sie würden verstanden als ein Recht zum Menschsein als solchem, es sei

denn, die Würde finde ihre Garantie in den Mitmenschen. Ist das nicht auch der
Sinn der biblischen Verkündung mit ihrer Lehre des nach dem Bilde Gottes
geschaffenen Menschen und der Predigt von der Nächstenliebe? Gewinnt nicht auch
Saint-Simons Ausblick auf eine kommende Resubordination des Individuums in
der Gesellschaft eine großartige Bestätigung? —

Wir begannen unsere Bücherschau mit einem Werke zur englischen Revolution,

dessen Verfasser die condition humaine in der Situation der politischen Krise
zum Gegenstand seiner Darstellung machte. Wir sahen in dem Werk Van Dorens
zur amerikanischen Revolution Menschen am Werk, die eine politische Krise
durch Errichtung eines starken, auf dem Prinzip des Ausgleichs aufgebauten
nationalen Staates planend zu ihrem Ende bringen wollten.

In E. H. Carrs und H. Arendts Arbeiten spüren wir den Reflex einer den

ganzen Globus und die alten Festen tausendjähriger Kulturen erschütternden
Bewegung der neuesten Geschichte, die wir Heutigen als die größte Revolution und
Umwälzung empfinden, die die Menschheit erlebt hat. Von Klasse zu Klasse, von
Mensch zu Mensch und in jedem Volk über die ganze Erde hat eine Aktivierung
schlummernder Kräfte eingesetzt, die die Mensehen aus ihren allseitigen
Verankerungen und aus der relativen Sicherheit einer überschaubaren Welt herausriß
und Leute an wichtige Kommandostellen brachte, die, eine überall sichtbare Lockerung

nutzend, mit spielerischem Instinkt die Menschheit an den Abgrund führten.
Seither haben Werke, die sich mit den Notzeiten der Geschichte befassen, eine
neue Geltung erhalten. «Krise» hat die Bedeutung von Wendepunkt, Notlage,
aber auch von Entscheidung. Die Geschichtsschreibung unserer Tage wird, wenn
sie Arbeiten wie die besprochenen aufzuweisen hat, ihren Beitrag zur politischen
und geistigen Orientierung leisten, die sie in ihrer großen Zeit gleichsam
monopolisiert hatte.

Max Silberschmidt

Das Mutterrecht

In der Gesamtausgabe der Werke Johann Jakob Bachofens, die vom Benno
Schwabe Verlag in Basel veranstaltet und von Karl Meuli in Verbindung mit einer
Reihe von andern Gelehrten betreut wird, ist im zweiten und im dritten Band das

Werk erschienen, dessen Überschrift mit dem Namen Bachofens untrennbar ver-



252 Bücher-Rundschau

knüpft ist1). Wer von Mutterrecht hört, denkt an Bachofen, und wer von Bachofen

hört, denkt an das Mutterrecht. Es ist das Werk, das des Gelehrten Ruhm
und Tragik zugleich bedeutet. Es schenkte ihm die Reife seines Lebens, empfing
aber von seiner Mitwelt nicht den Dank, der ihm gebührte; selbst die Anerkennung,

die in ernsthafter Auseinandersetzung beschlossen liegt, wurde ihm erst
von der Nachwelt zuteil; und gerechte Beurteilung widerfuhr ihm spät. Heute zählen
es die Wissensgebiete, die das «Mutterrecht» bereichert hat, zu jenen klassischen
Werken, die in der Geschichte des menschlichen Denkens den ersten Rang
einnehmen, und die Zahl jener, die heute glücklich sind, es in der so gediegenen
Gestalt der Neuauflage in ihre Hibliothek einreihen zu können, ist wohl groß.

Es steht mir nicht an, mich im Rahmen einer kurzen Anzeige der neuen
Ausgabe zum Werke selbst zu äußern und mich am schwer überblickbaren Streit
der Meinungen über seine Redeutung zu beteiligen, zumal ein Jurist an die
Würdigung dieses Buches «für Leser aller Fakultäten» nur einen sehr bescheidenen
Beitrag leisten könnte. Diese Zeilen sollen vielmehr der Arbeit gedenken, die die
Herausgeber der Neuauflage geleistet haben. Sie verdienen den wärmsten Dank.
Karl Meuli hat dem Werk eine Studie beigegeben, die sich allzu bescheiden «Nachwort»

nennt. Sie enthält in einem ersten Abschnitt eine groß angelegte und wohl
gestaltete Biographie Bachofens, die zu lesen genußreich, ja spannend ist. Dieses
Lebensbild ist unverkennbar in der Heimatstadt Bachofens gezeichnet worden. Das
verleiht ihm einen besondern Reiz. Es spricht hier ein Gelehrter zu uns, der
zugleich ein großer Künstler ist. Er zeigt die großen Zusammenhänge auf, schildert
kennenswerte Einzelheiten und verliert nie den Bezug zu dem Werk, dessen
Verständnis er fördern will. Den Zugang zum «Mutterrecht» erleichtern auch die im
zweiten Abschnitt folgenden Ausführungen über seine Entstehung, sein Wesen und
seine Nachwirkung. Erwartungsvoll sieht hier der Leser der Beurteilung des Werkes
durch einen in so hohem Maße dazu legitimierten Gelehrten entgegen. Und er
wird den Eindruck gewinnen, daß er sich darauf verlassen darf. Denn sie weckt
Vertrauen, weil sie maßvoll ist. Wir erfahren, wie manches sich nicht halten
läßt. Um so eindrücklicher wirkt die Bestätigung der bleibenden Verdienste
Bachofens. Der die Ausführungen Meulis beschließende Abschnitt «Textgeschichte und
Textgestaltung» gibt — ohne dies zu beabsichtigen — Aufschluß über die mühevolle

und undankbare Kleinarbeit, die von den Herausgebern der neuen Auflage
bei der Bereinigung und Anordnung des Textes zu leisten war. Hier ist auch
erwähnt, welche Verdienste den Mitarbeitern Meulis, Harald Fuchs, Gustav Meyer
und Karl Schefold zukommen und wem die Herausgeber ihrerseits zu Dank
verpflichtet sind.

Hans Nef

Jeremias Gotthelfs Druide

Die tiefschürfende Studie Karl Fehrs über Gotthelfs Druiden darf für sich
in Anspruch nehmen, die innere Kenntnis des Dichters wesentlich zu fördern *).
Die 1843 erschienene Novelle ist das einzige Werk Gotthelfs, dessen Handlung
völlig außerhalb der christlichen Welt liegt. Gleichwohl steht in ihrem Mittelpunkt

eine dem Christentum aufs engste verwandte Haltung. Sie schildert die
Ereignisse des Jahres 58 vor Christus, den Auszug, die Niederlage und die Heim-

*) Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die
Gynaikokratie der Alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur.
Gesammelte Werke, 2. und 3. Band, mit Unterstützung von Harald Fuchs, Gustav
Meyer und Karl Schefold herausgegeben von Karl Meuli. Benno Schwabe & Co.,
Basel 1948. — Besprechung von Band 1 siehe Februarheft 1944, S. 654—657.
Die Redaktion.

*) Karl Fehr: Priestertum und Innerlichkeit Jeremias Gotthelfs, dargestellt
am «Druiden». Huber & Co., Frauenfeld.



Bücher-Rundschau 253

kehr der Helvetier. Aber die äußere Handlung ist nur historisches Beiwerk, das
der Dichter souverän gestaltet. Wichtiger ist die Persönlichkeit des Druiden Schwito,
hinter dem sich in mehr als einer Beziehung Gotthelf selber verbirgt. Der große
Epiker hat je und je die Geschichte zur sittlichen Erziehung und zur Weckung
religiösen Lebens verwendet, wie zu seiner Zeit und in seiner nähern Umwelt
auch der Geschichtsunterricht in Hofwyl ethische und religiöse Impulse auslösen
wollte. Man dürfte deshalb den Gegensatz zwischen dem Stifter von Hofwyl und
dem Pfarrer von Lützelflüh nicht darin sehen, daß Fellenberg diesen leidenschaftlich

kritisiert hätte, weil er in der Auffassung des Sinns der Geschichte mit ihm
nicht übereinstimmte.

Am 22. Januar 1842 schrieb Bitzius seinem Vetter, er habe mit dem
«Druiden» den Eindruck des verlassenen Landes hervorrufen wollen, «etwas, das
noch nicht dargestellt ist», überzeugend arbeitet Fehr heraus, daß diese ursprüngliche

Absicht den Dichter weitertrieb zur Schilderung priesterlicher Einsamkeit
gegenüber einem Volk, das andere Wege geht als die von der Gottheit gewollten.
Der Druide Schwito wird zum Träger absoluter Verlassenheit und Einsamkeit, weil
er nicht den Willen der Leute vollzieht, sondern seiner innern Stimme folgt. Der
Verfasser findet den Schlüssel zu dem «rätselreichen Werk» in der Seele des
Dichters selbst. Im Druiden erscheint die Projektion von Gotthelfs eigenem
Gefühl der Vereinsamung und Überalterung. Und es gelingt Fehr, für seine These
aus andern Werken Gotthelfs und vor allem aus seiner Kapitelspredigt aus dem
Jahre 1840 Belege für seine These beizubringen. Er sieht die menschliche
Haltung Schwitos in Verwandtschaft mit dem Pfarrer von Gutmütigen im «Annebäbi»,
wobei allerdings nicht übersehen werden darf, daß dieser gerade nicht in Vereinsamung

lebt, sondern von der Liebe und vom Vertrauen seiner Gemeinde
getragen wird.

Priestertum ist für Gotthelf Kämpfertum im Dienst der göttlichen Wahrheit,
Vorsorge zur Erhaltung des bedrohten Lebens, Hingabe und Selbstaufopferung
zur Rettung der Gemeinschaft. Man muß freilich viel von den charakteristischen
Merkmalen des Priesters beiseite legen, wenn man die Haltung des Druiden, d. h.
Gotthelfs als priesterlich bezeichnen will. Gotthelf ist in stärkerem Ausmaß
Prophet als Priester. Fehr sieht das Priesterliche denn auch nicht im Sakramentalen,

etwa im Opferbegriff, den die Religionsgeschichte mit dem Priestertum
verbindet, sondern in der «Bezogenheit zu den transzendenten Mächten» und in
«eindeutiger Ausrichtung nach dem Ewigen». So allgemein aufgefaßt, kann er
dann auch die innern Erlebnisse Schwitos als christlich, ja sogar als reformiert
bewerten. Tatsächlich bleibt Gotthelf in seiner Erzählung nicht auf primitiv
heidinischer Stufe stehen, sondern füllt sie mit christlichem Gehalt. Das hebt Fehr
mit Recht hervor, und hier kommt seine Deutung Gotthelf näher als etwa die
tiefenpsychologisch-mythologische. Ob auch all die von der Romantik beeinflußten
Symbole und Metaphern, die Visionen und einzelnen Ereignisse der Erzählung immer
christlich verstanden werden können, ist eine andere Frage. Der Verfasser
verweist selber auf die Verwandtschaft einzelner gotthelfischer Bilder mit der
klassischen Antike und hebt neben der biblischen auch die platonisch-philosophische
Komponente im «Druiden» hervor.

Wertvoll ist der Nachweis des Verfassers, daß es sich auch in diesem Werk
Gotthelfs um eine klare und folgerichtige künstlerische Komposition handelt, die
des Dichters Meisterschaft erweist. Die Motive der Einsamkeit und des ewigen
«Priestertums» bestimmen tatsächlich die Führung des epischen «Flusses». Auch
im «Druiden» erweist sich die unbedingte Sicherheit Gotthelfs in der Zeichnung der
Gestalten. Die äußere epische Dramatik wird durch einen seelischen Stimmungsablauf

von eindrücklicher Kraft überhöht. Besonders eingehend und beziehungsreich

legt Fehr den Sinn und die Bedeutung der Visionen dar.
Die Studie vertieft und weitet aus, was Alice Stamm in ihrer Arbeit: «Die

Gestalt des deutschschweizerischen Dichters um die Mitte des 19. Jahrhunderts»
(1937, S. 19 ff.) über den «Druiden» ausgeführt hat. Sie bereichert die Gotthelf-
Literatur und regt zu lebendiger Auseinandersetzung an.

Kurt Guggisberg



254 Bücher-Rundschau

Neue Schweizer Heimatbücher und Verwandtes

Wiederum sind wir in den verflossenen Monaten durch eine Reihe wertvoller
Schweizer Heimatbücher bereichert worden.

Auf den Großen St. Bernhard führt uns André Donnet (Übersetzung von Max
Pfister). An Hand der Bilder steigen wir vom Rhonetal aufwärts durch das Val
d'Entremont mit seinen malerischen, in ihrer Rauart an den Süden gemahnenden
Ortschaften bis hinauf zum Hospiz mit seinen Kunstschätzen, den sympathischen
Patres und ihren Pfleglingen, den weltberühmten Bernhardinerhunden; wir
überqueren den Paß und landen schließlich in Aosta, dem italienischen Ausgangspunkt
des Alpenüberganges. Vielleicht ist das «danteske Bild» des Leichenhauses auf dem
St. Bernhard in seiner schaurigen Realität nicht jedermanns Sache! Möchte es
niemandem die Freude an der so abwechslungsreichen und belehrenden Bilderfolge
•rauben! Der Text erzählt in spannender Weise die Geschichte der Straße und des
Hospizes, deren dramatischen Höhepunkt wohl Napoleons Paßübergang bildet, an
den auch die Reproduktion eines Aquarells von Job erinnert *).

Im Heft «Luzerner Speicher aus dem Amte Willisau» haben die «Emmentaler

Speicher» (Band 2 der Berner Heimatbücher) ein willkommenes Gegenstück
erhalten. Mit viel Sachkenntnis und Liebe zu diesen oft allzu wenig beachteten
Kostbarkeiten bäuerlicher Architektur zeigt der Verfasser, Johann Kandid Felber,
in Bild und Wort die Entwicklung und die Besonderheiten dieser Bauten, die es
verdienen, «gehütet und gepflegt zu werden». Besonders wertvoll scheint mir für
den Volkskundler und für den Sprachhistoriker auch die graphisch getreue Wiedergabe

von Inschriften, welche manche Speicher zieren. Dem Texte sind erläuternde
Zeichnungen von Josef Suter, Altbüron, eingestreut. — In vorbildlicher Weise
förderte das luzernische Erziehungsdepartement die Herausgabe dieses Bändchens
durch einen Beitrag. Die meisten photographischen Aufnahmen stammen vom
Verfasser selbst 2).

Ein Heimatbuch besonderer Art schenkt uns Hans Zbinden mit seiner
Monographie über Giovanni Segantini. Wer bereits des Verfassers Heimatbuch über
Albert Anker kennt, wird auch erwartungsvoll zu diesem Doppelband greifen, und
er sieht sich wirklich nicht enttäuscht. Wunderbar nahe tritt einem der große
Maler des Engadins und des Oberhalbsteins durch diese sorgfältig ausgewählten
Reproduktionen (es sind 10 Farbtafeln und 31 Abbildungen) seiner Gemälde und
den sie erläuternden und sich zu einem Gesamtbild des Künstlers rundenden Text.
Zbindens Buch, das in seiner fein abgewogenen Sprache auch rein dichterisch
beglückt, bildet einen willkommenen Beitrag zu der bereits vorhandenen Segantini-
literatur. Dem Verfasser ward es geschenkt, die beiden Impulse, aus denen heraus
der Maler schuf: Vision und bewußtes durch seine Kunst Erziehen und Veredeln
wollen, einfühlend zu erfassen und überzeugend darzustellen, und so bahnt er uns
den Weg zu einer ganz neuen Erlebnisweise dieser Malerei 3).

Die Poesie der Kleinstadt führen uns die phototechnisch hervorragenden Bilder
des Rheinfeldenheftes vor Augen. Sicher tragen sie dazu bei, daß mancher Kurgast

des Städtchens entdeckt, daß es da außer den Salinen auch noch manch
anderes zu erleben gibt, von abendlicher Stimmung auf der Rheininsel über Turm-
und Gäßchenromantik bis zu den Schätzen kirchlicher Kunst. Daß Rheinfelden
die kleine Stadt «mit den großen Erinnerungen» ist, stellt der Text von Heinrick
Liebetrau in einprägsamer Weise dar, indem er uns die mehr als tausend Jahre
alte Geschichte (von einer Burg auf dem «Stein» hört man schon im Jahre 930)
lebendig werden läßt. Reizvoll sind auch die dem Text beigegebenen Federzeichnungen

nach alten Stichen 4).
Daß das Haus ein Organismus ist, etwas Lebendiges, sich Entwickelndes, und

daß man sein Entstehen, sein Werden und seine Geschichte mit ebenso großer
innerer Anteilnahme verfolgen kann wie das eines Menschen, einer Pflanze oder
einer Landschaft, beweist uns das Heimatbuch von /. U. Könz, welches dem Enga-
dinerhaus gewidmet ist. Die Rilder zeigen es uns als Bestandteil der Landschaft, als
Bau, der sich in ein Dorfganzes einfügt, als Zweckbau und als Kunstwerk (Architektur

und Sgraffitoornamente). Auch Einzelheiten der Innenarchetiktur sind in
liebevoller Weise festgehalten (Öfen, Truhen, Buffets, Getäfer etc.). Der Text
entfaltet übersichtlich und anschaulich die Entwicklung des Engadinerhauses aus dem



Bücher-Rundschau 255

sogenannten Gotthardhaustypus (Grundrisse!), bringt uns seine geographische Lage
zur Kenntnis, widmet der Dekorationstechnik des Sgraffito eine eingehende
Behandlung und geht schließlich auch noch auf Einzelheiten der Außen- und
Innengestaltung ein 5).

Ebenfalls einen Doppelband widmet A. L. Schnidrig dem Walliser Bergdorf
Grächen. Ganz besonders gewichtig scheint mir in diesem Heimatbuch der Textteil
zu sein, bringt er doch auf über 50 Seiten eine nahezu lückenlose Dorfmonographie.
Berichten die ersten Kapitel über Entstehung und Entwicklung der Hochebene von
Grächen aus ihren geologischen Grundlagen, so erzählt der folgende Abschnitt von
der historischen Entwicklung des Gemeindewesens; in einem weiteren Kapitel werden
wir mit dem Sagen- und Legendenschatz der Grächener, mit Ortsgebräuchen und
Ortsnamen bekannt, worauf ein abschließendes Kapitel «Grächen im Aufbruch zur
Neuzeit» darstellt. Im Bildteil klingen Landschaft und Dorfidyll, Jung- und Alt-
grächener, Walliserbrot und Speckseiten, Spinnrad und Kupferkessel zu einer
farbigen Symphonie zusammen, ein leises Heimweh nach Bergluft und Bergstille
weckend bei denen, die Grächen als Ferienort abseits von Schienenstrang und
Autostraßen schon längst lieben, aber auch werbend unter denen, die diesen schönen
Erdenfleck noch nicht aus eigener Anschauung kennen e).

Die Umschlagentwürfe zu diesen Schweizer Heimatheften verdanken wir H.
Haupt-Battaglia und (zum Engadinerhaus) Turo Pedretti, Samedan.

Erwähnt sei, daß das Berner Heimatheft, Bern, die Bundesstadt, von Walter
Laedrach in zweiter Auflage erschienen ist, ein schöner Beweis dafür, welcher
Beliebtheit sich die Berner Heimatbücher erfreuen, die ja vor Jahresfrist bereits das
Jubiläum ihres zehnjährigen Bestehens feiern konnten 7).

Es sei an dieser Stelle noch auf zwei Publikationen hingewiesen, die aus
ähnlichen Bestrebungen hervorgegangen sind wie die Heimatbücher. Da ist einmal
das als Band 2 der «Hochwächter-Bücherei» erschienene Heft Grabmal und Friedhof

zu nennen. Die Anlage des Friedhofes soll ein Dreifaches sein, nämlich
Ausdruck der Gemeinde, Ausdruck der Zusammengehörigkeit mit der Kirche und
Ausdruck der christlichen Hoffnung. Diese Gesichtspunkte wurden früher bei Friedhofanlagen

oft ganz außer acht gelassen und man hatte des weitern weder Sinn für
eine wirklich künstlerische Gestaltung noch auch für die Unterdrückung individueller
Wünsche zugunsten eines harmonischen Ganzen. Das vorliegende Heft dürfte durch
Bild und Wort manchem die Augen öffnen für den Unterschied zwischen Kunst
und Kitsch auch an der Ruhestätte unserer Toten 8).

Ein ansprechendes Ruch gab A. Tatarinoff-Eggenschwiler über den Weißenstein
bei Solothurn heraus. Es wird allen Liebhabern dieses einzigartigen Aussichtspunktes

und seiner Zugänge Freude machen und dem Juraberge auch neue Freunde
werben. Fachkundige haben den geologischen Aufbau, die Flora, die Fauna, den
Wald bearbeitet, und selbstverständlich werden auch dem Kurhaus und seiner
Baugeschichte aufschlußreiche Kapitel gewidmet. Von besonderem kulturhistorischen
Interesse ist das Kapitel, in dem die Herausgeberin des Buches das Kurhaus Weißenstein

im Spiegel seiner Gästebücher vorführt. Unter den Dichtern, die den Berg
besungen haben, figuriert auch Josef Reinhart. Die dem schmucken Band
beigeheftete Exkursionskarte vom Weißenstein und seiner Umgebung kann manchem
Wanderlustigen als willkommener Führer dienen 9). Helene v. Lerber

i) André Donnet: Der Große St. Bernhard, Nr. 38. 2) Johann Kandid Felber:
Luzerner Speicher aus dem Amte Willisau, Nr. 40. 3) Hans Zbinden: Giovanni
Segantini, Leben und Werk, Nr. 44/45. 4) Heinrich Lieb'etrau: Rheinfelden, die
kleine Stadt mit den großen Erinnerungen, Nr. 46. 5) I. U. Könz, Das Engadinerhaus,

Nr. 47/48. 6) Alois Larry Schnidrig: Grächen, Walliserbergdorf an der
Mischabel, Nr. 49/50. 7) Walter Laedrach: Rem, die Bundesstadt. Berner
Heimatbücher, Nr. 33, zweite Auflage. Die besprochenen Bücher sind in den Jahren
1950, 1951 und 1952 im Verlag Paul Haupt, Bern, erschienen. 8) Grabmal und
Friedhof, herausgegeben vom Evangelisch-reformierten Synodalrat des Kantons Bern
und vom Berner Heimatschutz. Hochwächter-Bücherei, Band 2. Haupt, Bern 1951.
9) Der Weißenstein bei Solothurn. Beiträge zur Natur und Geschichte unseres
Juraberges, herausgegeben mit Unterstützung der Bürgergemeinde Solothurn und der
Bergbahn Weißenstein von L. Tatarinoff-Eggenschwiler, Solothurn 1952.



256 Bücher-Rundschau

Bibliographie des Schumanplanes

Der Schumanplan und die aus ihm hervorgegangene Erropäische Gemeinschaft
für Kohle und Stahl, die nur ein erster Schritt auf dem Weg der Realisierung einer
völlig neuen politischen Konzeption Europas sein will, sind ebenso leidenschaftlich
bekämpft wie begeistert begrüßt worden. Das diesen Problemen gewidmete Schrifttum

hat jetzt schon einen sehr beträchtlichen Umfang angenommen. Es ist daher
zu begrüßen, daß es das Institut für Europäische Politik und Wirtschaft in Frankfurt

a/M. unternommen hat, in einer Bibliographie einen, wenn nicht vollständigen,
so doch sehr umfassenden Überblick über die bis Ende 1952 erschienene Literatur
zu geben 1). Neben seinen eigenen Unterlagen hat das Institut auch das Material
anderer wichtiger Dokumentationsstellen in Bonn, Hamburg, Paris, Brüssel, Straßburg,

Mailand und London und nicht zuletzt auch dasjenige des Archivs der
Europäischen Gemeinschaft für Kohle und Stahl selbst miteinbezogen.

In einem ersten Teil sind — nach Ländern geordnet — die amtlichen
Unterlagen in chronologischer Reihenfolge aufgeführt. Eine Reihe von Dokumenten
des Europarates findet ebenfalls Erwähnung. Der zweite Teil enthält in alphabetischer

Reihenfolge der Verfasser die Titel von rund 150 Büchern und Broschüren,
die in verschiedenen Ländern erschienen sind. Es folgen die «Beiträge in
deutschsprachigen periodischen Veröffentlichungen und Beiträge in Sammelwerken» (314
verschiedene Positionen), sowie im vierten Teil die «Beiträge in fremdsprachigen
periodischen Veröffentlichungen und Beiträge in Sammelwerken» (rund 700
Positionen). Die minuziöse Kleinarbeit, die hier geleistet werden mußte, kommt einem
zum Bewußtsein, wenn man beim Durchgehen dieses Abschnittes neben viel
Veröffentlichungen aus Ländern, die der Montanunion angehören und solchen aus
Großbritannien, USA und der Schweiz auch auf spanische, jugoslawische, kanadische,
indische und sowjetrussische Publikationen stößt. Ein praktisches Autorenverzeichnis,

das erlaubt, die Titel der betreffenden Arbeiten sofort nachzuschlagen und ein
Verzeichnis der erfaßten periodischen Veröffentlichungen und Sammelwerke
schließen den Band ab.

Die gutdurchdachte Gliederung der Bibliographie — auf den Einbezug von
in der Tagespresse erschienenen Artikeln mußte natürlich verzichtet werden —
erleichtert deren Verwendung und gestaltet sie zu einem nützlichen Nachschlagewerk.

Selbstverständlich kann in einer derartigen Bibliographie über den Inhalt der
erfaßten Publikationen nichts gesagt werden, soweit nicht deren Titel für sich selber
sprechen. Das ist allerdings manchmal der Fall, so wenn z. B. eine Veröffentlichung

der französischen kommunistischen Partei die Überschrift trägt «Le Plan
Schuman, plan de désastre national, plan de guerre mondiale»

Carlo Meylan

Institut für Europäische Politik und Wirtschaft, Frankfurt a. M.: «Bibliographie

zum Schumanplan 1950—1952». Bibliographischer Index der amtlichen
Unterlagen, Bücher, Broschüren und Beiträge in Periodica über die Schaffung der
Europäischen Gemeinschaft für Kohle und Stahl. (Als Manuskript gedruckt.)


	Bücher-Rundschau

