
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 4

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Stadttheater Zürich

Strauß-Festspiele
Von den bisher zur Aufführung gebrachten Werken ist die frühe Oper

« Feuersnot» aus dem Jahr 1900 jene, welche am meisten von den musikalischen
Umständen ihrer Entstehungsjahre und vom Leben des Komponisten aus verstanden
werden muß. Sie wird auch dann nie den Rang der Meisterwerke erreichen, aber
trotzdem als ein sehr begabtes, über das bloße Interesse an der stilistischen
Entwicklung des Komponisten hinausreichendes Werk erscheinen. Die musikalischen
Umstände: Die erste Oper des jungen Strauß, «Guntram», zu der er nach Wagner-
schem Vorbild selbst den Text dichtete und die sich auch inhaltlich im Wagner-
schen Bannkreis bewegt, hatte (berechtigterweise) keinen Erfolg gefunden. Mit
«Feuersnot» ist, z.T. unter Übernahme des Wagnerschen Vokabulars, die inhaltliche

Lösung von Wagner gelungen, und gleichzeitig hat auch die Orchestersprache
das Kolorit angenommen, welches seither unverwechselbar als «Straußisch» empfunden

wird. Ein künstlerischer Querschnitt durch sein Opernschaffen beginnt
berechtigterweise mit dieser Oper, und ihre schweizerische Erstaufführung muß als
ein großes Verdienst gelten. — Die persönlichen Umstände: Strauß, als
Opernkapellmeister in seiner Heimatstadt München tätig, hatte dort nicht die Freiheit
des Schaffens und — wie er meinte — nicht die Anerkennung gefunden, die ihm
gebührte; in «Feuersnot» nimmt er eine künstlerische Rache am Münchner Publikum,

welche allerdings dem Stück nicht zum Gewinn, sondern vielmehr zum
Schaden gereicht. Ist doch die längliche Rede des «Kunrad» (in welchem Strauß
sich selber erblickt), welche die samt und sonders als Spießer hingestellten Münchner
abkanzelt, musikalisch vom Einfallslosesten was Strauß geschrieben hat. Gewürzt
wird diese Partie, wie einige andere, durch Zitate und Anspielungen aus Wagners
Werk, ja aus Goethes «Faust» (den Text verfertigte der spätere Dberbrettl-Dichter
Ernst von Wolzogen), und die leidige Lust am Heroischen, welches dem Spießerischen

vorangestellt wird, führt hier in gefährliche Nähe des schlechten Geschmacks.
Rückblickend ist es leicht zu sehen, wie sehr Strauß selbst dem Spießerischen
im bessern Sinn des «Bürgerlichen» verhaftet war (in «klassischen» Werken der
Bürgerlichkeit wie der Sinfonia domestica und der Oper «Intermezzo» liegt es

zutage), und wie auch er nur haßt, was ihm selbst, und vor allem dem heroischen
Drang in ihm (welcher das deutsche Bürgertum damals schon so stark umfing)
gefährlich wird. Romain Rolland, welcher Strauß wie kaum ein Ausländer in
dieser Zeit kannte und verstand, notierte sich, mit einem Seitenblick auf «Heldenleben»

und «Also sprach Zarathustra» von Richard Strauß, im Jahre 1898 in sein
Journal: «J'ai idée que l'Allemagne ne gardera pas longtemps l'équilibre de la
toute-puissance. Le vertige souffle dans son cerveau. Nietzsche, Strauß, l'empereur

Guillaume, — il y a du néronisme dans l'air.»
Um so stärker mußte man in der Aufeinanderfolge der Opern die Frucht der

veredelnden Zusammenarbeit mit Hugo von Hofmannsthal empfinden. Sie beginnt
mit «Elektra»; in der Aufführungsfolge ist der «Rosenkavalier», zur besseren
Verteilung des tragischen und des komödiantischen Elements, vorgeschoben worden.
Der Schritt von einer guten zu einer außerordentlichen Aufführung gelang mit dem
«Rosenkavalier», welcher in Zürich gut bekannt ist (und hier eine Besprechung
fand), leider noch nicht. Durch die Absage von Josef Greindl als Baron Ochs kam



234 Kulturelle Umschau

mit dem Ersatz in Gestalt von Theo Herrmann (Hamburg) ein heterogenes Element
in die Aufführung, was in diesem so stark auf subtiles Zusammenspiel gestellten Werk
sich deutlich auswirken mußte. Maria Reining (Wien) als Marschallin bezwang
menschlich, während der gewohnte stimmliche Glanz ihr versagt blieb. Bei den

Zürchern, die durch Lisa della Casa als Sophie verwöhnt sind, hatte Lisa Otto
(Berlin) als neue Rollenträgerin keinen leichten Stand, doch wies sie sich als
hervorragende Sängerin, von weicher und zugleich klarer Linienführung aus. Herta
Tapper (München) bot einen ganz vorzüglichen Oktavian, den man vielleicht auch
erst bei der zweiten oder dritten Begegnung richtig in seinen Konturen zu
würdigen wüßte Die Spielleitung Prof. Hartmanns (München) ist von vorbildlicher
Treue gegenüber den RegieVorschriften; sie vermochte gerade dadurch leicht das
Einvernehmen zwischen den Gästen (mit Ausnahme des ersetzten Ochs) herzustellen.
Die Musik erklang unter Otto Ackermann im Tempo zumeist erstaunlich schnell
und klanglich stark aufgelockert; das lyrische Element erschien durchweg
zurückgedrängt.

Die erste Aufführung, welche als außerordentlich empfunden werden mußte,
war jene der aElektra». Erstens war hier eine Orchesterleistung zu hören, welche
einen sehr großen Probenaufwand (wie ihn dieses schwere Orchesterstück immer
fordern wird) vollauf rechtfertigte. Prof. Rosbaud hatte sich der Aufgabe unterzogen

und die Partitur mit einer Akkuratesse und einem Glanz herausgebracht,
welche wahrlich einmalig waren. Und zweitens blieb in der Rollenbesetzung kaum
ein Wunsch offen. Als Elektra vollbrachte Inge Borkh eine Leistung, welche

phänomenal genannt werden darf. Daß eine große dramatische Darstellerin allen
Anforderungen dieser Rolle gleichermaßen gewachsen ist, ist ein Glücksfall; mit
Inge Borkh tritt er ein, — man glaubt zum erstenmal dieser Rolle gegenüberzustehen,

welche an Weite des Ausdrucksbereiches ihresgleichen sucht. Daß die
andern weiblichen Darsteller neben ihr noch zu guter Wirkung kamen, spricht für
sie alle. Es sind vor allem Helene Werth als Chrysothemis und Margarete Klose
als Klytämnestra. Großartig auch Josef Greindl als Orest, und überaus glücklich

Franz Lechleitner als Aegisth. Direktor Hans Zimmermann besorgte eine sehr
wirksame und überaus sorgfältige Inszenierung. Es bleibt einzig ein Bedauern: daß
der große Aufwand in einer einzigen Aufführung erschöpft war.

Andres Briner

Pariser Theaterbrief

Als eine Institution zur Pflege der Sprache, zur Bewahrung des dramatischen
Erbes der Nation, aber auch zur Ausbildung eines vorbildlichen Aufführungsstils
ist 1680 die Comédie Française von Ludwig XIV. in Paris gegründet worden. In
ihr, wie in der Académie Française, manifestiert sich die französischem Wesen
innewohnende Lust an der gesetzgeberischen Vereinheitlichung des Geistes. Die
beiden Institute sollten nach der Meinung ihrer Begründer den richtigen Gebrauch
des geschriebenen Wortes im einen Fall, des gesprochenen, in szenisches Leben
umgesetzten im andern festlegen. Sie sollten zu nationalen Erziehern werden, indem
sie die grenzenlos überquellende Fülle des Lebens in das der Gesellschaft bekömmliche,

mittlere Maß kanalisierten. Durch absichtliche Wegtrennung des Unziemlichen

und Beschränkung auf das Allgemeingültige verliehen sie dem französischen
Wort während Jahrhunderten jene elegante, maßvolle Beschaffenheit, in der sich,,
wie es Hofmannsthal an der deutschen Sprache vermißte, «nicht zu hoch, nicht
zu niedrig, die Geselligkeit der Volksglieder untereinander auswirkt».

Die Comédie Française erfüllt darüber hinaus noch eine andere Aufgabe:
sie verwirklicht die Idee des Nationaltheaters. Sie ist der Hort des französischen



Kulturelle Umschau 235

dramatischen Literaturgutes, das sie bewahrt und unermüdlich der Nation
vermittelt. In der weithin prangenden Hauptstadt stellt sie das beherrschende
Plateau dar, von dem herab der Schatz der Überlieferung zu einem von ihr gebildeten

Publikum dringt, auf welchem neue Stücke, der Aufmerksamkeit der
besten gewiß, auf ihren Wert geprüft werden. Es ist diese Rolle einer Hüterin der
Tradition, der gesicherten Kontinuität der dramatischen Entwicklung, welche Goethe
zeit seines Lebens als unumgängliche Notwendigkeit empfand, und die ihn mit allen
Kräften ein deutsches Nationaltheater schaffen hieß. Alle Anstrengung schlug ihm
indessen fehl. Goethe erkannte später einen der wichtigsten Gründe des Mißlingens,
als er am 30. März 1824 zu Eckermann sagte: «Schiller hatte den guten Gedanken,

ein eigenes Haus für die Tragödie zu bauen. Allein dies setzte eine sehr große
Residenz voraus und war in unseren kleinen Verhältnissen nicht zu realisieren.»

Die Comédie Française erlebt in unsern Tagen die Tradition als Fluch ebenso
sehr wie als Segen. Sie ist nicht mehr das einzige Theater in Paris und muß ihre
tonangebende Stellung mit anderen Bühnen teilen. Aber das Bedenklichste ist, daß,
was einst ihr Ruhmestitel war: der ein für alle Mal ausgebildete Stil hoher, getragener

Schauspielkunst, ihr heute zum Nachteil gereicht. Sie wirkt antiquiert in
ihren tragischen Aufführungen, wo spürbar ein Stilwille waltet, sie scheint derou-
tiert, wo sie in modernen Stücken von der Linie edler Gemessenheit abweichen
will. Ist die Bühne Molières, deren Verdienste für das geistige Leben Frankreichs
nicht hoch genug anzuschlagen ist, in heutiger Zeit ein Anachronismus? Die Frage
ist nicht zu beantworten, denn wie jede Einrichtung, die in langer Geschichte
Erfahrung und Autorität erworben hat, zieht sie die Gründe ihrer Existenz aus sich
selbst und findet ihren Halt gerade im Wandel des Geschicks, den sie schon zu
ungezählten Malen erlebte. Die Gewißheit, aller künstlerischen Unbill der Zeit
getrotzt zu haben, darf sie jedoch nicht zur leichtfertigen Zuversicht verführen,
auch den heutigen stilistischen Unsicherheiten und Brüchigkeiten heil zu entkommen.

Solange ein unvoreingenommener Zuschauer kein einziges klassisches Trauerspiel

in der «Salle Richelieu» ansehen kann ohne den Eindruck von verstaubter
Lebensferne zu erhalten, ohne sich zu fragen: was soll mir der anspruchsvolle,
pompöse Apparat, ist etwas an den Aufführungen des Hauses faul. Das Ensemblespiel,

errungen in jahrhundertelangen Bemühungen um edles gemeinsames
Maßhalten im schauspielerischen Ausdruck, scheint heute nur mehr als das Ergebnis
einer geölten Virtuosität. Von einem Schauspieler der Comédie Française erwartete
man früher einen makellosen Vortrag des Verses, heute erleben wir, daß er am
Ende jedes Alexandriners anhält, eine winzige Pause einlegt, um den nächsten
mit frisch geblähter Lunge auszustoßen. Auch sein Spiel hält sich an diese kleinste
Einheit: er lebt gestisch und mimisch in dem einen Vers, den er gerade spricht.
Fetzchenweise baut er seinen Part auf; er kann es sich leider erlauben, da diese

Verzögerung des Rhythmus die traditionelle Getragenheit, den «Hauston», zu
unterstützen scheint.

Doch die Sprechweise allein ist es nicht, die der Aufführung jene Mattigkeit
und Lebensleere verleiht, die wir vorhin beklagten. Die Regie, welche auf die
Dämpfung jedes Gefühls, jeder prallen Bewegung ausgeht und lieber überschaubare
statische Gruppen auf der Bühne anordnet, kann für jene Wirkung ebenfalls nicht
allein verantwortlich gemacht werden. Sie trägt das ihre dazu bei, wie es

das Bühnenbild seinerseits tut. Getreu der repräsentativen Würde, über welche
die «Maison de Molière» zu wachen hat, strebt sie nach einer materiellen
Ausstaffierung ihrer Aufführungen, die das Ideale des klassischen Stücks mit dem
Maximum an real Greifbarem vereint. Eine stilisierte Wirklichkeit von ebenso
unbezweifelbarer Stofflichkeit wie Vergeistigung soll den Bühnenraum einkleiden.
Er wird also auf drei Seiten so mit Dekor ausgeschlagen wie ein Schubfach in
einem Kasten; man kann denn auch von der Bühne der Comédie Française als dem
Szenenkasten par excellence sprechen. Der Palast des Mythridates in Racines



236 Kulturelle Umschau

gleichnamiger Tragödie, das Haus Orgons in Molières Tartuffe verdanken der
respektabeln Bühnenausdehnung eine Stattlichkeit allein der Dimension, die
beeindruckt, sie erhalten indes durch die prunkvolle Materialität ihrer Tapezierung den
Charakter des um und um Geschlossenen. Selbst wo die Architektur zur
ungehinderten Szenenabfolge nicht massiv gefügt sein kann, strebt der Bühnenbildner,
im Cid z. B., nach abschließenden Prospekten. Der Raum möge ja überall
umfriedet sein.

Denkt man sich nun alle aufgezählten Merkmale zusammenwirkend, so wird
begreiflich, daß die Aufführung durch ihren Glanz, ihre Abgestimmtheit aller
Teile auf ein gemeinsames Maß besticht, daß sie jedoch das Stück, das sie
vermitteln soll, entkräftet. Jahrhundertelange Schulung dämpft, wo eine große,
neubelebende Natur fehlt, die Frische der Unmittelbarkeit. Sie legt freilich die Grundlage

zu einem ausgewogenen Ensemblespiel und gibt somit jedem Schauspieler,
unabhängig von seiner künstlerischen Regabung, den festen Boden, von dem er nicht
herabfallen kann.

Ein anderes Ensemblespiel auf einer Bühne, die mit den materiellen Illusions-
vorspielungen vergangener Zeiten gebrochen hat, pflegt seit drei Wintern das
Théâtre National Populaire unter der Leitung von Jean Vilar. Nicht als ob sich
hier eine Umwälzung der Theaterkunst vollzöge, nein, Vilar greift oft auf wesentliche

Punkte des Reinhardtschen Programms zurück, mit jenen unbegrenzten äußeren

Möglichkeiten jedoch, die ihm erlauben, zu verwirklichen, was Reinhardt nur
planen konnte. Sein Theater, das Palais de Chaillot (von der Regierung ihm kostenlos
überlassen), verdient, zuerst geschildert zu werden. Vor einem sanft ansteigenden,
weitflächigen Zuschauerraum, der oben von einer gleichfalls ranglosen Tribüne
überdacht wird, sperrt ungeheuer sich in die Breite und Tiefe dehnend die Bühne
ihren Rachen auf. Ein einzelner Schauspieler in der Mitte der gewaltigen Szene
hat Mühe, in den hinteren Reihen verstanden zu werden. Seine Gestalt schrumpft
vor dem Auge des Publikums zusammen, es ist schwierig für ihn, nicht zum
unbeachteten Figuranten zu werden. Kein Wunder, daß man vor Vilars Reformen
nie ohne die Seitenwände beträchtlich zusammenrückende Prospekte gespielt hat.
Das Palais de Chaillot ist kein Bonbonnierentheater, wo Publikum und Schauspieler

zu beiderseitigem Genuß ein Kunstwerk gleichsam zelebrieren, wo die
Nuance, der vielfach abgestufte Ton vorherrscht und aus der Dichte des Raums
mühelos eine Szene voll und rund aufsteigt. Ganz im Gegenteil, in diesem
Monumentaltheater wirkt nur die groß in die Fläche angelegte Staatsaktion, der
blitzende Widerstreit massiver Kräfte. Es ist auf künstlerische Kollektiverlebnisse
angewiesen und fordert Fülle des Lebens auf beiden Seiten der Rampe. Die
Comédie Française war als Bühne der Elite zubestimmt, sie spielte ursprünglich für
die Wenigen, die hierarchisch fest Klassierten des Hofes, das TNP hingegen ist
die Bühne einer großen Zuschauergemeinschaft (rund 3000 Menschen), die nach Rang
und Herkunft nicht in Balkone und Logen geschieden ist. In ihr lebt sich unserer
Tage Drang nach dem monumental Einfachen aus, sie befriedigt unser Streben
nach großen, harmonisch gegeneinander abgesetzten Tönen. Sie versucht schließlich
den neuen Weg zu gehen, der aus der Enge der Kammertheater und ihren
psychologischen, analysierenden und handlungsarmen Stücken hinausführt. Auf der
Bühne des Palais de Chaillot ersteht, für Frankreich zum ersten Male, ein Ort
weitausgreifender Schaustücke, in denen sich das Leben, durchtränkt von Licht
und Farben, ausbreitet. Hier geschieht das gleiche, was Rudolf Rorchhardt in
seinem Aufsatz «Aufstieg des großen Schauspielhauses» bei Reinhardts Restrebungen
so freudig erkannte:

«Das große Haus ist nicht die alte Bühne mit einem verzehnfachten Zu-
hörerraume; weit gefehlt. Auf die Stillosigkeit so halber Lösungen konnte
nur der Irrtum verfallen, der den sogenannten Wenigbemittelten an der



Kulturelle Umschau 237

Gnadentür bourgeoiser Bildung Teil geben wollte und die gnadenlosen Zwitter
der Volksbühnen schuf. Es ist nicht die Bühne, die vor fünftausenden ebenso
spielt wie sie, wenn durch den halben Zuschauerraum hin eine Zwischenwand
aufgerichtet würde, vor fünfhundert spielen würde; das wäre neuer Most
in alten Schläuchen. Die Menge ist hier nicht zugelassen, sondern sie ist hier
Herr: sie wird hier nicht von der Bühne her gebildet, sondern sie gestaltet
diese Bühne; damit jeder von allen Seiten her in den Bühnenvorgang Einblick
haben kann, der Hochsitzende, der Schiefsitzende, der Seitsitzende, opfert
die Bühne das Flächenbild, das nur von dem von vorn darauf starrenden Auge
als solches sichtbar wird; es opfert die Kulissen, in die hineingeguckt werden
würde und den Schnürboden, und sprengt alle Leisten des alten Kastens. Sie
ist nicht mehr Ausschnitt, sondern Raum, nicht mehr Fläche, sondern
dimensioniert wie das Lebendige. Die Behelfe der Bildung, mit denen es so leicht
war, Bühnenstil zu halten, sind gefallen; die Bühne steht wieder an ihren
Anfängen. Sie ist ein Tanzraum, ein Spielraum, ein Raum zum Agieren, ein
Raum für Aufzüge wie beim deutschen Barockdroma.»

Es ist also leicht verständlich, daß Vilars Reformen zunächst am Rühnenraum
ansetzten, daß sie darauf dem Licht neue Aufgaben zuwiesen und darauf nach einem
neuen Repertoire Umschau hielten. Hatten frühere Direktoren des Palais de Chaillot
in der Manier des bürgerlichen Logentheaters auf dieser überdimensionierten Bühne
Musset, Courteline, allenfalls Claudel in einem rigoros verkleinerten Szenenausschnitt

aufgeführt, so wischte Vilar diese Praktiken als erstes weg. Er engt die
Bühnenausdehnung nicht ein, sondern beläßt ihr die ganze Breite, schiebt statt
dessen die Auftritte unmittelbar an die Rampe heran und stellt die spärlichen
Dekorationen (vielmehr die abstrakten Szenenandeutungen) dorthin, wo auf der
gewöhnlichen Bühne der Schauspieler agiert. Zweierlei erreicht er damit: das
dramatische Geschehen rückt aus den starren Grenzen des Szenenkastens heraus
und an den Zuschauer heran, es wird andrängender, direkter. Zu gleicher Zeit
gewinnt er in der abgedunkelten Tiefe der Bühne einen majestätischen Aufmarschweg

für Massenszenen.
Die wesentliche Neuerung jedoch liegt in der Behandlung des Lichts. Vilar

läßt den Schauspieler während seiner Rede scharf anleuchten, die übrige Bühne
aber in Dunkel hüllen, so daß jede einzelne Szene, jeder einzelne Schauspieler
aus der schwarzen Folie des Hintergrundes in leuchtenden Farben ausgestanzt zu
sein scheint. Ist die Szene vorüber, das letzte Wort gesprochen, so erlischt der
Scheinwerfer, die Finsternis saugt den Schauspieler auf. Diese Dialektik von Hell
und Dunkel, von lichtem Wort und nachtvollem Schweigen rhythmisiert mitreißend
jede Aufführung Vilars. Das Immaterielle triumphiert, wo man als Medium des

kollektiven Kunsterlebens eher das Stoffliche, «Realistische», vermutet hätte.
An welche Stücke wandte er nun diese neue Anschauung der Theaterkunst?

Er verbannte die zu intimen, auf mimische oder dialogische Subtilitäten
angelegten Werke des Repertoires seiner Vorgänger, an ihre Stelle setzt er bunte
historische Fresken. Dieser gewaltigen Bühne halten nur solche Stücke stand, die den
Menschen schicksalshaft im Guten und Bösen eingefaßt in eine Gemeinschaft zeigen,
im Kampf gegen sie oder für sie. Der geheimen Neigung zur Abstraktion, die
allen solchen Riesenräumen anhaftet, in denen der nahe individuelle Kontakt von
Darsteller und Zuschauer verloren geht, muß der Spielplan notwendigerweise
nachgeben. Deshalb wird diese Bühne nicht für Konflikte Einzelner der Ort sein, die
um ihre Selbstbehauptung oder Selbstgewinnung ringen, sie wird keinen Hamlet,
keinen Egmont, keinen Hernani zeigen, sondern einen Cid, einen Lorenzaccio, einen
Danton. Wie im griechischen (vorab aeschyläischen) Theater soll dem Zuschauerkollektiv

auf der andern Seite der Rampe eine ebenso umfassende, in die
dramatische Handlung einbezogene Gemeinschaft gegenüberstehen. Wo das Schicksal



238 Kulturelle Umschau

des Einzelnen bestimmt ist durch die Ausrichtung auf dasjenige der Polis (Lorenzaccio,

der Florenz vom Joch der Medizäer befreien will) oder durch die Not der
Zeit und des Volkes (die Mutter Courage in der Wirrnis des Dreißigjährigen
Krieges; einer der stärksten Erfolge des TNP), da stellt sich ein geistiges
Gleichgewicht zwischen Bühne und Publikum ein.

Das Théâtre National Populaire, ausgehend von den Freilichtaufführungen
in römischen Amphitheatern, erneuert eine antike Tradition und kommt zugleich
einem latenten Redürfnis unserer Zeit entgegen. Es sind Anzeichen vorhanden,
welche eine Stilbildung verraten: der Sinn für die Raumerschaffung durch das

Licht, die Freude an glänzenden, dekorativen Massenaufzügen, welche den Kontrapunkt

zum Einzelnen wie zum Wort abgeben. Diese harmonische Ablösung der
Masse vom Individuum läßt die fortschreitende Erschließung eines neuen Theaterstils

hoffen. Das Kollektivtheater, so zeitgemäß es auch sein mag, wird jedoch
das der edeln Nuance verschriebene Hoftheater nicht verdrängen können. Wie zwei
Flüssigkeiten ungleichen Dichtegrades überlagern sie sich, ohne sich zu vermischen,
zeichnen sich augenfällig eine von der andern ab und beeinträchtigen in keiner
Weise ihren Wert.

Georges Schiocker

Entdeckung Amerikas 1953

Im Salzburger Seminar für amerikanische Studien begegnen sich alte und neue Welt

über viereinhalb Jahrhunderte trennen uns nun schon von jener berühmten
Westfahrt des Genuesers Christoph Columbus, aber wo und wann immer noch heute
über das Verhältnis Europa-Amerika gesprochen oder geschrieben wird, man findet
sich bald bei irgendeiner Variation über das Thema «Entdeckung». Die
«Wiederentdeckung» des alten Kontinents durch die Amerikaner seit den Tagen des

zweiten Weltkrieges ist sogar zu einem geflügelten Wort der Politiker, Historiker
und Journalisten geworden, gleich ob sie ihm den Akzent zustimmenden Stolzes
oder reservierter alt-kontinentaler Überheblichkeit beigegeben. Und die vielen
Tausende von Europäern jeden Alters und Berufs, die in den letzten Jahren nach
den USA zu reisen Gelegenheit hatten, haben nahezu ausnahmslos etwas ganz
anderes «entdeckt» als sie erwartet oder zu wissen vermeint hatten. Die Welt
jenseits des Atlantik ist eben immer noch «neu».

Zieht man schließlich, auf das weite Feld der aktuellen Politik übertragen,
einmal eine Bilanz nach acht Jahren engeren Zusammenlebens etwa zwischen
Franzosen, Engländern oder Deutschen mit den Amerikanern, so wie es sich teils als
Folge des Krieges, teils unter der Bedingung des notwendigen gemeinsamen Schutzes

gegen den expansiven Bolschewismus ergeben hat, so fragt man sich verwundert,
wie es denn eigentlich kommt, daß die politische Diskussion so oft noch von
Mißverständnissen getrübt ist, Vorurteile noch immer nicht abgebaut sind und Amerika

für die Mehrheit der Europäer noch immer weit, weit entfernt zu sein scheint.
Und doch ist bei alledem vornehmlich unter der jüngeren Generation so

viel guter Wille vorhanden, ist die Bereitschaft so außerordentlich groß, mehr über
die Vereinigten Staaten zu erfahren, ihre Geschichte, ihre Literatur, ihr politisches

System, ihre gesellschaftliche Zusammensetzung näher kennenzulernen. Man
braucht ihr nur die rechte Gelegenheit dazu zu geben, wie das etwa im
«Salzburger Seminar für amerikanische Studien» der Fall ist. Hier, auf dem
kulturgesättigten Boden der alten Bischofsstadt, findet seit sieben Jahren eine Begegnung
zwischen der alten und der neuen Welt statt, wie sie sich idealer kaum denken
läßt. In dem spätbarocken Profanbau des Schlosses Leopoldskron unweit der Feste
Hohensalzburg, mit dem Blick auf den scharfen Grat des Berchtesgadener Untersberges,

studieren und diskutieren junge Akademiker, Politiker, Beamte und Jour-



Kulturelle Umschau 239

nalisten aus allen Ländern Europas diesseits des Eisernen Vorhanges mit
amerikanischen Professoren, Literaten und Politikern.

Die Idee zu diesem Seminar, das in jährlich sechs Sessionen je 40—50
Teilnehmer im Alter von 25 bis 40 Jahren versammelt, stammte von einem jungen
Österreicher. Clemens Heller, Sohn eines Wiener Buchverlegers, war 1938 von
Wien nach den USA ausgewandert, hatte an der Harvard Universität promoviert
und kehrte dann 1945 mit der amerikanischen Armee in seine einstige Heimat
zurück. Zusammen mit einigen anderen unternehmungslustigen amerikanischen
Akademikern gründete er Ende 1946 unter dem Patronat der Harvard Universität
eben dieses «Salzburger Seminar für amerikanische Studien», dessen
aufsichtsführender Direktor in Amerika der Historiker Dexter Perkins ist. Die Leitung
in Salzburg selbst übernahm bald Shepherd Brooks, Sohn einer alteingesessenen
Familie New Englands. Unter seiner Initiative verwandelte sich das zum Teil arg
wuchtige Barockschloß, dem sein verstorbener Besitzer Max Reinhardt eine zum
privaten Studium geradezu verführende Bibliothek eingebaut hatte, bald in eine
Stätte intensiven freimütigen Wissens- und Meinungsaustausches. Das Seminar ist
völlig unabhängig von amerikanischen Regierungsstellen; die Mittel für seinen
Unterhalt kommen aus der Rockefeller-Stiftung, der Commonwealth Foundation
und aus privaten Spenden. Von jedem Teilnehmer wird eine Studiengebühr in
der Höhe von 500 bis 650 österreichischen Schilling erwartet. Die Unterrichts- und
allgemeine Verständigungssprache ist Englisch, dessen möglichst weite Reherrschung
zur Bedingung gemacht wird.

über 1000 junge Europäer verschiedenster Fakultäten und Berufe, Studiker
die einen — Praktiker die anderen, haben inzwischen einen, vielleicht sogar ihren,
Zipfel Amerikas in Salzburg entdeckt. Je nach Eignung und Vorliebe konnten
sie sich nach ihrer Zulassung für eine der thematisch ständig variierenden Sessionen
entscheiden, konnten sie sich dem Studium der Politischen Wissenschaft, des
internationalen Rechts, der Philosophie, der Literatur- oder Kunstgeschichte widmen.
So kam mit der Zeit ein europäisch-amerikanisches Lehrgespräch zustande auf der
Basis des gegenseitigen Gebens und Nehmens, des gemeinsamen Lehrens und Lernens

von amerikanischen Professoren und europäischen Hörern, analog dem
amerikanischen pädagogischen Grundprinzip, Erziehungssystem und Bildungswesen von
einer liberalen und humanen Tradition durchziehen zu lassen.

Gewiß, ein venezianischer Spiegelsaal, ein ob seiner gefälligen Chinoiserien
also benanntes chinesisches Zimmer oder eine vom Kaminfeuer matt erhellte Ra-
rockdiele — sie atmen nicht die Atmosphäre strenger Wissenschaftlichkeit wie
der nüchterne Hörsaal einer modernen Universität. Um so mehr sind sie dafür
geeignet, Gegensätze zu dämpfen, die Rede der forensischen Rhetorik zu
entkleiden und selbst den Vortrag zum Gespräch werden zu lassen. Auch wird selbst
in den Vorlesungen, denen dann die nachmittäglichen Seminare folgen, kein ex
cathedra gegebener strenger Leitfaden, nicht ein in jedem Satz substanzgeladener
Lehrvortrag vermittelt, den der europäische Hörer wortgetreu in sein Kollegheft
eintragen kann. Es ist, wo es nur erlaubt und möglich ist, die verbindende
Gesamtschau, mit welcher der Absolvent der Universität Genf, Upsala, Paris, Rom,
Heidelberg oder Oxford konfrontiert wird, und die ihm Anregung gibt zum
selbständigen Einzelstudium in der für europäische Verhältnisse außerordentlich
reichhaltigen und vielfältigen amerikanischen Bibliothek.

Die erste Session dieses Jahres galt dem Thema Politisches Denken in Amerika.
Die vierzig Teilnehmer, unter ihnen sechs Frauen, setzten sich aus Juristen,
Journalisten, Beamten verschiedener auswärtiger Ämter, Anwärtern auf eine diplomatische

Laufbahn — unter ihnen der einzige anwesende Schweizer — und einigen
Studenten zusammen. Wie nicht anders zu erwarten, entlud sich gleich zu Anfang
manch angestautes europäisches Ressentiment, und eine Welle europäischer Kritik
an der Politik der USA brandete gegen die vier amerikanischen Professoren. Die



240 Kulturelle Umschau

Sozialisten rannten Sturm gegen die Zusammensetzung des Kabinetts Eisenhower,
dessen «Big Business Men» ihnen gleichbedeutend mit Reaktion und einseitigem
Kapitalismus schien. Ausgesprochene Neutralisten äußerten ihre Refürchtung über
eine Ausweitung des Krieges in Korea und wiesen auf einige — verstandene oder
unverstandene — Äußerungen Eisenhowers während der Wahlkampagne hin. Die
mehr wirtschaftlich Interessierten bemängelten das amerikanische Tarifsystem, und
das noch im Dezember unter Protest des damaligen Präsidenten Truman erlassene
neue Einwanderungsgesetz, die McCarran Act, gab das Stichwort zu mehr oder
weniger allen europäischen Teilnehmern gemeinsamen Unwillensäußerungen.

Dazu kamen natürlich noch die Meinungsverschiedenheiten der Europäer
untereinander, vornehmlich über das Thema der deutschen Wiederbewaffnung und der
deutschen Wiedervereinigung. Bei letzterem hatten besonders die beiden Berliner
Vertreter einen einigermaßen schweren Stand. Nicht weil sie auf ein starkes
Mißtrauen vornehmlich der Franzosen und einiger Skandinavier stießen, sondern
weil sie weit mehr einem erheblichen Unwissen über die Beweggründe des deutschen
Anliegens und vor allem über die Methode des Kommunismus, selbst unter einigen

Teilnehmern aus der Deutschen Bundesrepublik, begegneten.
So hatten es anfangs die amerikanischen Professoren keineswegs leicht. Aber

bald stellte sich heraus, daß die heftigen Stimmen der Kritik allmählich leiser
wurden, als nämlich die amerikanischen politischen Wissenschafter von den
Universitäten Western Reserve, Stanford, Brandeis und Cornell ihre Hörer in völlig
unvoreingenommener Weise mit dem wahren Amerika bekannt machten. Unter
ständigem verständnisvollem Eingehen auf die europäische Meinung erklärten sie

z. B. die ungeheure Kohäsionskraft der aus so vielen ethnischen Gruppen bestehenden

amerikanischen Gesellschaft, deren Stärke, trotz aller Divergenz im einzelnen,
viele europäische Staatsmänner immer wieder überraschte, die ein Hitler so gründlich

mißverstand und über die heute die sowjetische Propaganda so erhebliche
Fehlkalkulationen anstellt.

Als einige Einzelthemen der Vorlesungen seien erwähnt: Verfassungswesen;
Entstehung und heutige Struktur der beiden großen Parteien; die Rolle des Naturrechts

in der politischen Theorie; die Negerfrage: der amerikanische Föderalismus;
Einfluß von Technik und Wissenschaft auf die Politik; Familie und Persönlichkeitsbildung;

der Fehlschlag marxistischer Bewegungen in den USA; das Erfolgssystem
und der Drang nach Sicherheit; Konservativismus und Radikalismus; die permanente

«amerikanische Revolution». Mit diesem reinen Wissensstoff als Grundlage

arbeitete dann jeder der Teilnehmer in seinem Spezialseminar ein ihn
besonders interessierendes Thema aus. Er hielt darüber — immer in englischer
Sprache — einen Vortrag, an den sich die Diskussion anschloß, die nebenbei noch
den Vorteil hatte, daß sie jeden einzelnen zum Eingehen auf die Denkweise der
Angehörigen verschiedenster Nationen zwang und eine hervorragende Übung in
Sprechdisziplin und Wechselrede war.

So entwickelte sich unter den Salzburger Teilnehmern sehr bald ein objektives

Verständnis der gegenseitigen Anliegen. An die Stelle der Mißverständnisse
traten Wissen und damit auch der Respekt vor der Meinung des anderen. Der
Italiener, Franzose, Schweizer, Engländer und Skandinavier lernte nicht nur vieles
über Amerika, sondern er erfuhr auch, wie es eigentlich bei seinen Nachbarn
aussieht. Vielleicht hilft bei solchen Begegnungen zwischen der alten und der neuen
Welt, bei ihrer beiderseitigen «Entdeckung», sogar der viele nationale und
religiöse Elemente vereinigende Geist des Barocks ein wenig mit, der die «Seminaristen»

ja nicht nur im Schloß Leopoldskron, sondern in der ganzen Stadt Salzburg

umgibt. Das «Salzburger Seminar für amerikanische Studien» hilft eine
beträchtliche Lücke füllen. Einen geeigneteren Wirkungsort als die alte Stadt
an der Salzach konnte es kaum finden.

Ernst-Ulrich Fromm


	Kulturelle Umschau

