
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr.F.Rieter]

Schweizer Reiträge zur Allgemeinen Geschichte

Band IX und X der Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte bestätigen
erneut den Willen des Herausgebers, mit dieser Zeitschrift ein Forum zu schaffen,
auf dem sich schweizerische und in immer vermehrtem Maße auch ausländische
Historiker treffen, um gemeinsam den Wurzeln abendländischer Entwicklung
nachzugehen.

Daß sich Werner Näf nicht scheut, auch zu aktuellen Problemen Stellung
zu beziehen, beweist seine Abhandlung über die Entwicklung des Staatensystems
im Band IX *). In seiner prägnanten Art skizziert er Entstehung, Wandlung und
Ausweitung der Abendländischen Staatengemeinschaft zu den weltumspannenden
Staatengruppierungen unserer Tage. Nach der Zerbröckelung der machtpolitischen
Realität des Römerreiches begünstigte der Kampf zwischen Kaiser und Papst um
den aus der Antike übernommenen Universalanspruch die Absonderung von
Einzelstaaten, deren Zusammenleben fortan zum Problem wurde. Das sich anbahnende
europäische Gleichgewicht wurde oftmals durch den Hegemonieanspruch einer
einzelnen Macht gestört, dieser aber stets durch eine Koalition der Bedrohten
zurückgewiesen. Die mit dem Wienerkongreß beginnenden Bemühungen um eine auf
der Gleichberechtigung der Teilnehmer aufgebaute überstaatliche Ordnung wurden
im Völkerbund und den Vereinigten Nationen fortgesetzt. Indessen genügt
Organisation allein nicht; ein lebendiger Geist ist erforderlich. Dieser Geist kann
heute nur in der Idee des Humanen gefunden werden, nachdem das abendländische

Kulturerbe seine welteinende Kraft verloren hat.
Während S. Slelling-Michaud Leben und Ideen von David Lubin (1S49—1919),

eines Pioniers überstaatlicher Ordnung, der als einer der ersten den Gedanken
der Weltregierung vertreten hat, beschreibt, führt uns L. Haas an Hand von
Schwedens Politik gegenüber der Eidgenossenschaft in die zwischenstaatlichen
Beziehungen des 17. Jahrhunderts ein.

Der Aufsatz von Th. Eschenburg: Die improvisierte Demokratie der
Weimarer Republik beweist einmal mehr, daß es falsch ist, einem Volke eine
politische Organisation aufzwingen zu wollen. In der Tradition nicht verankert, eine
Notlösung statt das Produkt einer innenpolitischen Kraftanstrengung, durch den
Friedensschluß von Versailles diskriminiert, wurde der Weimarer Parlamentarismus
zum Wegbereiter der Diktatur Hitlers.

Band X leistet mit den einleitenden Ausführungen von Max Silberschmidt über
Wirtschaftliches Denken und moderne Geschichtsauffassung ebenfalls einen
Beitrag zur Lösung aktueller Probleme. Zwischen den Extremen eines materialistischen

Determinismus und der verantwortungslosen Willkür eines reinen
Existentialismus sucht Silberschmidt die tragende Mitte, indem er sowohl den materiellen
Notwendigkeiten als auch der Willensfreiheit Platz einräumt. Es ist Aufgabe der
Wirtschaftsgeschichte, die möglichen Grundformen von wirtschaftlichen Lenkungsmethoden

zu erkennen und ihre jeweilige Verwirklichung, die stets Kompromißcharakter

trägt, zu beschreiben. Die Wahl des Ordnungsprinzipes, innerhalb dessen
sich die Wirtschaftspolitik abspielen soll, verlangt dagegen eine politische
Entscheidung.

Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, herausgegeben von Werner

Näf; Lang, Bern; Band IX 1951, Band X 1952. Vgl. Besprechungen Band I,
Februarheft 1944, S. 659—660; Band II, Maiheft 1945, S. 122—123; Band III,
Februarheft 1946, S. 724; Band IV, Märzheft 1947, S. 775—776; Band V,
Februarheft 1949, S. 737—738; Band VI u. VII, Augustheft 1950, S. 330: Band
VIII, Februarheft 1952, S. 697—698.



Bücher-Rundschau 757

Die übrigen Abhandlungen von Band X führen uns ins Mittelalter zurück.
H. Rennefahrt trägt Wesentliches zur Abklärung des Sammelbegriffs Twing und
Bann bei, das heißt der Befehls- und Zwangsgewalt des Herrn, dessen
Herrschaftsrechte in ihrem Umfang, einerseits von seinem Rang und Stand, anderseits
vom Grad der Abhängigkeit seiner Leute bestimmt wurden.

Die folgenden Aufsätze dienen einem besondern Anliegen Werner Näfs, dem
er schon durch die Herausgabe verschiedener Herrschaftsverträge des Spätmittelalters

Ausdruck verliehen hat 2). Sie spüren alle den aFrühjormen des modernen
Staates > nach, der durch den Dualismus von Landesherr und Ständen charakterisiert

ist 3). An den Beispielen der Magna Carta (J. E. A. Jolliffe), der Goldenen
Bulle Andreas II. von 1222 (J. Deér), der Joyeuse Entrée brabançonne (E. Lousse)
und einiger deutscher Herrschaftsverträge (Fritz Härtung) erleben wir, wie
verschieden im einzelnen die Rechte und Pflichten von Fürst und Ständen ausgebildet
waren.

Hans Senn

Geographische Grundlagen der Geschichte

Hugo Hassinger f lehnte es schon in der ersten Auflage seines hier besprochenen

Buches ab, einen Versuch zu unternehmen, das historische Geschehen
ausschließlich aus Zusammenhängen naturwissenschaftlichen Erkennens abzuleiten *).
Der Verfasser war sich wohl bewußt, daß die Einschaltung der Einzelpersönlichkeit

— im positiven oder negativen Sinne — die Geschichte der Völker beeinflußt.

Er stellte sich die Aufgabe, «den jeweiligen Schauplatz der Geschichte der
führenden Mächte zu umgrenzen und erklärend zu beschreiben, wobei die
Begünstigung und Widerstände der kulturelleT Entwicklung und politischen Organisation,

insofern sie der räumlichen Anordnung von Natur- und Kulturphänomenen
entspringen, aufzuzeigen sind».

Geopolitik ist in Mißkredit gekommen, weil sie in unserem Jahrhundert mehrfach

zur Schildträgerin mehr oder weniger aggressiver Expansionspolitik gemacht
wurde. Das gilt allgemein für die Politik der europäischen Kolonisationsmächte,
wie für das nationalsozialistische Deutschland in der Behandlung der Fragen unseres
Kontinents im besondern. Diese Aversion gegen die Geopolitik muß jedoch Halt
machen gegenüber der Erforschung von Zusammenhängen, welche zwischen Raum
und Lebensgestaltung der Völker wirklich bestehen. Mit Ramsey, Mackinder und
Brooks seien einige Forscher englisch sprechender, mit Ratzel, Ritter und A. Haus-
hofer einige deutscher Provenienz genannt, welche wesentliches beigetragen haben
zur Erfassung dieser Zusammenhänge. Hassinger bringt eine Synthese in einer
universal ausholenden Übersicht über die geographischen Grundlagen der Geschichte.
Die politischen Probleme unserer Zeit sind nicht mehr an die nationalen Grenzen
gebunden, sie haben zu einem Teil auch die Grenzen des Kontinents gesprengt.
Sie haben mondialen Charakter. Dies vor allem auch unter dem Gesichtspunkte
der Ernährung der wachsenden Völker.

Folgen wir dem Schlußwort des Verfassers: «Ein großes Menschheitsproblem
der Zukunft ist das des friedlichen Ausgleichs bei der Verteilung der wachsenden
Menschenfülle auf noch verfügbare Erdräume. Wohl stehen noch große Reservegebiete

offen, Steppen und Wüsten, die der Bewässerung, und Urwälder der
gemäßigten, subtropischen und tropischen Zone, die der Rodung harren. Aber nicht
alle Räume sind klimatisch und wirtschaftlich für alle Rassen geeignet. Nicht
so sehr die bange Frage: Wie lange wird es noch dauern, bis die wachsende
Menschheit die Nährflächen der Erde bis zur Grenze ihrer Tragfähigkeit gefüllt
hat? besitzt aktuelles Interesse, sondern: Wie werden die Rassen der Erde das

2) Quellen zur neueren Geschichte, herausgegeben vom Historischen Seminar

der Universität Bern (Prof. Dr. Werner Näf und Dr. Ernst Walder), Heft 16:
Die Magna Carta Libertatum von 1215; Heft 17: Herrschaftsverträge des
Spätmittelalters, Bern 1951, und Heft 18: Die Goldene Bulle Kaiser Karls IV. 1356.

3) Vgl. den Aufsatz in der Hist. Zeitschrift Bd. 171 (1951), S. 225—243.
*) Hugo Hassinger ¦f : Geographische Grundlagen der Geschichte. 2. Auflage.

Verlag Herder, Freiburg 1953.



758 Bücher-Rundschau

Problem der Verteilung der Reserveräume lösen? Wird es gelingen, die Füllung
und Nutzung des vielgliedrigen Wohnhauses der Erde in einer Natur und Menschheit

harmonisch verbindenden Weise durchzuführen? Das Schicksal der Menschheit

hängt davon ab, wie sie sich mit diesem Raumproblem auseinander zu setzen
vermaS-* Karl Brunner

Französische Kolonialprobleme: Indochina und Nord-Afrika

Während Frankreich mit inneren Schwierigkeiten kämpft und sich in der
europäischen Politik vor wichtige Entscheidungen gestellt sieht, wird es gleichzeitig

von der Kolonialfrage bedrängt. Frankreich führt Krieg in Ost-Asien und
muß sich in Nord-Afrika mit immer neuen Unruhen und Aufständen abmühen.
Der Bestand seines Empire ist keineswegs gesichert.

Obwohl wir täglich von Kämpfen in Indochina, von amerikanischer Finanzhilfe,

von Ho Chi Minh und Bao Dai lesen, wissen wir doch sehr wenig von der
Geschichte und der eigentlichen Problematik des Indochina-Krieges. Rekapitulieren

wir daher in Stichworten die Ereignisse seit 1940. Die Geschichte des Viêt-
Nams von Philippe Devillers, der 1945/46 als Presseattache Leclercs und als
Korrespondent des «Monde» Indochina kennenlernte, bietet uns dazu eine vorzügliche

Stütze Auf Grund japanisch-französischer Vereinbarungen besetzen die
Japaner 1940 nur die strategischen Positionen, während die französische Verwaltung

vorerst bleibt. Um der japanischen Propaganda entgegenzuwirken, fördert
Admiral Decoux ein indochinesisches Nationalbewußtsein. Nationalistische Gruppen
arbeiten aber dennoch mit Japan zusammen. Anderseits zieht sich der Kommunist
Ho Chi Minh 1941 in die Resistance zurück und wird von Nationalchina unterstützt.

Ein Aufstand wird vorbereitet, doch schlägt Japan am 9. März 1945 zu und
schaltet Frankreich aus. Erst nach der japanischen Niederlage gelingt in Tonking
der Aufstand; Kaiser Bao Dai, der mit den Japanern zusammengearbeitet hat, setzt
Ho Chi Minh mit einer Koalitionsregierung ein und dankt ab, bleibt aber vorerst
«oberster Berater» des Viêt-Minh. Im Herbst 1945 wird Admiral d'Argenlieu zum
Hochkommissar, Leclerc zum militärischen Oberkommandanten ernannt. Dieser
säubert Cochinchina und versucht dann die französische Obergewalt über Tonking
wiederherzustellen. Hier besteht eine heillos komplizierte Situation. Das Gebiet
gehört zur nationalchinesischen Besetzungszone, und einer Rückkehr Frankreichs
wird entgegengearbeitet. Dasselbe tun amerikanische Kommandostellen gemäß der
anti-Kolonialpolitik Roosevelts. Die Volksrepublik selbst sucht ihrerseits die
Unabhängigkeit zu sichern. Um dem Druck Nationalchinas und den Rechtsparteien
Widerstand leisten zu können, entschließt sich Ho Chi Minh zu einem Abkommen
mit Leclerc (6. März 1945). Bei beiden besteht der Wille, durch korrektes
Verhandeln und gegenseitige Rücksichtnahme eine befriedigende Lösung zu finden:
d. h. Sicherung der Unabhängigkeit Viêt-Nams einerseits, der französischen
Positionen anderseits. Diese Politik wird von d'Argenlieu und der Administration in
Saigon sabotiert. Ein Sonderstatut für Cochinchina entsteht. Dieses und die
Verweigerung der «indépendance» lassen die Verhandlungen mit Ho Chi Minh in Fon-
tainbleau im Juli 1946 ergebnislos verlaufen. Die Fronten versteifen sich; die
Administration will nun eine militärische Entscheidung. Es kommt zum Bombardement

von Haiphong durch Artillerie und Schiffsgeschütze einerseits, zum Gemetzel
von Hanoi anderseits. D'Argenlieu wird durch den kolonial-unerfahrenen Bolleart
ersetzt. Ho Chi Minh sieht sich politisch-militärisch wie wirtschaftlich in
prekärer Situation und sucht zu verhandeln; da aber unannehmbare Forderungen
gestellt werden, brechen die Beziehungen ab: der Krieg beginnt. Die Administration
in Saigon hat unterdessen die Lösung Bao Dai vorbereitet, der aus dem Exil in
Hong-Kong zurückgerufen wird und nua als nationaler Aushängeschild gegen Ho
Chi Minh dienen soll. Mit dem Sieg Maos ändert sich die Lage: Ho Chi Minh
kann sich nun an China anlehnen, während Bao Dai auf die amerikanische Hilfe
baut und gleichzeitig von Frankreich jene Zugeständnisse erzwingt, die 1946/47
Ho Chi Minh verweigert wurden. Administratoren und Generäle sprechen immer

i) Histoire du Viêt-Nam de 1940—1952. Editions du Seuil, Paris 1952.



Bücher-Rundschau 759

wieder vom baldigen Sieg, doch die Situation bleibt prekär, da der Großteil des
Viêt-Nam auf Seiten des Viêt-Minh steht und eine «Kollaboration» mit Frankreich

ablehnt. Trotz Bao Dai und eigenen Truppen hat sich dies bis heute nicht
wesentlich geändert. Wie ist diese Haltung zu erklären?

Paul Mus, ein besonderer Kenner östlicher Religionen, Berater Leclercs, Hauptmann

der Fallschirmtruppen und heute Professor am Collège de France, geht dieser
Frage in einem gescheiten, wenn auch mühsam lesbaren Buche nach 2). Er untersucht

die Mentalität des Reisbauern. Die großen technischen Leistungen Frankreichs

haben weder seinen Lebensstandard noch seine Lebenshaltung tief berührt.
Sie blieben gewissermaßen außerhalb seines Horizontes. Indochina hat sich aber
während 1000 Jahren gegen China aufgelehnt und diese Abwehrstellung gegenüber
Frankreich aufrecht erhalten; ein «attentisme» ist hervorragend ausgebildet. Seit
der Besetzung im 19. Jahrhundert wurde mit einem Abzug der Franzosen gerechnet.
Die Volksrepublik Ho Chi Minhs von 1945 wurde als Umbruch und als Beginn
einer neuen Zeit empfunden. Mus betont, daß die französische These, Indochina
warte auf die Rückkehr der Franzosen und Ho Chi Minh sei nur ein Rebell ohne
großen Anhang, grundlegend falsch gewesen sei: «on expliquait la revendication
d'indépendance par Ho Chi Minh au lieu d'expliquer Ho Chi Minh par cette
revendication» (269). Frankreich müsse die Konsequenzen ziehen.

Die Forderung nach einer Beendigung des Krieges in Indochina wird heute in
viel breiteren Kreisen der französischen Bevölkerung vertreten, als es aus der
Tagespresse sichtbar wird. Es kommt darin nicht nur der Wunsch zum Ausdruck,
einen grauenvollen Krieg in den Reisfeldern, der geistig, wirtschaftlich und
militärisch an den Kräften des Mutterlandes zehrt, zu beenden, sondern auch die
Überzeugung, daß mit militärischen Mitteln eine endgültige Lösung nicht mehr
gefunden werden kann. Welcher Weg aber ist gangbar? Devillers und alle
jene, die mit Ho Chi Minh sympathisieren, schlagen direkte Verhandlungen mit
dem Gegner vor. Es beständen Anzeichen, daß er heute zu einer Verständigung

bereit sei. Mus denkt an eine Neutralisierung Indochinas durch die UNO,
die Bildung einer Koalitionsregierung und das Suchen neuer Beziehungen zu Frankreich.

Eine energische Inangriffnahme dieser Frage wird auch von einer tatkräftigen

Gruppe junger Radikaler verlangt. Mendès-France hat sich in seiner
Investiturrede vom 3./4. Mai 1953, die in Frankreich großen Anklang fand, und
dann im Vorwort zu Mitterands Betrachtungen über die französische Kolonialpolitik

gegen eine Fortsetzung des Indochina-Krieges ausgesprochen3). Mendès-
France und Mitterand lehnen strikte jede Internationalisierung des Konfliktes und
jede Kreuzzugspolitik gegen den Kommunismus ab. Man müsse klar sehen: eine
militärische Lösung sei unmöglich, und selbst dann sei Frankreich verpflichtet,
Indochina zu verlassen. Es sei widersinnig, einen Bao Dai-Nationalismus zu
fördern und Viêt-Nam-Truppen aufzustellen, wenn man gleichzeitig in Nord-Afrika
gegen den arabischen Nationalismus vorgehen muß. Afrika aber verdiene den
Vorrang. Direkte Verhandlungen mit Ho Chi Minh oder dann mit Moskau —
gegen ein übergreifen Rot-Chinas auf Süd-Ostasien! — werden erwogen. Eine
Lockerung der Beziehungen zu den USA möchte man vermeiden, würde sie aber
wohl in Kauf nehmen. Von anderer Seite denkt man an direkte Verhandlungen
mit China 4). Paul Reynaud erwägt eine Großkonferenz im Pazifik, während die
offizielle Politik z. Z. die Indochinafrage mit der Koreafrage verknüpfen möchte 5).
Die amerikanischen Absichten sind bis anhin nicht ganz deutlich geworden; es
scheint, daß man auf den «Navarre-Plan» vertraut und militärische Erfolge
wünscht, bevor man auf diplomatische Verhandlungen eintreten will. Ob solche
Erfolge noch möglich sind, lassen die neuerlichen Rückschläge füglich bezweifeln.
Zudem muß man sich klar sein, daß die amerikanische Kredithilfe in Frankreich

2) Viêt-Nam, Sociologie d'une guerre. Editions du Seuil, Paris 1952.
s) Pierre Mendès-France, Gouverner c'est choisir. Julliard, Paris 1953. —

François Mitterand, Aux frontières de l'Union française. Indochine — Tunisie.
Lettre-Préface de P. Mendès-France. Julliard, Paris 1953.

*) Vgl. Jean de Saint-Chamant: «Der Ausweg aus dem Indochinakrieg»,
Außenpolitik Nr. 8, August 1953.

5) In: La Guerre de la Paix. La Nef, cahier no. 4. Julliard, Paris 1953.



760 Bücher-Rundschau

keineswegs begeisterte Aufnahme gefunden hat, da man in ihr das Bestreben zu
erblicken glaubt, einen Krieg fortzusetzen, den man selbst für sinnlos und nicht
mehr den eigenen Interessen gemäß beurteilt. Auch wir fragen uns, ob der
amerikanische Anti-Kommunismus hier nicht zu weit geht und auf lange Sicht die
französische wie amerikanische Position in Europa und Asien mehr untergräbt
als fördert.

Nicht nur die asiatische, sondern auch die arabische Welt ist in Aufruhr
geraten und verlangt Aufhebung der Kolonialpolitik und nationale Selbständigkeit.
Die Ereignisse 1940—1943 haben diese Entwicklung mächtig vorwärts getrieben.
Vichy hat das Ansehen der Republik unterhöhlt, Roosevelt sagte den Afrikanern
seine Unterstützung zu, und schließlich ist in Libyen ein freier arabischer Staat
entstanden, über die Situation in Tunis, Algerien und Marokko gibt uns der große
Spezialist dieser Belange, Ch. André Julien (Prof. an der Sorbonne), einen ausge^
zeichneten Überblicke). Die Probleme liegen hier recht kompliziert. Frankreich
sieht sich einer religiös-politischen und sozialen Unabhängigkeitsbewegung gegenüber,

während es anderseits große wirtschaftliche Interessen zu verteidigen hat
und eine einflußreiche Kolonistengruppe alle Reformen ablehnt. Diese steht auf
dem äußersten rechten Flügel und sabotiert jeweils die Politik des Residenten,
sofern sie eigenen Interessen widerspricht. Robert Schuman hat sich bekanntlich
sehr deutlich beklagt, daß der Außenminister nicht mehr seinen Willen
durchzusetzen vermag; die Autorität der Regierung sei schwach und die Hierarchie werde
nicht eingehalten7). Dabei liegen die Verhältnisse etwa so, daß auch die
sozialistischen Funktionärsyndikate sich keineswegs an die Direktiven ihrer Partei halten
und die Übergabe ihrer Funktionen an Eingeborene zu hintertreiben suchen 8). Die
Verwendung der tunesischen und algerischen Elite — sie hat ja französische Mittel-
und Hochschulen besucht — in der Administration gehört aber zu den
dringlichsten Aufgaben. Anderseits zeigt sich der religiös-islamische oder panarabische
Nationalismus oft sozial eigentlich reaktionär, so daß liberale Reformen z. T.
oktroyiert werden müssen. Ein Rückzug Frankreichs aus Nord-Afrika hätte ohne
Zweifel ein wirtschaftliches und soziales Chaos zur Folge.

Julien verfolgt die französische Politik in Tunis, Algerien und Marokko seit
1945 sehr eindringlich. Je nach der innenpolitischen Situation der Metropole wird
eine Reformpolitik angesagt oder die Politik der starken Hand versucht. Weder
die eine noch die andere wurde aber konsequent durchgeführt: die Politik der
«force» hat bis jetzt dominiert. Elemente, die zur Zusammenarbeit mit Frankreich

bereit gewesen wären — Bourguita, der Führer des Neo-Destour, und
andere Nationalisten sind mit Französinnen verheiratet und schätzen ihre
französische Bildung —, wurden in die panarabische Bewegung oder dann ins
kommunistische Lager gedrängt. Den Bey von Tunis z. B. hat man im März 1952 zur
Entlassung des Kabinettes Chenik, der von der Neo-Destour unterstützt wurde,
gezwungen. Es habe des weiteren den Anschein, als ob die Unruhen anläßlich der
Ermordung Ferhat Hacheds im Dezember 1952 nicht ungelegen kamen, da sich
die Möglichkeit eigentlicher Repressionen — nicht nur gegenüber prokommunistischen

Kreisen — ergab. Die Spannungen sind stärker geworden, und eine Lösung
ist nur zu finden, wenn mit den Tunesiern selbst verhandelt und die innere
Autonomie gewährt wird. — In Algerien liegt die Aufgabe ähnlich, obschon seit
1947 ein Statut mit allgemeinem Wahlrecht besteht. Die Colons haben es aber zu
ihrem Nutzen auszunützen verstanden, und es ist ein offenes Geheimnis, daß die
Wahlen von der Administration «gemacht» werden. Auch hier ist die Lage gespannt.
— In Marokko ist die Nationalisten-Partei des Istiqlal direkt antifranzösisch, aber
innenpolitisch keineswegs so reformfreudig, wie man aus der außenpolitischen
Anlehnung an Moskau erwarten würde. Hier sind die restaurativen Tendenzen des
Islams wirksam. Der Sultan löste sich unter amerikanischem Einfluß 1943 von

6) L'Afrique du Nord en marche. Julliard, 2. Aufl., Paris 1952. Im
weiteren sei hingewiesen auf: Maroc et Tunisie, le problème du protectorat. La Nef,
cahier no. 2, Julliard, Paris 1953, und Raymond-Jean Guiton, Probleme der
Französischen Union, im: Europa-Archiv 12/14/15/17 1953.

7) In Maroc et Tunisie, S. 7 ff.
8) J. M. Hertrich, La crise tunisienne, in: Preuves, Jan. 1953.



Bücher-Rundschau 761

Frankreich und näherte sich dem Istiqlal. Sein alter Gegner, der Pascha von
Marrakesch, El-Glaoui, kann sich auf die ihm ergebenen Berberstämme stützen und
spielt die französische Karte. Frankreich operierte mit der Politik des «divide et
impera». Julien hebt das Vorgehen Marschall Juins hervor, der im Januar 1951
dem Sultan ultimativ die Verurteilung des Istiqlal aufzwang, und zwar mit der
Mobilisierung von Berbern. Im Dezember 1952 kam es auch in Marokko nach
den Unruhen von Casablanca zu energischen Unterdrückungsmaßnahmen. Wichtige

Nationalisten sind heute eingesperrt. Im Sommer dieses Jahres ergaben sich
die Folgen dieser Politik: El Glaoui ließ Paschas und Kaids eine Absetzungsforderung

unterschreiben und seine Berber aufmarschieren; der Generalresident sah
sich vor ein fait accompli gestellt und mußte den Sultan absetzen. Die Anhänger
des Sultans heben dessen Beformfreudigkeit und anderseits den feudalen Charakter
des Glaoui hervor. Das Umgekehrte gilt aber ebenfalls. Die Colons stehen hier
mit den einheimischen Notabein in einer Front, und Frankreich sieht sich vor die
Aufgabe gestellt, seine Reformen gegen deren Willen durchzuführen. Ist es dazu
bereit? Die Regierung gab ihre Zusage, aber die Wahl eines der Gruppe Juin
nahestehenden neuen Residenten für Tunis spricht eher dagegen. Jedenfalls hat der
Kolonialminister Mitterand, der im erwähnten Buche eine energische Reformpolitik
vertritt, am 4. September 1953 unter Protest seinen Rücktritt erklärt.

Julien sagt: «La France n'a pas de politique musulmane» und faßt das
Ergebnis seines Buches unter dem Stichwort der «politique des occasions perdues»
zusammen. Mitterand spricht noch deutlicher von einer «absence d'une politique
de la France». Beide halten die Situation in Nord-Afrika für gespannt und
außerordentlich konfliktgeladen, doch sei ein Ausweg noch möglich — sofern eine
großzügige und liberale Lösung gewollt und auch gegen den Willen der Kolonisten
durchgesetzt wird. Beide möchten aber, trotz aller Einsicht in die Schwierigkeiten,
an der Union française festhalten. Als Radikaler muß Mitterand eine «présence
française» fordern. Man bewundert den Rückzug Englands aus Indien, sieht aber
in der Union française dennoch ein viel engeres Band — Julien spricht von
Föderalismus — als im Commonwealth. 1st dieses Ziel aber heute noch erreichbar,
nachdem die neue Situation nach 1943 — wie uns Julien mehr historisch schildert
und Mitterand politisch analysiert — nicht konsequent ausgenützt wurde und zu
keiner neuen Politik Frankreichs in Nord-Afrika geführt hat?

Rudolf v. Albertini

Zum Gedächtnis Andreas Heuslers

Ein Briefgespräch aus den Jahren 1904—1940, geführt von den Freunden
William Thalbitzer, dem heute achtzigjährigen Grönlandforscher in Kopenhagen,
und dem Basler Gelehrten, der 1932 in den «Schweizer Monatsheften» seine
berühmt gewordene Gedenkrede auf Goethe veröffentlichte — außerhalb des
nordistischen Fachkreises wohl das schönste Beispiel Heuslerscher Vortragskunst1).

Als Briefschreiber aber (wenn wir von den drei Briefen aus Island absehen,
die 1942 in den «Alpen» erschienen), tritt Heusler jetzt erstmals vor uns, denn
es handelt sich vorwiegend um seine Briefe. Die dänisch geschriebenen des Partners,

nur teilweise erhalten, konnte der Herausgeber bloß in Obersetzungsauszügen
mitteilen. Er tat es so, daß wir streckenweise — leider nicht durchgehend

— doch Hörer eines Zwiegesprächs sind und eine Freundschaft entstehen und sich
vertiefen sehen, die in ihrer Geradheit und Wärme um unsere Teilnahme nicht
werben muß. Sie dauerte bis zum Tod des einen und offenbart gerade in den
Abschiedsbriefen den Adel starker Herzen.

Daß das Geheimnis des Forschers, den ein Kollege den «ungekrönten König
unseres Fachs, das vor ihm schon seit langem keinen König mehr besaß», nannte,
in Heuslers Künstlertum lag, haben viele festgehalten. Doch so einfach sich das
anhört: ihm ward es schwer, mit solchem Forschen in der Zunft sich durchzusetzen,
zumal in Berlin, wo man anfangs den jungen Dozenten schräg ansah, der lieber
geigte als schrieb und den Anschein erweckte, als wolle er die erklommene sach-

x) Andreas Heusler: Briefe an William Thalbitzer. Hg. von Th. Salfinger.
Universitätsbibliothek, Basel 1953.



762 Bücher-Rundschau

liehe Zucht deutscher Wissenschaftlichkeit künstlerisch aufweichen. Heusler hatte
in der Tat noch als Doktorand geträumt, auf dem Klavier zu phantasieren «müßte
der wahre Lebensinhalt sein». Woraus seine Leistung dann erwuchs, lernen wir
jetzt begreifen: «Sobald ich mich in etwas hineingetastet habe, ist es gleichgiltig,
ob es 6. oder 20. Jahrhundert ist. Das eine hat für mich genau ebenso frische
Farben wie das andere. Die vielgenannte ,historische Würdigung' im Gegensatz
zum ,Genießen', hört bei mir auf, sobald ich einmal einem alten Denkmal nahe
gerückt bin: dann sind die beiden Dinge eins, der Dualismus besteht nicht mehr»
(an Thalbitzer, S. 19). Und dies lebendige Erlebnis vergangener Kunst suchte er
nun in einen Ausdruck zu fassen, den er in leidvollem Ringen zu bedingungsloser
Wahrhaftigkeit und Einfachheit erzog.

Auf dieser Stufe setzt der Briefwechsel mit Thalbitzer ein. Er handelt
vorwiegend über Musik, dann auch über Weltanschauung, über die geistigen Anlagen
und politischen Ziele westeuropäischer Völker, über Kleinstaatlichkeit und
Großmachtstrieb (H. war Schüler Burckhardts), über Natur und Kultur und gelegentlich

über fachwissenschaftliche Fragen — immer mit stärkster Anteilnahme am
Denken und Schaffen des Freundes, im Ausdruck immer erfrischend unmittelbar.
«Was ich auch schreibe, von der Postkarte bis zur gelahrten Abhandlung, so ist
das Schreiben für mich ein Gebären; ich ringe mit den speziellen Schattierungen
der Sprache .» (S. 67). — Nun, das haben schon vor ihm Forscher getan; Heusler
weist selber auf den Dänen Axel Olrik hin, der ihn «erlöst» habe, indem er
bewies, daß exaktes Forschen sich nicht amusisch geben muß. Im Bereich der Deutschen

Philologie aber schrieb seit Wilhelm Grimm keiner so einfühlend und kernr
haft wie Heusler, der es fertig brachte, die berüchtigte Gattung «Stoffgeschichte»
zur genußvollen Lektüre zu gestalten und damit in einer Weise Schule machte,
daß bald eine Schar «kleiner Heusler» hinter ihm herlief.

Wie er aber immer mehr er selber, immer knorriger, künstlerisch
eigenwilliger wurde, erlebt man in diesen Briefen intim. Hier ist ja jedes Wort
bekenntnishaft. Wir beobachten die beginnende Freundschaft im Zeichen Schuberts,
das jahrzehntelange Ausruhen bei «Vater Bach» und Beethoven, das späte, halb
widerwillig erduldete Hereinbrechen Mozarts, und im Alter ein Hinüberneigen zu
den Offenbarungen der Natur. Wir sehen den Kosmopolitismus des jungen Gelehrten

durch das Kriegserlebnis sich verengen, und als Freund Thalbitzer mahnend
den Finger erhebt, ein ungewohnt ernstes Werben um dessen Verständnis für den
innern Wandel. So ernst spricht Heusler nur noch einmal, bei Olriks Tod; sonst
bricht zusehends stärker seine Basier Art durch: der feingeschliffene sarkastische
Humor, der weniges und zu allerletzt das Eigene verschont und vor dem Tod nicht
haltmacht: «Bei mir wirds gemeiner Strohtod werden kein Sterben in Schönheit.

Man darf bis zuletzt keine zu hohen Ansprüche stellen!» Fast in allen
spätem Briefen steht jener Heusler vor uns, der einen neuen Kollegen so begrüßte:
«Wenn Sie Ihre Antrittsvorlesung halten, versäumen Sie ja nicht, punkt 12 Uhr
mit einem Zitat aus Jacob Burckhardt aufzuhören. Das wirkt in Basel!»
Professoren nimmt er mit Vorliebe aufs Korn, nie verletzend, aber gern kräftig;
selbst Thalbitzer muß sich wegen seiner häufigen Teilnahme an Tagungen als
«gewiegter Kongreßtraber» apostrophieren lassen.

Und auch der Leser dieser Briefe hat manches in Kauf zu nehmen, falls ihm
die rauhen Töne über unsere Kultur und jene rüden über die «Tierspezies Homo
insipiens Linn.» nicht aus dem Herzen gesprochen sind. Wir wissen aus Heuslers
«Lebenslauf», wie sehr ihn ein Körperleiden, sein Schreib- und Geigenkrampf,
geistig marterte, und wie nicht einer seiner Freunde verstand, «was es für mich
hieß, als Berufsinvalide durchs Leben zu hinken». Er würgte es in sich hinein.
Nach außen aber brach doch oft ein Pfeil durch die ritterliche Wand, zumal
wenn die Rede auf den Christenglauben seines Vaterhauses kam, dem er einst «in
einjähriger schmerzlicher Häutung» entsagt hatte. Später erklärte er öffentlich
seinen «Glauben» — wir können es im Briefwechsel nachlesen —, aus einer etwas
handfesten Weltanschauung, die den klaren Umriß vor der Tiefe lobt und
Schwieterings Wort vom «unphilosophischen» Heusler recht gibt, so sehr man sich
im Deutschland von 1940 dagegen verwahrte. Unduldsam gegen Andersdenkende
war Heusler deswegen nicht, nur fast zu ehrlich für diese Welt, die doch, wie er
sagt, alle Nekrologe zusammenlügt.



Bücher-Rundschau 763

Theodor Salfinger wissen wir Dank für diese sorgfältige Ausgabe, die durch
seine Sorge für die Rückgewinnung der Korrespondenz ermöglicht wurde. Er meint
zwar im Vorwort, sich nicht zu Heuslers Fachgenossen im engern Sinn zählen zu
dürfen; seine Anmerkungen geben aber dann doch auf jede auftauchende Frage
zuverlässigsten Bescheid, über Heuslers Sprachkunst hat Salfinger schon 1949 in
der «Festschrift Schwarber» eine feinsinnige Studie geschrieben. Dürfen wir von
ihm auch eine Heusler-Biographie erwarten?

Eduard Studer

Nordische Literatur

Es ist auffällig, daß die in letzter Zeit erschienenen Übersetzungen
nordischer Autoren fast ausnahmslos Werke betreffen, die ihren Gegenstand nicht
dem heutigen Geschehen, sondern der Vergangenheit entnehmen. Man könnte
versucht sein, den Drang zum Geschichtlichen für einen bloßen Zufall, eine Willkür
der Auswahl zu halten, w,enn sich nicht gerade bei näherer Betrachtung bedeutender

Schriftsteller zeigte, daß diese Tendenz für einen großen Teil der jüngsten
Dichtung kennzeichnend ist. In ihr kündigt sich nämlich ein Streben an, nach dem
fieberhaften Durchdenken und Aufbereiten des bedrängend Naheliegenden, das die
Literatur der Kriegs- und Nachkriegsjahre charakterisierte, erneut Abstand zu
gewinnen, der der Besinnung zuträglich ist.

Nicht jedes der vorliegenden Werke entspricht freilich dieser hohen
Forderung. Je mehr wir uns im Bereiche der landläufigen Romanliteratur bewegen,
desto mehr bleibt Historisches bloßer Vorwand, ja reine Dekoration. Dies gilt
insbesondere von Margit Söderholms Roman Brödrarna, einer Fortsetzung der früher
erschienenen Grevinnan, in welcher auf dem Hintergrunde einer faustdicken
Herrenhofromantik die buntbewegten Lebensläufe einer Jeunesse dorée durch die
Fährnisse gesellschaftlicher und familiärer Komplikationen zum vorbestimmten Ziel
glücklicher Ehen geführt werden 1). Weniger gesucht und sauberer wirkt Dagmar
Edqvists Trolldryck2). Der mit gründlicher Sachkenntnis gezeichnete Hintergrund

— das Schweden des 17. Jahrhunderts im Zwielicht von lutherischem
Teufelsschreck und cartesischem Zweifel — verträgt sich besser mit dem eigentlichen

Anliegen: in einer Reihe von Frauenschicksalen frühe Emanzipationsversuche
sichtbar zu machen, die an den noch übermächtigen Widerständen der Zeit

scheitern. Jedoch ergreift das Ganze kaum, weil es mehr aus historischem Wissen
als aus eigener Kraft lebt.

Anders das Werk eines finnländischen Schriftstellers, Arvid Mörnes Roman
Kristina Bjur 3). Obwohl er im Thema an das Werk der Edqvist erinnert — er
schildert das Leben einer Pfarrersfrau im nördlichen Schweden zur Zeit Karls XII.
—¦ gelingt ihm der Schritt aus dem bloß Zeitgebundenen. Aberglaube und Hexenwahn

sind bei Mörne nicht bloß Relikte einer überwundenen Denkweise: sie
erschließen sich uns vielmehr unmittelbar aus der überwältigenden Fremdheit einer
elementaren Natur. Darum bleibt das Schicksal der Kristina Bjur, die, halb
Pfarrersfrau, halb amazonenhaftes Naturwesen, in einem Ausbruch dämonischer
Naturgewalten gegen die besänftigende Macht des Christentums an ihrem inneren Widerspruch

zerbricht, unmittelbar ergreifend.
War das Geschichtliche bisher mehr oder minder angemessene Einkleidung,

so tritt es im folgenden als ein unersetzliches Lebenselement auf. Auf den ersten
Blick zwar erscheint Verner von Heidenstams postumes Werk När kastajerna
blommade als eine lose Sammlung von Kindheitserinnerungen, die vom Tode des

i) M. Söderholm, Die Brüder. Orell-Füßli, Zürich 1951. 2) D. Edqvist, Der
Zaubertrank. Orell-Füßli, Zürich 1950. 3) A. Mörne, Kristina Bjur. Karl Mayer
Verlag, Stuttgart 1949. *) V. v. Heidenstam, Als die Kastanien blühten. Huber
& Co., Frauenfeld 1948. 6) F. G. Bengtsson, Die Abenteuer des Rode Orm. Hei-
meran, München 1951. 6) H. K. Laxneß, Islandglocke. Suhrkamp, Frankfurt a. M.
1951. 7) E. Johnsson, Die Heimkehr des Odysseus. Bermann-Fischer Verlag, Stockholm

1948. 8) P. Lagerkvist, Barabbas. Arche-Verlag, Zürich 1950. 9) P.
Lagerkvist, Gast bei der Wirklichkeit. Arche-Verlag, Zürich 1952.



764 Bücher-Rundschau

schönen Fersen bis zum Auftauchen Strindbergs reichen4). In Wirklichkeit aber
ist es der Versuch des aristokratischen Neuromantikers von der Jahrhundertwende,

des bedeutenden Antipoden Strindbergs, den Wurzelgründen seiner Existenz
nachzuspüren. Und wie dem Kinde die Grabplatte in der großelterlichen
Gutskirche zum Mittelpunkte der Welt wird, so bleibt dem Manne das 19. Jahrhundert
als angemessener Lebensraum, eine Insel des Edelmännischen im Strom der
Verbürgerlichung und Verflachung. Wenn Heidenstam sich mit dem neuen Jahrhundert

auch nicht hat abfinden können, so bleibt sein Werk doch nicht in der
Verbitterung des Enttäuschten befangen. Vielmehr ist sein Rückblick auf den Grundton

der Pietät abgestimmt, auf eine wahrhaft hochherzige Dankbarkeit für das
Geschenk einer Jugend, die rein zum Leben im Schöße einer alten Familie, rein
auch zu den Seen und Wäldern seiner Heimat stimmt. Resignation also — keine
angenehme Gegend — und dennoch der Garten, in dem, wie nirgends sonst, die
Blüten schwermütiger Vergänglichkeit gedeihen, deren Duft auch über dem Werk
dieses echten Dichters schwebt.

Läßt sich ein größerer Gegensatz denken als zwischen den lyrisch getönten
Kindheitserinnerungen Heidenstams und den spannungsgeladenen, handfesten
Abenteuern des Wikingers Rode Orm, die uns Frans G. Bengtsson mitreißend
erzählt6)? Und doch verliert die ungewöhnliche Nachbarschaft viel von ihrer
Seltsamkeit, wenn man sie mit den Augen eines Schweden betrachtet. Um die
Jahrhundertwende hat der Lyriker Heidenstam in Karl XII. und seine Krieger eine
der großen Epochen aus der schwedischen Geschichte verherrlicht; Bengtsson hat
das Leben dieses Königs in einer vielbeachteten Biographie geschildert. Und in
dieser im guten Sinne monumentalen Tradition, in der Eigentümliches und
Volkstümliches sich ergänzen, steht auch sein Rode Orm. Daß man dem Historiker
die breit angelegte Kulturgeschichte um die erste Jahrtausendwende, die Osl-
seeraum und Kalifat, Irland und den Warägerstaat umfaßt, nicht nachzurechnen
braucht, das ist selbstverständlich. Weniger selbstverständlich ist, daß dem Historiker

der Schriftsteller nicht nachsteht. Mit lebensvoller Anschaulichkeit und
dramatischer Spannung sind die Abenteuer dieser kraftstrotzenden Haudegen erzählt,
ohne Zimperlichkeit, aber auch ohne festrednerische Idealisierung. Nichts
kennzeichnet den Stil des Buches besser als das augenzwinkernde Einverständnis des

Humors, mit dem Bengtsson Beutegier, Rauflust und Lebenstüchtigkeit seiner
Prachtskerle von Vorfahren schildert. Hier ist echte Volkstümlichkeit verwirklicht,

die man um so höher schätzt, wenn man an die empfindliche Lücke in
unserem eigenen Schrifttum denkt.

Vor eine ähnlich monumentale, an den Voraussetzungen gemessen jedoch
eher noch schwierigere Aufgabe sah sich der Isländer Halldor K. Laxneß gestellt.
Seine Werke sind Meilensteine auf dem Wege zu einer neuen isländischen
Prosaliteratur, die zwischen eigenem Kulturerbe und ausländischem Modernismus ihren
Weg sucht. Dies gilt insbesondere von der großartigen, im zweiten Weltkrieg
entstandenen Trilogie 1slandsklocka 6). In den Schicksalen eines verachteten und
verfolgten Zinsbauern erscheint das Bild des Kampfes einer Nation um ihre
Existenz: um die nackte Lebensmöglichkeit zunächst in der schonungslosen Anklage
des Buches gegen die wirtschaftliche Ausbeutung durch das Ausland; um die Würde
und Ehre eines Volkes sodann, dessen Adel, solange es den Kampf um sein Recht
nicht aufgibt, von schier vertierendem Elend höchstens verdüstert, nicht aber
vernichtet werden kann. Diese Überzeugung bewahrt Laxneß die dichterische Freiheit.

Trotz dem aktuellen Gegenstand ist das Werk frei von krampfhaftem Pathos;
in seinem Humor und in seiner plastischen Lebensfülle erinnert es stellenweise
geradezu an de Coster.

Es ist bezeichnend, daß der Isländer Laxneß einen nationalen Stoff wählt,
der Schwede Eyvind Johnsson hingegen seine Gegenwart in dem so gänzlich
andersgearteten Spiegel der Homerischen Welt wiedererkennt. Herrscht in den
Ländern, die der Krieg unmittelbar berührt hat, die Resinnung auf das Eigentümliche
vor, so kennzeichnet das neutrale Schweden das Bestreben, um keinen Preis der
Isolierung anheimzufallen. Das mag in einzelnen Fällen zu kritikloser Nachbeterei
des Zeitgemäßen geführt haben; andrerseits ist aber auch nicht zu übersehen, daß
diesem Streben Werke entsprungen sind, die zu den bedeutendsten der Nachkriegsdichtung

in Schweden gehören.



Bücher-Rundschau 765

Wenn Eyvind Johnsson, herkommend aus der Arbeiterdichtung, in Strändernas
svoli den Stoff der Odyssee aufgreift, so darf man von ihm, der sein Werk
ausdrücklich als einen Gegenwartsroman bezeichnet, keine naive Nacherzählung
erwarten 7). Zwar hält sich der Wiedererzähler weitgehend an seine große Vorlage;
aber in schier unmerklichen Akzentverschiebungen, in einer neuartigen Komposition

und vor allem im Stil kündigt sich eine Haltung an, die Thomas Mann und
James Joyce verwandter ist als Homer, nicht in der Naivität, sondern in der Ironie
ihre Heimat hat. Nicht etwa, daß Johnsson nicht auch von der Großartigkeit
und Schönheit der griechischen Welt fasziniert wäre — trägt doch der junge
Telemach, der staunend vor der Kunstwelt des Festlandes steht, unverkennbar
selbstbiographische Züge. Aber gerade in dem Arbeiterdichter steht der Faszination
durch das Ästhetische ein nicht geringerer moralischer Impuls gegenüber; und wenn
er Geschichte erzählt, so nicht monumentalisch, sondern kritisch. Mittel dieser
Kritik ist die psychologische Durchleuchtung. In ihrem Zwielicht will der
Heimkehrer nicht mehr eigentlich zurück; eine Seite seines Wesens jedenfalls möchte bei
Kalypso bleiben, den Krieg vergessen, die unruhvolle Zeit, alle Größe und alles
in Schönheit Strahlende. Doch die Götter, die Zeit und Erinnerung beherrschen,
zwingen ihm all das wieder auf, um an ihm die Unerläßlichkeit ihrer Herrschaft,
ja der Herrschaft schlechthin zu demonstrieren. So kehrt Odysseus heim, innerlich
müde, vom Krieg und Töten zerstört; er hat die Ruchlosigkeit der Macht
durchschaut, er möchte ein Liebender sein in einer zwar unrühmlich-glanzlosen, aber
unblutigen und gerechteren Welt. Daß diese Welt nicht existiert, daß er gezwungen
ist, für eine Ordnung einzustehen, die durch ihre Schönheit und Kraft allein nicht
gerechtfertigt werden kann, das läßt diese Odyssee tragisch enden. Profanierung?
Mag sein, jedoch um des Menschen willen und seiner lebenswürdigen Existenz.

Schafft Johnsson in seinem Werk — im Gegensatz zum Griechentum und
doch sich aus ihm entwickelnd — eine Welt ohne Heroismus, so Pär Lagerkvist
in seinem Barabbas — im Gegensatz zum Christentum und ebenfalls aus ihm
erwachsend — eine Welt ohne Gott 8). Auch seinem Buch liegt ein Doppelsinn
zugrunde: Barabbas, der Mensch, für den Gott gestorben ist. Gott ist gestorben
für ihn in einem unmittelbaren Sinne zunächst: an seiner Statt nämlich, als
stellvertretendes Opfer. Und an der brennenden Anteilnahme, mit der Barabbas diesen
stellvertretenden Tod verfolgt, läßt sich abnehmen, daß er ihm zum Schicksal wird.
Nicht daß ihm dieser Tod zur Erlösung würde, er gibt ihn nur scheinbar frei.
Denn in das alte Leben mit seinem Spießgesellen, ein Leben ungebrochenen Handelns

und bedenkenlosen Genießens, ist ihm der Rückweg verlegt. Ebensowenig
aber findet er vorwärts zu der neuen Gemeinschaft, die aus dem Blute des
anderen erwachsen ist; denn weil dieser für ihn starb, ist er als Gottessohn für ihn
tot. Barabbas ist zwar Zeuge der Kreuzigung, nicht aber der Auferstehung. So
zeichnet Lagerkvist, der sich selbst einen Gläubigen ohne Glauben, einen religiösen
Atheisten genannt hat, in Barabbas den kreatürlichen Menschen, der ohne Gott und
ohne Glaube leben muß und doch unter seiner Gottlosigkeit und Glaubenslosigkeit
leidet, der, obgleich dem Tode entronnen, doch im Todesreich eingeschlossen bleibt,
das in vielfältiger Verwandlung seinen Lebensraum bildet.

Barabbas sucht zwar den Glauben, aber er findet nicht bis zu ihm hin; und
zwar darum, weil ihm, dem kreatürlichen Menschen, der Sinn des Leidens verborgen

bleibt. Wenn der Tod Gottes ihm zum Ärgernis wird, so bleibt er auf der
Schwelle zum Glauben stehen; denn dieser vernichtet das Leid zwar nicht, wie der
kreatürliche Mensch möchte, aber er nimmt es auf sich und verwandelt es ins
Opfer. Soll man ihn darum tadeln, wie es die pharisäischen Christen tun?
Lagerkvist deutet an, daß auch in ihn etwas vom Geiste des Gekreuzigten
gefahren ist; denn was er, der an das Leben freigegeben worden ist, wie der andere
zu seiner Kreuzigung, in seiner Ausgestoßenheit und Einsamkeit erfährt, ist zwar
nicht die Einsicht in das Leid, wohl aber das Mitleid mit allem, was leidet. Und
hier trifft er sich mit den wahren Christen, mit der wundervoll kräftigen Gestalt
des Petrus und der geheimnisvoll-lieblicheren der Maria. Barabbas ist nicht dazu
berufen, für einen Gott zu sterben und so Zeugnis für ihn abzulegen; aber er
begräbt die Toten, und auch das ist ein Zeugnis. Seine letzten, doppeldeutigen
Worte lassen ahnen, daß er das Ärgernis des Todes, die Angst des kreatürlichen
Menschen, überwunden hat und nun in ihn eingeht, wie jener in den Vater.



766 Bücher-Rundschau

Eben diese Angst ist es auch, die über Lagerkvists Kindheits- und
Jugenderinnerungen Gast hos verkligheten ihren Schatten wirft9). Dies Buch, das sich
in dem Vierteljahrhundert seit seinem Erscheinen als bleibend bewährt hat, ist
kein wehmütiger Rückblick auf ein verlorenes Paradies, sondern unbestechlicher
Rechenschaftsbericht über ein Leben in einem beklemmenden seelischen Niemandsland

zwischen Traum und Wirklichkeit. Schon der kleine Anders besitzt jenen
durchdringenden Blick, der im Gefüge einer scheinbar heilen Welt Risse und
Sprünge entdeckt, durch die das Unheimliche auf ihn eindringt: die Erfahrung der
Hinfälligkeit, des Sterbenmüssens, die jede lebendige Erscheinung prägt. Nichts
in ihm hält dieser Erfahrung stand. Den anderen, und dies gilt vor allem für
seine Großmutter, eine in ihrer Schlichtheit und Geradheit ergreifende Gestalt,
mag in einem strengen, tiefen Glauben Trost und Rettung bereitet sein; nicht
für ihn, denn die Angst, die aus diesem Fall ins Leere, Nichtige entspringt, macht
ihn innerlich einsam in einer leeren, kalten Welt.

Was so in seiner Kindheit dumpfe Empfindung bleibt, wandelt sich in der
Jugend zur begriffenen Aufgabe, seiner erlittenen Einsamkeit ein Ziel zu geben:
den Durchbruch zu sich selbst. Noch reichen zwar die Kräfte des Heranwachsenden

dazu nicht aus; doch bleibt er, weil er den kältenden Anhauch der Angst
am eigenen Leibe verspürt hat, vor überheblicher Selbstgefälligkeit und hochmütiger

Verachtung bewahrt. Und wenn seine Liebe, eine rücksichtsvolle, aufmerksame,
mitleidende Liebe, auch noch unter der Eisdecke der Angst begraben liegt, sie
ist doch da, gegenwärtig auf jeder Seite dieses bedeutenden Werkes.

Blickt man von hier aus zurück auf Heidenstams Jugenderinnerungen, so hält
man Anfang und Ende der Entwicklung in Händen, die die schwedische Dichtung
unseres Jahrhunderts durchlaufen hat: bei Heidenstam die Geborgenheit im
Mittelpunkt einer im ganzen noch heilen Welt, über die zwar schon die Wolken
der Resignation hinziehen; bei Lagerkvist die Einsamkeit des angstgequälten
Menschen im Eisesgrab der Welt, in das jedoch das Licht eines echten Mitleidens strahlt.
Es ist daher doppelt erfreulich, daß gerade die bedeutenderen angeführten Werke
einwandfrei und gut übersetzt sind. Besonders erwähnt zu werden verdient Edzard
Schaper, der Übersetzer Lagerkvists. Ihm ist es gelungen, die Herbe und
Gedrängtheit der Lagerkvistschen Prosa im deutschen Text durchschimmern zu lassen.

Fritz Schaufelberger

Neue Eranos-Jahrbücher

Sehr einleuchtend versucht Olga Froebe-Kapteyn im Vorwort zum Eranos-
Jahrbuch 1952 sozusagen die Psychologie jener geisteswissenschaftlichen Tagungen
zu umschreiben, die alljährlich jeweils im Spätsommer in Ascona stattfinden, und
deren Ergebnisse in den Jahrbüchern zusammengefaßt und für ein interessiertes
Publikum veröffentlicht werden x). Diese Tagungen stehen immer unter einem
bestimmten Thema — Gestalt und Kult der Großen Mutter, Die Erlösungsidee in
Ost und West, z. B. —, wobei deutlich wird, daß die Beteiligten von den
wechselnden Themen deshalb angeregt werden, weil es sieh nicht nur um theoretische,
philologische oder philosophische Fragestellungen handelt, sondern darüber hinaus
um Aktualitäten psychologischer Art, die jeden aufgeschlossenen und an geistigen
Dingen interessierten Hörer betreffen und beschäftigen müssen. Es geht um jene
psychischen Urbilder, die als rettende Kräfte gerade in Umbruchszeiten besonders
wirksam werden und durch die menschlichen Bewußtseinsschichten aus unbekannten
Tiefen aufzusteigen pflegen. Bei jedem Redner wie auch bei jedem Zuhörer zeigt
sich diese Ergriffenheit in besonderer Weise, demzufolge wir in den Eranos-Jahr-
büchern die verschiedensten Geistesprodukte vorfinden, die aber von einem und
demselben psychischen Zentrum aus gesteuert sind.

Der neue Band steht unter dem Titel «Mensch und Energie», um das die
verschiedensten wissenschaftlichen Temperamente kreisen: reine Naturwissenschafter
mit der entsprechenden Akribie wie M. Knoll (Princeton), der über «Quantenhafte

l) Eranos-Jahrbuch 1952 (Band XXI), «Mensch und Energie». Rhein-Verlag,
Zürich 1953.



Bücher-Rundschau 767

Energiebegriffe in Physik und Psychologie» schreibt, ferner psychologisch interessierte

Ästheten wie H. Read (London) mit seinem Referat «The Dynamics of Art»,
Biologen mit hervorragender kombinatorischer Gabe wie A. Portmann (Basel), der
«Die Bedeutung der Bilder in der lebendigen Energiewandlung» bespricht, oder
bekannte, der Psychologie eher fernstehende Philosophiegeschichtier wie K. Lowith
(Heidelberg) in seinem Aufsatz «Die Dynamik der Geschichte und der Historismus».

Besonders anregend ist in diesem Band der Nervenarzt und Jung-Schüler
E.Neumann (Tel-Aviv), der in seiner Rede «Die Psyche und die Wandlung der
Wirklichkeitsebenen» endlich einmal den längst schon revisionsbedürftigen
Begriff der psychischen Projektion einer kritischen Betrachtung unterwirft und in
theoretischer Weise den Feldcharakter des Psychischen beschreibt. Der Begriff
der Projektion setzt ja immer die Unterscheidung eines projizierenden Subjekts
und eines projektionstragenden Objekts, ferner die Gegenüberstellung eines Innen
und eines Außen voraus — Unterscheidungen also, die gerade in jenem psychischen
Gebiet, in dem die Projektionen spielen, nämlich im Unbewußten, sich oft recht
künstlich ausnehmen. Den Verhältnissen gemäßer ist die Vorstellung von psychischen

Feldern, an denen das Einzelmenschliche teilhat, ohne darüber verfügen zu
können. Es ist eine Art kollektives Wissen mit selbständiger Steuerung. Phänomene

wie Telepathie und Hellsehen kommen natürlich Neumanns Theorien stark
entgegen; bei diesen okkulten Tatsachen verschwinden die Grenzen der menschlichen

Person, und die Vorstellung einer Teilnahme an einem unterschwelligen
Wissen liegt nahe. Interessanterweise verweist auch Portmann in seinem genannten
Aufsatz auf tierische Verhaltensweisen, bei denen ein extrapersonales Wissen wirksam

werden muß. Es gibt nach Neumann infolgedessen verschiedene Wissensebenen
— personale und außerpersonale —, deren Unterscheidung nicht nur bei der
Beurteilung individuell-menschlicher Verhältnisse von Nutzen ist, sondern noch mehr
vielleicht bei der Betrachtung der verschiedenen Phasen der Kultur- und
Naturgeschichte.

Nachtragsweise darf in diesem Zusammenhang auf einen früher erschienenen
Eranos-Band hingewiesen werden, der in unseren Besprechungen bisher noch nicht
berücksichtigt werden konnte: auf das Eranos-Jahrbuch XVIII. Es ist der Sonderband,

der 1950 anläßlich von C. G. Jungs fünfundsiebzigstem Geburtstag erschien
und mit Recht und Sinn dem wesentlichsten Thema der Jungschen Psychologie
gewidmet ist: der «Welt der Urbilder» 2). Jungs Begriff und Lehre von den
«Archetypen», d.h. psychischer, urtümlicher Bahnungen, ist zweifellos das
unvergänglichste Verdienst des großen zeitgenössischen Psychologen. Die Archetypen
sind Grenzphänomene unseres psychischen Lebens, deren Wirksamkeit wir in Träumen,

Phantasien, zuweilen aber auch im scheinbar bedeutungslosen Alltag erfahren,
ohne sie doch je ausdeuten zu können. Von den Archetypen her werden unsere
Ergriffenheiten gesteuert, und es wäre wohl einmal eine schöne, aber auch riesige
Aufgabe, eine Kultur- und Menschheitsgeschichte als eine Geschichte des
Wirksamwerdens psychischer Archetypen zu schreiben. Bausteine zu einer solchen
Kulturpsychologie liefert schon der vorliegende Eranos-Band, ist doch z. B. beobachtbar,

daß «Der Gottmensch als Archetypus» — das Thema, das sich Professor
H. Leisegang (Berlin), der bekannte, nunmehr verstorbene Philosoph, gestellt hat —
zu den verschiedensten Zeiten eine ganz verschiedene Aktualität besaß, derzufolge
ein Aufstieg und Niedergang mancherlei religiöser Bekenntnisse sichtbar wurde.
— Andere sehr bemerkenswerte Arbeiten dieses Bandes sind: Van der Leeuw:
«Unsterblichkeit»; Schmidt, «Jerusalem als Urbild und Abbild»; Neumann: «über
den Mond und das matriarchalische Bewußtsein». Einleitend spricht Frau Froebe
dem Jubilaren den Dank für die bisher geleistete Arbeit im Eranos-Kreis aus, was
um so natürlicher ist, als ohne C. G. Jung die Eranos-Tagungen nicht die
Bedeutsamkeit und das besondere Profil besäßen, die sie im Laufe von zwanzig
erfolgreichen Jahren gewonnen haben.

Jürg Fierz

2) Eranos-Jahrbuch (Band XVIII), Sonderband zum 75. Geburtstag von
C. G. Jung. Rhein-Verlag, Zürich 1950.


	Bücher-Rundschau

