
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 11

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die bolschewistische Ideologie in christlicher
Auseinandersetzung

Den unmittelbaren Zusammenhang von Theorie und politischer Aktion in der
Sowjetunion zu begreifen, wird dem Menschen der westlichen Welt immer wieder
schwer, weil er den dialektischen und historischen Materialismus entweder gar
nicht oder nur unvollkommen kennt. Vielleicht liegt hierin mit ein Grund dafür,
daß wir politischen Ereignissen in der Sowjetunion oft verständnislos gegenüberstehen

oder aber äußerlichen politischen Kursschwankungen mit Hoffnungen
begegnen, die schon im nächsten Augenblick wie Kartenhäuser zusammenstürzen
können. Gerade die letzten Entwicklungen im Osten haben uns dafür instruktive
Beispiele gegeben. Sie mahnen mit Nachdruck, Bedeutung und Einfluß der
bolschewistischen Ideologie auch für das weltpolitische Geschehen nicht zu gering
anzusetzen und sich um eine tiefere Sachkenntnis ihrer Grundzüge ernsthaft zu bemühen.
Diese Forderung gilt insbesondere für eine Institution wie die evangelische Kirche,
die in ihrer schon beinahe missionarischen Arbeit im Osten Deutschlands sich einer
perennierenden Gefährdung durch diese Ideologie ausgesetzt sieht und zu einer
geistigen Auseinandersetzung immer erneut aufgerufen findet.

Überlegungen dieser Art waren es, welche die Evangelische Akademie in
Hessen und Nassau in Schloß Assenheim veranlaßten, vom 11.—13. September 1953
zu einem Seminar über Stalins Schrift: aüber dialektischen und historischen
Materialismus» einzuladen. Die Leitung des Seminars lag in den Händen des bekannten
Theologen Prof. D. Dr. Friedrich Delekat (Universität Mainz). Der Kreis der
Teilnehmer setzte sich insbesondere aus Schülern und Studenten der evangelischen
Jugend, Volksschul- und Berufsschullehrern sowie Geistlichen zusammen.

Es muß als eine sehr glückliche Wahl bezeichnet werden, gerade die
genannte Schrift Stalins zum Gegenstand der Verhandlungen zu machen. Sie enthält
ein Kapitel des Standardwerkes: «Kurzer Abriß der Geschichte der KPdSU (Bol-
schewiki)». Diese Eingliederung einer Darstellung des Diamat als «System» in
eine der Absicht nach erzählende Geschichte durchbricht den Rahmen eines
historischen Werkes und zeigt eine seltsame Ähnlichkeit mit der Stellung der zehn
Gebote im Alten Testament, das ja als eine Geschichte des auserwählten Volkes zu
begreifen ist, wie die Bolschewisten sich ebenfalls als eine auserwählte Partei
betrachten. Neben der schon von Marx her datierenden Heilserwartung des Bolschewismus

(Klassenlose Gesellschaft säkularisiertes Reich Gottes auf Erden) und
anderen quasi religiösen Elementen im Bolschewismus, die teils Marxscher, teils
aber auch spezifisch russischer Tradition entstammen, zeigt diese Analogie einmal
mehr, daß wir es bei der in Stalins Schrift dogmatisierten Lehre mit normativen
Glaubenssätzen zu tun haben, die — mögen sie sich noch so sehr in ein
«wissenschaftliches» Gewand hüllen — sich bewußt und direkt an die religiöse
Vorstellungswelt des Menschen wenden und ihm einen diesseitig orientierten Religionsersatz

zu geben, ja sogar aufzuzwingen suchen.
Es ist selbstverständlich, daß in einem Kreise evangelischer Christen die

Diskussion um das Verhältnis von Bolschewismus und Christentum das zentrale
Anliegen der Teilnehmer war und blieb. Dabei aber begnügte man sich nicht damit,
die Grundlehren des Christentums als geoffenbarten Willen Gottes dem Bolschewismus

einfach entgegenzuhalten, sondern man stellte sich mit allem Nachdruck



Kulturelle Umschau 695

die Frage, ob nicht gerade durch den Sieg des Bolschewismus in einem Teil der
Welt auch der Westen und in ihm die christliche Kirche zu einer selbstkritischen
Prüfung aufgerufen sei, und zwar insbesondere deshalb, weil dieser Bolschewismus
im Schöße einer durch das Christentum mitgeformten Kultur- und Lebensordnung
geboren sei. Eine solche Prüfung aber könne nur gelingen, wenn sich die Kirche
fähig erweise, aus der alle konfessionellen Schranken übersteigenden Tiefe des Glaubens

den Menschen zu einer echten Sinngebung des Lebens zu führen. Das aber sei
ihre Mission nicht nur im Osten, sondern auch in dem in der Lebenspraxis
weitgehend selbst materialistisch eingestellten Westen der Welt.

Eine andere Bedeutung der Stalinsehen Schrift besteht darin, daß hier der
Diamat eindeutig in den Dienst der Legitimierung der revolutionären politischen
Aktion der kommunistischen Partei gestellt wird. Wenn Stalin gleich eingangs seiner
Schrift behauptet, der «historische Materialismus» sei nur die «Ausdehnung der
Leitsätze des dialektischen Materialismus auf die Erforschung des gesellschaftlichen

Lebens», so ist seine ganze Schrift ein schlagender Gegenbeweis gegen diese
These. Die Ontologie und Erkenntnistheorie des Diamat lebt einzig und allein aus dem
revolutionären politischen Impuls und steht in seinem Dienst. Das läßt sich an
allen Einzelargumentationen Stalins leicht verfolgen und bildete daher auch die
Richtschnur für Behandlung und Verständnis der Schrift in der gemeinsamen Arbeit
des Seminars. Alle für die Dialektik angegebenen Kennzeichen, wie: organolo-
gische Naturauffassung, unaufhörliche Bewegung und Entwicklung der Dinge,
Umschlag von Quantität in Qualität, Kampf der Gegensätze, gipfeln in einer
Rechtfertigung der proletarischen Revolution und des unversöhnlichen Klassenkampfes.
Von dort her werden sie als sinnvolle Voraussetzungen und Bestandteile des

Systems begreifbar. Das gleiche gilt vom Materialismus als zweitem Bestandteil der
Theorie. Er dient der Rechtfertigung des ökonomischen Geschichtsdeterminismus,
durch den die soziale Zukunft vorausbestimmbar wird, und der bekannten Oberbau-
Unterbaulehre, wonach alles Geistige nur ideologische Spiegelung ökonomischer
Verhältnisse und Interessen ist. Alle Ausführungen Stalins über die geschichtlichen

Entwicklungsperioden (Urkommunismus, klassengespaltene Sozialordnung,
klassenlose GeseUschaft als «Endstand») erscheinen dann nur noch wie anhängende
Erläuterungen zu dieser gekennzeichneten Auffassung, in der die These über die
Einheit von Theorie und Praxis ihren sichtbaren Triumph feiert.

Freilich, in dem Diamat Stalinscher Darstellung stecken auch eine ganze Reihe

philosophischer Probleme, die in sich selbst einer kritischen Diskussion bedürfen:
so etwa die Verfälschung der Dialektik durch Ausschaltung des Prinzips der
Vermittlung, der Zwang zur Postulierung einer denkenden Materie u. a. m. Anderseits

gibt es auch Bestandteile der Theorie, die für die historisch-soziologische
Forschungsmethodik fruchtbar zu machen sind. Fragen dieser Art wurden in Assenheim

zwar in der nötigen Objektivität erwähnt und mitbehandelt, standen aber in
einem Kreis vorwiegend philosophischer Laien naturgemäß nicht im Mittelpunkt
der Erörterung. Das Ziel der Arbeit lag vor allem darin, die bolschewistische
Ideologie als Folge und Grundlage eines eschatologischen Denkens zu begreifen,
für das die alles Heil bringende Zukunft absolut gesichert erscheint und von dem
Einzelnen den bedingungslosen Einsatz der Person für das revolutionäre Ziel bis
zur Selbstaufgabe verlangt. Das Verständnis dafür und auch für die Tatsache,
daß der Messianismus der Marxschen Lehre durch die Verbindung mit russischen,
insbesondere panslawistischen Traditionen im Bolschewismus neben einer Abwandlung

auch eine gefährliche Stützung erfahren hat, wurde auf dieser Tagung mit
Nachdruck geweckt. Ihr wird daher, so darf man hoffen, eine nachhaltige Wirkung

bei den Teilnehmern nicht versagt bleiben, und man möchte nur wünschen,
daß dieses Seminar im Rahmen der Aufklärungsarbeit nicht das einzige seiner Art
bleibt.

Hans-Joachim Lieber



696 Kulturelle Umschau

Theater in Mailand und Zürich

Scala Mailand

Rolf Liebermann: Leonore 40/45

Vor bald zwei Jahren wurde in Basel «Leonore 40/45» uraufgeführt, die
erste Oper des Schweizer Komponisten Rolf Liebermann und des deutschen Mu-
sicologen Heinrich Strobel, des musikalischen Leiters des deutschen « Südwest-
funkes», als Librettisten. Das Stück bildet seither im deutschen Sprachgebiet einer
der größten Opernerfolge, was z. B. zur Folge hat, daß die zweite Oper des

Freundespaares, «Penelope», an den nächsten Salzburger Festspielen ihre
Uraufführung finden wird. «Leonore 40/45» behandelt eine Liebesgeschichte auf der
Folie des letzten Weltkrieges: ein deutscher Soldat, der als Zivilist Musiker werden

will, trifft im besetzten Paris Huguette, die junge Französin, die ihn liebt
und die den Mut hat, zu ihm zu stehen. Durch den Kriegsverlauf erbarmungslos
getrennt, finden sie sich zu einem happy end nur in einer irrealen Welt, die dem
menschlichen Wunschbild entspricht. Aber nicht nur psychologisch, auch
kunstpolitisch, ja allgemein-politisch wird diese in ihren Ansätzen veristische Handlung
verstrebt: die Musik, welche die Liebenden in Paris zusammenführt, ist dodeka-
phonisch (eine Technik, der sich Liebermanns Musik in einem sehr freien Sinn
verpflichtet zeigt), und ihre Aufgeschlossenheit gegenüber der «atonalen» Moderne
steht im Gegensatz zur traditionellen Gesellschaft. Der pathetische Idealismus der
Musik des deutschen 19. Jahrhunderts (Liszts und Wagners) wird dabei in direkte
Parallele gesetzt zum pathetischen Nihilismus des Nationalsozialismus (eine Parallele,
welche, so falsch sie auch an sich ist, im Stück doch zu großer Theaterwirksamkeit

gelangt). Ferner geht es im Text explicite um die Beziehung von Stoff und
Opernform: das Geschehen an sich wäre tragisch, und, da Strobel und Liebermann
eine historisierende Stilisierung erstreben, würde es eine «opera seria» sein. Es wird
aber eine «opera semiseria», und zwar durch das Ferment einer scharfen,
geistreichen Ironie. Träger der Ironie ist namentlich die Rahmenfigur des «Ange
gardien», der sowohl im Spiel selbst wie außerhalb steht und als epischer Zuschauer
das Geschehen kommentiert und persifliert. Ironisch ist — entsprechend der
Anlage — auch das Finale: eine Fuge über das Wort von Leibniz von der bestehenden

Welt als der besten aller möglichen Welten — auf eine spezielle Situation
bezogen und dadurch, wie schon in Voltaires «Candide», ironisiert. Also eine Oper
über die Oper, über Philosophie und Politik, aber trotzdem sehr bühnengerecht
— zwar nicht dramatisch, aber bühnenwirksam. Bühnengerecht vor allem in dem

(anti-romantischen) Sinne, daß alles Geschehen eindeutig, klar, auf sich selbst
bezogen ist. Nur die ironisierende Reflexion geht darüber hinaus, ein Umstand,
welcher die Oper dem Sprechtheater (in dem ja alles Begriffliche besser beheimatet
ist) annähert. Die Musik Liebermanns ist denn auch vor allem dienend; sie hält
einen kammermusikalischen Stil ein, welcher nicht von eigentlich «atonaler»
Schärfe, ja oft von ausgesprochenem Wohlklang ist (z. B. in einem sehr gewinnenden

Lied der Huguette) — auch sie von einem großen Sinn für Theater zeugend.
Leider war die Première dieser Oper eines Schweizers (am 30. Dezember)

ein eklatanter Mißerfolg. (In Italien, und namentlich an der Scala, ist das Publikum

— zum großen Unterschied zu den Verhältnissen im deutschen Sprachgebiet
und namentlich der Schweiz — ja noch gewohnt, Werk wie Darstellende
anzunehmen oder (und gelegentlich schärfstens) abzulehnen, mit allen Vor- und
Nachteilen, welche diese Tradition für das Opernwesen mit sich bringt.) Aber dieser
Mißerfolg ist an sich so interessant, daß man von ihm sprechen darf. Glücklicher-



Kulturelle Umschau 697

weise ist das Scala-Publikum in der Première so freundlich, seine Meinung ex-
pressis verbis von den Galerien zu rufen. Seine Theatererfahrenheit — die man
ihm nicht bestreiten kann — führt es schnell dazu, Vergleiche zu ziehen und
Verwandtschaften zu entdecken. So ertönt schon beim zweiten Auftritt des Ange
gardien der Ruf, daß es sich bei dieser Figur nur um den Tonio aus Leoncavallos
«Bajazzo» handle. Das ist ein Mißverständnis, denn Tonio ist von anderer Natur.
Aber die Geistesart des ironischen Ange, der so wenig Engelhaftes an sich hat,
liegt dem Publikum zu ferne, als daß es sich große Mühe zum Verständnis geben
würde, überhaupt lehnt es die Reflexionen des Ange gardien als untheatralisch ab.

«Vogliamo teatro» ruft es. Das Mißverständnis ist sicher durch die Handlung
begünstigt, deren Ansätze einer neuen veristischen Oper, etwa im Sinne von Menottis
«Konsul», entsprechen. In Erwartung einer echten veristischen Oper gesetzt,
ertragen die Italiener die Causerien französischen Stils, die alle geistreichen Bezüge
vermitteln, nicht. Und wo Bezüge wahrgenommen werden, werden sie — z. T.
durch politische Interpretation — falsch verstanden. Nur schon der Titel der
Oper, eine Anspielung auf Beethovens «Fidelio», wird als Anmaßung empfunden.
Das harmlose, ja pazifistische Auftreten des deutschen Soldaten läßt vermuten, die
Autoren möchten von der Unschuld des deutschen Volkes am Krieg überzeugen,
und — als Krone aller Mißverständnisse — wird ein Bild, welches in Anspielung

an Strawinskys «Geschichte vom Soldaten» am «Lac de Wallenstadt» spielt,
als Werbung für den schweizerischen Fremdenverkehr genommen. Alle diese

Mißverständnisse leiten sich letztlich davon her, daß als nackter Bealismus
verstanden wird, was die Autoren als ironisches Spiel angelegt haben. Gefahren in
der Wahl und Behandlung des Stoffes verbanden sich so in der Opernpremiere
mit Hindernissen, welche in der allgemeinen traditionellen Haltung des italienischen

Publikums, insbesondere jenes der Scala, liegen.
Die Aufführung bot keinen Anlaß zu den Mißverständnissen. Sie war

vorbildlich. Ein deutscher Regisseur (Guenther Rennert) hatte inszeniert. Für zwei
französisch gesungene Rollen waren zwei ausgezeichnete Sänger der Pariser Opéra
verpflichtet, welche mit den italienischen Kräften ein gutes Ensemble bildeten. Die
Musikleitung hatte Antonono Volto, der dem Schweizer Publikum durch seine
Aufführungen an den Luzerner Festspielwochen bekannt ist.

Stadttheater Zürich

Arthur Honegger: Die Abenteuer des Königs Pausole

Wenn man das Oeuvre Arthur Honeggers, des Zürcher Komponisten, der
in Paris Weltgeltung gewann, überblickt, ist man erstaunt von der Breite dieses

Schaffens, welche fast jede musikalische Gattung umfaßt. Im Umgang mit der
Musik erstaunt man aber noch mehr, indem man gewahr wird, daß Honegger alles
andere als ein flexibler «leichter Schreiber» ist, sondern oft langsam, gleichsam
schwerblütig schreibt (Selbstzeugnisse dafür liegen, etwa in seinem aufschlußreichen
Buch «Je suis compositeur», vor). Ein Musiker, von dem man weiß und spürt,
daß seine schöpferische Kraft von keinen weltanschaulichen oder
musikalischtheoretischen Erwägungen tangiert wird, ist er doch nicht blinder Musikant,
sondern ein Musiker aus echter Humanität, dem Sinnlichen ebenso offen wie dem
Besinnlichen, dem Naiv-Konkreten ebenso wie dem Mystischen. Unvergessen ist in
Zürich seine «Jeanne d'Arc»; sein jüngstes Werk, die «Weihnachtskantate», welche
kürzlich in Basel ihre Uraufführung fand, ist mit ihrer schlichten Innigkeit noch
in den Ohren aller, die es hörten.

Am andern Ende der Breite von Honeggers Oeuvre steht die Operette «Les
aventures du Roi Pausole», 1929/1930 im Auftrag des Verlegers Salabert und des



698 Kulturelle Umschau

Theaterdirektors Albert Willemetz geschrieben. Letzterer ist Verfasser des Librettos
nach dem Roman von Pierre Louys, eines Schriftstellers, der im Leben Debussys
als literarischer Berater und Freund eine beträchtliche Rolle spielte. Die Operette
fand als Silvesterstück am Zürcher Stadttheater ihre deutschsprachige
Erstaufführung; man denkt sich dabei: besser spät als nie. Anderseits sind die
Schwierigkeiten der Inszenierung verständlich. Das Buch von Louys ist voll einer sehr
kapriziösen, oft sehr verwegenen Erotik, ja eigentlich hat es sonst nichts darin,
und etwas abgeschwächt trifft das — trotz einer weithin dämpfenden deutschen
Übersetzung — auch auf das Libretto zu, so daß einige bisher un-gehörte und
un-erhörte Anspielungen auf der Bühne geschehen. Nun ist ja zwar Musik nie
so direkt, nie so «ausgesprochen» wie Text, aber Honegger tat sich auch in der
Musik durchaus keinen Zwang an und schrieb eine bald blühend-sinnliche, bald
angriffig-rhythmische Musik, die — wenn man das dem Text nicht zugestehen
will — Unterhaltung im besten Sinn gewährt. Köstlich sind insbesondere einige
spanische, amerikanische und offenbachisch-französische Anspielungen der Musik.
Fällt der mittlere Akt handlungsmäßig etwas stark ab, so bereiten doch die Außenakte

viel Vergnügen.
Es soll hier nicht das ganze Heer der Mitwirkenden erwähnt werden, sondern

nur gesagt sein, daß als Regisseur und Titelfigur Fritz Schulz eine Prachtsleistung
an Komik gab. Das Ganze als ein ausnahmsweiser Vermerk eines Werkes der
Operette und eines ungewohnten Stücks Arthur Honeggers.

Andres Briner

Was hilft's, wenn ihr ein Ganzes dargebracht?
Das Publikum wird es euch doch zerpflücken.

Vorspiel auf dem Theater. Faust I. Teil


	Kulturelle Umschau

