
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 33 (1953-1954)

Heft: 11

Artikel: Eine "freie Kirche im freien Staat" in USA

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE «FREIE KIRCHE IM FREIEN STAAT
IN USA

VON ADOLF KELLER

Die berühmte Forderung «Chiesa libera nello Stato libero» hatte
in dieser italienischen Formulierung durch Cavour und schon durch
frühere Anklänge bei Manzoni einen eigentlichen politischen Glanz
erhalten. Sie ist aber ihrem Geiste nach schweizerischen Ursprungs,
da sie bereits von Vinet in seinem Kampf gegen das Staatskirchen-
tum und für die Bildung einer waadtländischen freien Kirche erhoben
worden war.

Heute wachen in den Vereinigten Staaten sowohl Staat wie
Kirche über diesen Grundsatz. Dort erhielt das Verhältnis von Staat
und Kirche zueinander eine klassische Form, die sich sogar in
unserem demokratischen schweizerischen Staats- und Kirchenwesen,
wie z.B. in Genf, Bern und Baselland, nicht so rasch durchsetzen
konnte. In Amerika hat es daher ein anderes Gesicht als in Europa.
Dort scheint es nur eine freie Kirche im freien Staate zu geben. Aber
trotz der Trennung von Kirche und Staat ist auch dort das alte,
geschichtliche Problem, das schon mit Konstantin begann, nicht völlig
gelöst. Es hat auch dort eine lange Geschichte gehabt, wie uns das

dreibändige Werk von Anselm Phelps Stokes «Church and State in
USA» auf dreitausend Seiten gelehrter Abhandlung erst kürzlich
wieder zeigte. Ebenso das Werk von Professor W. A. Brown oder
jüngst die Ausführungen in der «Lutherischen Rundschau» durch
Professor Bodensieck über «Staat und Kirche in USA».

Wir setzen die Kenntnis der historischen Entwicklung des
Problems seit 1791 und in der «Constitution» voraus. Das Verbot einer
Staatskirche und jeder Verhinderung der freien Ausübung der
Religion ist seither immer wieder durch den Supreme Court gestützt
worden, erst jüngst wieder, wie im Kapitel über den Schulkonflikt
gezeigt wird. Das Verhältnis von Staat und Kirche, das durch die

ganze Geschichte hindurchgeht, ist aber auch in Amerika zu reich
und zu mannigfaltig, als daß wir es anders als durch diesen
geschichtlichen Hinweis und durch die Heraushebung einzelner neuer
Probleme zeigen könnten.

Die freie Kirche im freien Staate ist im Grunde schon durch
die «Declaration of lndependince» gefordert worden. Schon 1776



682 Adolf Keller

wurde das Recht auf Leben, Freiheit und das Streben nach Glück als

geistige Grundlage des Neubaus verkündet. Niemand darf nach dieser
Erklärung wegen seiner religiösen Überzeugung belästigt werden. Die
Religion, die Moral und das Wissen, die zu einer guten Regierung
und zum Glück der Menschheit gehören, also auch Schulen und
Erziehungsmittel, sollen gemäß dieser Erklärung durchaus gefördert
werden. Die Bill of Rights und besonders die Verfassung von 1791

gaben dann die gesetzliche Struktur und ergänzten sie durch das erste
und vierzehnte Amendment.

Die praktischen Probleme, die für Staat und Kirche gelöst werden

mußten, sind aber bisher nicht nach einem einheitlichen Schema

geformt worden, so daß die praktische Anwendung der Forderung
religiöser Freiheit heute noch in den 48 Staaten sehr starke
Verschiedenheiten erlaubt. Zwar erklärte der Historiker Beard bündig,
daß die amerikanische Regierungsform «was secular from top to
bottom». Das ist aber wohl eine «oversimplification» und stimmt
nur insofern, als jede «Fleischwerdung des Geistes» als Säkularisation
verstanden oder mißverstanden werden kann. Was etwa bei Thomas
Jefferson noch als rationalistischer Deismus der Aufklärungszeit
gedeutet werden kann — nebenbei gesagt gab er eine eigene
Übersetzung der Bibel heraus mit Mithilfe des Kongresses —, darf den
Eindruck nicht verwischen, daß Amerika in seiner Gesetzgebung
eine völlige Trennung von Kirche und Staat durchführte, um jeder
der beiden Mächte damit ihre besondere positive Aufgabe zu lassen.
Wir wählen hier vier Beispiele aus, die von höchster Aktualität sind.

1. Der Schulkonflikt zwischen Staat und Kirche

Die Führung in der Erziehung ist heute von der Kirche auf den
Staat übergegangen. Nach Stokes galten schon im Jahre 1922 in
28 Staaten Schulgesetze, welche die religiöse Erziehung ausschlössen.
24 Staaten verbieten die Einführung von konfessionellen
Lesebüchern in die Schule. 15 Staaten schließen die Bibel vom öffentlichen

Unterricht aus, weil diese «a sectarian book» sei. Von da her
muß man auf konfessioneller und namentlich auf katholischer Seite
die Forderung nach der konfessionellen Schule verstehen, die heute
mit der Staatsschule um Recht und Existenz ringt.

Der Religionsunterricht der Kirche, sowohl unter katholischer
Leitung wie in der ausgebreiteten und wirksamen Erziehung durch
die Sonntagsschule in den protestantischen Kirchen, erreicht heute
kaum die Hälfte der Kinder. Rom kämpft daher um den Aufbau und
die Anerkennung eigener katholischer Schulen; die Protestanten an-



Eine «freie Kirche im freien Staat» in USA 683

derseits fürchten, daß trotz ihrer Sonntagsschule und ihrer
konfessionellen Colleges ein ganz großer Teil der Jugend ohne religiöse
Erziehung aufwachse.

An dieser Grenzlinie zwischen Kirche und Staat liegt daher heute
viel Konfliktstoff aufgehäuft. Der Oberste Gerichtshof, der
sogenannte «Supreme Court», hat sich daher beständig mit den Auswirkungen

der Trennung von Kirche und Staat auf die konkreten
Verhältnisse in einzelnen Kirchen und Landesteilen zu befassen. Im
Oregon Case oder im McCollum Case u.a. versuchte das Bundesgericht,

maßgebende Entscheidungen zu treffen, die heute gelten.
Sie haben vor allem den Schutz der religiösen Freiheit im Auge.
Aber damit ist der konkrete Konflikt zwischen Bundesentscheidung
und Beschlüssen der einzelnen Staaten ebensowenig entschieden wie
der Konflikt der Gewissen oder einzelner religiöser Gemeinschaften.
Diese beginnen einzusehen, daß der Grundsatz der Trennung von
Kirche und Staat gerade im Schulleben dazu führt, daß große Teile
des amerikanischen Volkes von der Kirche und von aller Religion
getrennt werden. Das liegt nicht im Geist und in der Absicht der
amerikanischen Verfassung oder des Volkes.

Solche grundsätzliche Konflikte brechen jeden Augenblick an
scheinbar harmlosen Schulfragen aus, kürzlich z. B. an dem berühmten

Schul-Omnibus in New Jersey, oder am Schulfrühstück, die beide
von öffentlichen Steuergeldern getragen werden sollen. Andere
Streitigkeiten entstehen an Zwischenlösungen, die nicht befriedigen, z. B.
an der Zuteilung einer gewissen Zeit für den religiösen Unterricht,
der aber nicht in der Schule selbst gegeben werden darf. Ideologisch
ist hier der religiöse Konfessionalismus nicht zu versöhnen mit dem
Pragmatismus eines William James oder John Dewey, der bisher die
staatliche Erziehung in Schule und Colleges beherrschte. Ein gewisses
Christentum fühlt sich hier durch die Forderung religiöser Freiheit
durch den Staat selbst bedroht.

Die Frage, wie sich das heutige offizielle Verhältnis von Kirche
und Staat in der Erziehung und in den öffentlichen Schulen gestalten
soll, bleibt daher ernsthaft und höchst aktuell. Sie ist beunruhigend
für alle diejenigen, die noch wissen, daß eine religiöse Überzeugung
die tiefste Kraft zur Gemeinschaftsbildung, die Verantwortung und
sogar ein politisches Ethos zum echten «American way of life»
gehören. Dieses Lebensideal hat sich in der Geschichte durch die
puritanische Überlieferung hindurch, und trotz der auflösenden Tendenzen

des modernen Lebens und der Technik, doch als eine bestimmte
und unverlierbare Größe gebildet und will lebendig bleiben. Es
bedeutet gemäß der Erklärung des Supreme Court eher eine sittlich
religiöse Lebenshaltung als ein konfessionelles, dogmatisches oder
theologisches System.



684 Adolf Keller

über solche Fragen hat der Oberste Gerichtshof in Konfliktfällen
zu urteilen, z. B. im genannten McCollum Case von 1948 oder erst
kürzlich im April 1952. In beiden Fällen hatte das Gericht über
die Auslegung der Verfassung und des ersten und vierzehnten Amendment

zu entscheiden. Es erklärte in seiner maßgebenden Auslegung :

«We are a religious people», definierte aber eingehend den Sinn der
Trennung von Kirche und Staat. Weder bedeutet sie, daß eine
Behörde jemand an der Ausübung der Religion verhindern dürfe, noch,
daß etwas getan werden dürfe, was als Aufrichtung einer
Staatsreligion ausgelegt werden könnte. Auch die beiden Amendment haben
den Zweck, die völlige Unabhängigkeit von Staat und Kirche zu
sichern. Dieser Schutz der religiösen Freiheit und der Toleranz
bedeutet aber nicht eine Feindseligkeit des Staates gegenüber der
Kirche, und die Trennung von Kirche und Staat bedeutet nicht
dasselbe wie die Trennung zwischen Regierung und Religion.

Die Bundesrichter Hugo Black und Frankfurter gaben
eingehende Urteile ab, ebenso Jackson, die zu lesen sind wie ein kleines
Kolleg des Obersten Gerichtshofes über das Verhältnis von Kirche
und Staat in der religiösen Erziehung, — richterliche Gedankengänge,
«opinions», die für die Zukunft wegweisend geblieben sind.

Der Kampf um die Auslegung der Grundsätze geht daher weiter,
und bisher haben weder Staat noch Kirche vermocht, einen Plan
vorzulegen, der allerseits und allgemein Zustimmung gefunden hätte.

Ähnliche Konflikte entstanden bei der Frage des Flaggengrußes
in der Schule, der z.B. von den «Zeugen Jehovas» verweigert wurde.

Diese Konflikte führten 1949 zu einer öffentlichen Auseinandersetzung

zwischen Mrs. Eleanor Roosevelt und dem katholischen
Erzbischof Kardinal Spellman. Der Kardinal hatte Frau Roosevelt, weil
sie die Trennung von Kirche und Staat im Schulwesen als ein Erfordernis

der Demokratie ansieht, angegriffen. Er konnte in dieser
Stellung nur eine «anti-katholische Kampagne» erblicken und sah in
dieser Art Verteidigung der Freiheit und der Demokratie eine
Gesinnung, die «einer amerikanischen Mutter unwürdig sei». Die
öffentliche Meinung nahm in heftigster Weise für oder gegen diese
Thesen Stellung. Mrs. Roosevelt selber antwortete auf diesen erstaunlichen

Angriff, daß «the final judgment of the worthiness of all
human being is in the hands of God». Der Vatikan selbst griff ein
und erklärte die Diskussion für geschlossen, nachdem der Kirchenfürst

sich persönlich mit der bisherigen First Lady während eines
Besuches verständigen konnte. Aber die Angriffe in den Zeitungen
und namentlich von einem Schriftsteller Blanshard werden
leidenschaftlich weitergeführt, als ob die amerikanische Demokratie durch
ihre Verbindung mit einer außer-amerikanischen Macht, dem
Vatikan, in ihrem Wesen gefährdet sei, währenddem katholische



Eine «freie Kirche im freien Staat» in USA 685

Schriftsteller zu beweisen suchen, daß die katholische Kirche auch
mit der Demokratie in Freundschaft und Zusammenarbeit stehen
könne. (Solche persönlichen Auseinandersetzungen auf diesem
Gebiet häufen sich in jüngster Zeit, wie die Äußerung von Kardinal
Ottaviani zur Bedrückung der Religionsfreiheit in Spanien oder
die Diskussion von Pfarrer D. Koechlin mit dem Kardinal von Mailand

wegen der Schweizer Schule. Es fällt der Presse dabei schwer,
zu unterscheiden, was private oder Staats- und kirchenrechtliche
Kundgebung ist, wie das auch der «Osservatore Romano» betont.
In diesen Diskussionen wird das Problem von Kirche und Staat
immer wieder von gegensätzlichen Seiten her beleuchtet.)

2. Die diplomatische Vertretung von USA beim Vatikan

Die Frage einer gegenseitigen diplomatischen Vertretung wurde
schon früher erwogen. In einer neuen Form wurde sie beinahe zu
einem neuen Konfliktstoff zwischen Staat und Kirche. Das geschah
mit der Entsendung eines persönlichen Vertreters von Präsident
Roosevelt beim Papst. Roosevelt ernannte den Stahlmagnaten Myron
Taylor, Mitglied der protestantischen Episkopalkirehe, als Vertreter
mit Botschafterrang mit dem ausdrücklichen Vorbehalt, daß diese

Ernennung nicht die Einführung einer ständigen Botschaft beim
Vatikan bedeute, sondern eine persönliche Vertretung, die während
des Krieges auch für die Vorbereitung des Friedens nützlich sei. Der
neue Botschafter wurde daher auch nicht vom Staatsdepartement
beim Vatikan akkreditiert. Roosevelt hatte gleichzeitig eine Mitteilung

an den Presbyterianer Dr. Buttrick, Präsident des Amerikanischen

Kirchenbundes in New York, gesandt, sowie an den Rabbi Cyrus
Adler, Präsident des jüdischen Seminars, um dadurch einem
religiösen Konflikt zwischen den einzelnen Parteien vorzubeugen.

Diese persönliche Ernennung in einer Kriegszeit wurde von der
öffentlichen Meinung zuerst nicht stark beachtet oder sogar günstig
aufgenommen. Der weitere Aufbau dieser diplomatischen Stellung
rief aber bald den protestantischen und demokratischen Widerstand
heraus, der diese Ernennung als «a non American appointment»
bezeichnet. Der Amerikanische Kirchenbund machte schließlich den
Protest einzelner Kirchen zu seinem eigenen und verlangte eine
formelle Beschränkung eines rein privaten Postens, da diese Ernennung
den Grundsätzen der amerikanischen Verfassung widerstrebe, die
eine Trennung von Kirche und Staat verlange. Der katholische
Bischof von Omaha suchte umsonst, diese Funktion von Myron Taylor
zu verharmlosen, indem er den Botschafter als «Horchposten» Amerikas

für die Vorbereitung des Friedens hinstellte. Hunderte von



686 Adolf Keller

Resolutionen, Botschaften und Protesten flogen nach Washington und
hämmerten so lange auf das Weiße Haus ein, bis dieses den Versuch
einer offiziellen Botschaft beim Vatikan aufgab. Der budgetierte
Betrag für den Posten, mit 70000 Dollar bisher, wurde gestrichen;
General Clark, der neue designierte Vertreter, zog sich zurück. Die
persönliche Beziehung zwischen dem Weißen Hause und dem Vatikan
wurde fallen gelassen. Aber das Verhältnis zwischen Staat und Kirche
auf diesem Gebiete blieb als ein vorläufig ungelöstes Problem
weiterhin bestehen.

3. Die Pastoration für die amerikanischen Streitkräfte

In den beiden Weltkriegen hat Amerika eingesehen, daß es seine
boys nicht nur dem militärischen Drill, dem Kommando und den
Wohltaten der Technik überlassen kann. Oder solchen Veranstaltungen

wie : Wandertheater, Kino, Hollywood und Gastspielen mit Girls,
sondern daß es einer ernsten Anstrengung bedürfe, damit Gewissen
und Persönlichkeit nicht untergehen im militärischen Betrieb und in
der Verwilderung des Krieges.

Daher wurde die geistliche Fürsorge für diese Jugend in einem
gemeinsamen Zusammenwirken von Kirche und Staat aufgenommen.
Es wurde eine soziale Fürsorge eingerichtet und dem Sozialwerk des

«Christlichen Vereins Junger Männer» übertragen; außerdem hat
man eine eigentliche religiöse und moralische Betreuung durch die
Kirche eingeführt, mit der Aufgabe der «Chaplains», also der
Feldprediger, die aus protestantischem, katholischem und jüdischen Lager
aufgeboten wurden, um den geistlichen Dienst in der Armee, der
Flotte und in der Luftwaffe durchzuführen. Im Pentagon, dem
Kriegsministerium, einem wahren Labyrinth eines unübersehbaren
Staatsgebäudes, sind besondere Ämter für diese Betreuung tätig,
Feldpröpste mit Obersten-, Generals- oder Admiralsrang, die von
hier aus im Namen des Staates und der Kirche für das geistige
Wohl der Jugend zu sorgen haben. Eine «General Commission on
Chaplains» wacht über dieser ganzei Aufgabe der geistlichen
Fürsorge für die Streitkräfte. Sie vertritt die Kirche vor dem Staat,
und ihre Meinungen werden vom Militärdepartement respektiert. Die
Wahl der Feldprediger ist damit von der Politik auf die kirchlichen

Organe übergegangen, die ihre Vorschläge dem Staate zur
Genehmigung vorlegen. Diese Zusammenarbeit zwischen Kirche und
Staat hat sich als sehr wohltätig erwiesen, namentlich für die Wohlfahrt

der Soldaten, und wird geschätzt und durch zwei Organe, den
«Chaplain» und den «Link», für die Liga der angeschlossenen
Mitglieder einer weiteren Öffentlichkeit bekannt gemacht.



Eine «freie Kirche im freien Staat» in USA 687

4. Kirche und Staat im Kampf gegen den Kommunismus

Als der gegenwärtige Staatssekretär John Foster Dulles als
Mitglied der amerikanischen Gruppe die Weltkirchenkonferenz von
Amsterdam besuchte, tat er es offenbar in der Erwartung, daß die
ökumenische Kirchenwelt, gemäß ihrer Botschaft, sich ebenso wie
die katholische Kirche am Kampf gegen den Kommunismus beteilige.
Schien doch von dieser Seite her der Glaube an Gott, die Herrschaft
Christi, die christliche Liebe, die Hoffnung auf das Kommen des
Reiches Gottes scharf angegriffen zu sein von der Ideologie des
Materialismus, von der Lehre vom Klassenhaß und der Verachtung des
Geistes, der im Marxismus als reines «Epiphänomen», also als bloßes
Anhängsel der Materie, angesehen wurde. Was Dulles an dieser
Konferenz mit Erstaunen hörte — und mit ihm viele amerikanische
Delegierte der Kirchen —, war Karl Barths Warnung an die Kirche,
sich nicht mit irgend einer politischen oder wirtschaftlichen Partei
zu identifizieren. Barth bestritt der Kirche das Recht, sich in diesem
Kampf gegen den Bolschewismus unterschiedslos einzusetzen. Das
erschien dem späteren Staatssekretär wie eine unerlaubte geistige
Neutralität gegenüber einer heidnischen Ideologie und einem nackten
Materialismus.

Inzwischen hatte sich in Amerika eine Art von Angstneurose und
Terror entwickelt. Unter dem Eindruck der «Verhöre» (Hearings)
in Washington und der Kommunistenprozesse kam eine Angst über
die öffentliche Meinung, daß tatsächlich kommunistische Umtriebe
im Geheimen vor sich gingen, sogar inmitten des Staatsdepartements.
Die Verurteilung von Alger Hiß schien ein Beweis zu sein für die
Forderung des Senators McCarthy, eine staatliche Kommission zur
Untersuchung und Verfolgung «unamerikanischer Umtriebe» gegen den
Staat einzusetzen. Unter dem Eindruck, daß staatsgefährliche
Umtriebe in die Beamtenschaft, in die Universitäten und Lehrerschaft
eingedrungen seien, begann eine Verdächtigungskampagne und eine
Gesinnungsschnüffelei, die tief in die öffentliche Meinung, in die
Presse und in die akademische Welt hineingriff. Dieser Terror
brachte es bekanntlich soweit, daß Senator McCarthy sogar die
amerikanischen Bibliotheken im Auslande durchsuchen ließ. Das
Staatsdepartement ließ geradezu «gefährliche» Bücher über den Kommunismus

in diesen Bibliotheken verbrennen. Ein staatlicher «Index
librorum prohibitorum» entstand, und die Senatskommission in ihren
weitgehenden Vollmachten schien sich zu einer Art von staatlicher
Inquisition zu entwickeln. Einzelne Organe begannen sogar einen
Angriff auf die Kirchen.

Die Frage wurde aufgeworfen: in welchem Maße ist der kirchlich
soziale Geist verantwortlich für die Durchsetzung der akademischen



688 Adolf Keller

Jugend und der Professorenwelt mit sozialistischen Gedanken, die
ohne weiteres mit kommunistischer Propaganda verwechselt wurden?

Das bisherige Verhältnis von Kirche und Staat begann unter
dieser Angstneurose zu leiden. Eine eigentliche Verdächtigungspolitik

setzte in Washington ein, die teilweise sogar von einzelnen
Universitätsleitungen, besonders in Californien, aufgenommen wurde.
Der Geist des «Social Gospel» war einzelnen Organen dieser
Senatskommission ein besonderer Dorn im Auge. Ein Mitglied verstieg
sich zu der Anklage, daß ein Führer dieser Gruppe, der methodistische
Bischof Oxnam, am Sonntag das Evangelium der Liebe predige, um
sich am Werktag sozialistischen, d. h. kommunistischen Umtrieben
zu widmen.

Diese Störung des bisher freundlichen Verhältnisses zwischen
Kirche und Staat konnte die Kirche nicht dulden. Bischof Oxnam
verlangte, von der Kommission gehört zu werden. Ebenso trat kürzlich

an der Generalversammlung der Presbyterianischen Kirche in
USA der Moderator, Präsident John Mackay, auf und warnte die
Kirchen vor dieser neu auftauchenden «Vergötzung des Staates» und
vor der Verdächtigungskampagne, die damit eingesetzt hatte. Im
zehnstündigen Verhör, das Bischof Oxnam vor der Senatskommission

bestand, stellte er zunächst die Schnüffelmethode als undemokratisch

und unamerikanisch an den Pranger. Demokratie heiße
nicht Entblößung oder die Erlaubnis zur Beschmierung freier Bürger,

sondern Respekt vor der Persönlichkeit, die von der Verfassung

geschützt werde. Der Staat, der die Freiheit bekennt, verteidigt

damit zwar auch das Recht auf Wahrheit, aber er unterdrückt
nicht die Freiheit des Denkens und will keinen staatlichen Index
verdächtiger Bücher aufstellen. Die Archive und Bibliotheken dürfen
nicht zu Giftapotheken werden. Archivdokumente aufzuhäufen und
sie ohne gründliche Prüfung zur Verbreitung des Terrors zu
benützen, ist unamerikanisch, undemokratisch und unmoralisch. Die
moralische Verantwortlichkeit für die Gestaltung der Archive und
die Verwendung solcher Akten wird also ausdrücklich zum Schutze
der Freiheit und des guten Rufes der Bürger gefordert.

Der ökumenische Rat sowie einzelne Kirchen in vielen Ländern
und protestantische Pfarrer in Amerika selbst haben keinen Zweifel
daran gelassen, daß die Kirche Jesu Christi den Materialismus, den
Klassenhaß, die Lüge, die Untergrabung des guten Rufes,
Gewaltherrschaft und Terror bekämpft. In der Kommunistenhetze taucht
aber nicht nur ein bisher unbekannter Terror auf, ein Angriff auf
den Geist, sondern auch eine Art religiöser Fanatismus, der dem
amerikanischen Wesen fremd ist. Daß Washington das Verhältnis
zwischen Kirche und Staat auf diese Weise gefährden läßt, mußte dem
Widerstand der Kirche rufen. Es wird so auch verständlich, daß nicht



Eine «freie Kirche im freien Staat» in USA 689

weniger als 30 kirchliche und religiöse Körperschaften in Washington
eigene Dienststellen unterhalten, deren Aufgabe es ist, «die Politiker

und Staatsbehörden über die Anliegen ihrer Kirchen zu
unterrichten und den Gang der Gesetzgebung zu beobachten».

Die Lutherischen Kirchen in Amerika sind am Verhältnis von
Kirche und Staat in besonderer Weise interessiert, da, wie Professor

Bodensieck in der «Lutherischen Rundschau» ausführt, in der
Trennung von Kirche und Staat eine Parallele zum lutherischen
Verständnis dieser beiden Reiche gesehen werden kann.

Der gegenwärtige Prozeß hat daher die Wirkung eines
reinigenden Gewitters. Die Kommission selbst entlastete den Bischof. Ja,
Präsident Eisenhower verurteilte ausdrücklich derartige Angriffe auf
die Kirche und die Geistlichkeit. In einer Antwort an die «World
Brotherhood» sagte er: «Die Kirchen der USA sind die stärkste Stütze
unseres Glaubens an die persönliche Freiheit und die Menschenwürde.
Dieser Glaube ist der Brunnquell unserer geistigen Kraft, und diese
Kraft wiederum ist unsere unüberwindliche Waffe in unserem
weltweiten Kampf gegen die Mächte der Gottlosigkeit und Zwangswirtschaft.

»

Die oberste Exekutive hat damit aufs neue den amerikanischen
Grundsatz der freien Kirche im freien Staat auf unmißverständliche
Weise bestätigt.


	Eine "freie Kirche im freien Staat" in USA

