
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Singendes Wien 1952

Als sich im April 1945 unter der verstörten Bevölkerung die Nachricht
verbreitete, der Stephansdom brenne, als die Russen, gefolgt von langen Troßzügen
mit erbeutetem Vieh in die Stadt einzogen, da glaubten auch optimistische Wiener
nicht mehr an ein Aufkommen ihrer Heimatstadt. Heute, nach sieben Jahren, präsentiert

sich Wien in festlichem Glanz, auf dem Opernring fahren blumengeschmückte
Fiaker mit jungen Firmlingen, in der Hofburg werden die Prunkräume zur
Besichtigung freigegeben, v. Karajan bildete mit seinen stets ausverkauften Konzerten
im Rahmen der Festwochen das Stadtgespräch. In den prächtig gepflegten Parken
blühen Rosen, behäbige Bürger lesen den Wiener Kurier, luxuriöse Cadillacs
parkieren vor dem renovierten Hotel Sacher, dem Café Mozart und am Graben. Kaum
eine Spur der Verwüstung ist mehr zu entdecken beim Gang durch die Kärntnerstraße,

wo elegante Modegeschäfte ihre zierlichen Produkte, Lederwaren, Kleider,
Porzellan feilhalten. In einem raffiniert ausgestatteten Modesalon läßt sich die
Prinzessin Liechtenstein die neuesten Modelle von einem reizenden Mannequin
vorführen, Touristen mit gezückten Photoapparaten warten vor dem Autobus auf die
Stadtrundfahrt. Und dieses pulsierende Leben, das einem oft an die Atmosphäre
in Paris erinnert, ist möglich trotz des dichten Ringes, den die russische Besetzungsmacht

um die Stadt gezogen hat, trotz der Tatsache, daß die Lebensgrundlage genau
so bedroht und unsicher ist wie in Berlin.

Aber seltsam : während es in Berlin ein strenges Hüben und Drüben gibt, während

dort jede uniformierte Gestalt Ausdruck des Kampfes und des Hasses ist,
mischt sich in Wien der russische Soldat mit lächelndem Gesicht und harmlos unter
die Bevölkerung und verleiht ihr eine frohe, bunte Note. Russische Offiziere
spazieren mit ihren Kindern über den Karlsplatz, tragen Bücher unter dem Arm, lagern
sich lesend im Park vor der neuen Hofburg.

Im Lainzer Tiergarten, dessen Wildbestand freilich mit Maschinenpistolen
mutwillig ausgerottet wurde, waren wir Zuschauer friedlicher Eintracht zwischen
angelnden Uralbewohnern und Hietzinger Kindern. Die Erklärungen für diesen
Zustand sind so zahlreich wie verschieden. Konstant ist nur das eine: daß sich
nämlich der Wiener selbst über dieses wunderbare Faktum kaum den Kopf zerbricht.
Er nimmt es gelassen hin und glättet jede aufkommende Aggressivität mit seiner
Gemütlichkeit. Während in Berlin die östliche und westliche Propaganda, die
Plakate und Transparente das Bild der Stadt merkbar prägen, verschwinden in Wien
die roten Fahnen mit Sichel und Hammer, die überlebensgroßen Stalinbilder im
Grün der Akazien und hinter dem besonnten Grau der Paläste und Kirchen. Im
Porrhaus, dem russischen Informationszentrum, bemüht man sich offensichtlich,
dem Charakter der Stadt gerecht zu werden. Es werden Schallplattenkonzerte großer
russischer Meister veranstaltet, ein chinesisches Ballett für die Scala verpflichtet,
Filme und Theaterstücke ausprobiert. All' dies läßt sich der Wiener mit guter Miene
zum bösen Spiel gefallen, sauer reagiert er dagegen in materiellen Fragen, so zum
Beispiel beim Problem der USIA-Geschäfte. Dies ist eine von der russischen Be-



388 Kulturelle Umschau

Setzungsmacht unterstützte und geförderte Handelsunternehmung, die sich über
jede behördliche Verordnung hinwegsetzt und zollfrei importiert. Dadurch ist sie

imstande, Lebensmittel billig zu verkaufen und bildet für die ärmere Bevölkerung
eine große Verlockung. Um so überraschter waren wir jedoch bei der Feststellung,
daß beispielsweise im Bezirk Wieden diese Verkaufsläden praktisch boykottiert
werden und die Mehrheit der Einwohner lieber höhere Preise zahlt, als diese
illegale, staatsschädigendc Institution zu benützen.

Freilich ist auch in Wien nicht alles Gold was glänzt. Freunde und Bekannte
wurden nicht müde, zu betonen, wie sehr für sie das tägliche Leben den Charakter
des Provisorischen, Unechten, des «als ob» habe. Jeder zehrt von mehr oder weniger
geheimen Reserven geistiger oder materieller Art und fürchtet sich vor dem
Zusammenbruch.

Hält man sich die Existenzgrundlagen der Einzelnen vor Augen, so ergibt
sich ein wenig hoffnungsvolles Bild. Die staatlichen Stellen sind schlecht bezahlt
und in die freien Berufe mischen sich mehr und mehr mächtige Organisationen ein.
So gibt es praktisch kaum mehr Ärzte, die nicht einen Vertrag mit einer Krankenkasse

haben und somit für wenige Schillinge Patienten oft monatelang betreuen
müssen. Jeder sucht verzweifelt nach Nebeneinnahmen, um seine Situation zu
verbessern. Am krassesten kommt diese Tendenz wohl darin zum Ausdruck, daß noch
vor kurzer Zeit an einem großen Krankenhaus Pfleger sich Extratrinkgelder zahlen
ließen, um einen Patienten auf der Bahre von einem Stockwerk ins andere zu tragen.

über diese eher trüben Aspekte tröstet immer wieder der angeborene Frohmut

der Wiener hinweg, der sich besonders auch in ihrer Liebe zur Musik
manifestiert. Die tief verankerte Kunstbegeisterung bringt es mit sich, daß in den Konzertsälen

eine Intensität des Miterlebens herrscht, wie wohl kaum irgendwo in Europa.
Schäbig gekleidete Intellektuelle sitzen mit zerblätterten Partituren in der Hand
da und folgen fieberhaft den großen Meistern in ihren Darbietungen. Die beiden
großen Orchester der Wiener Symphoniker und der Philharmoniker reihen eine

Glanzleistung an die andere, die Oper spielt im Theater an der Wien und in der
Volksoper. Sehnsüchtig erwartet man die immer wieder verschobene Eröffnung der
großen Staatsoper und diskutiert inzwischen leidenschaftlich die Werke von
Strawinsky, Schönberg und Frank Martin. Musik ist das beherrschende Thema, sei es

in der Straßenbahn oder am Würstelstand.
Am Sonntag kehren die Wiener singend vom Ausflug heim. Es ist unser letzter

Abend vor dem Abschied und so berührt es besonders eigenartig, daß unsere letzte
Begegnung die einer einrückenden russischen Kompagnie ist. Wie so oft hören wir
auch sie singen, schwermütig, fremd, ein heller Tenor setzt die Strophen an, dann
fällt die Truppe dunkel mit machtvollen Bässen ein. Und plötzlich ist da ein anderes
Klima, die Steppe, die weite Ebene, Slawentum, und wir begreifen die fortdauernd
sich wiederholende Begegnung zweier Welten in dieser einzigartigen Stadt Wien.

Christian Müller

Der Mensch und die Technik

XXVI. Sommerkurs der Stiftung «Lucerna»

Die Stiftung Lucerna ist für die Schweiz einzigartig. Die fünftägigen Kurse
dieser kleinen Akademie, zu denen nicht nur die Belehrung in den Vorträgen der
Vormittagsstunden und die geistigen Auseinandersetzungen in den nachmittäglichen
Diskussionen gehören, die von Professor Häberlin mit bewährtem Geschick geleitet
wurden, indem er es wiederum verstand, die verschiedenen Weberschifflein der



Kulturelle Umschau 389

Gedanken an einem einheitlichen Muster mitarbeiten zu lassen, sondern auch die
Atmosphäre eines persönlichen Kontaktes unter den Teilnehmern — diese

Veranstaltungen sind bereits zu einer festen Institution geworden. Und damit ist auch
eine Belastung bezeichnet, die diesem schönen Unternehmen droht, die Belastung
einer schematischen Esoterik. Man kennt sich und man kennt den Rahmen, innerhalb

dessen die zu behandelnden Fragen angeordnet werden, derart angeordnet,
daß die Antworten eigentlich mitgeliefert werden. Es ist letztlich die Gefahr, daß
die Sache einer Identität der Grundhaltung zuliebe, die sich in dem Vierteljahrhundert

des Bestehens der Stiftung herauskristallisiert hat, untergeordnet wird,
während eine fruchtbare geistige Auseinandersetzung vielleicht nur dort sich
ereignen kann, wo man bereit ist, sich immer erneut selbst in Frage zu stellen.

Dieses Dilemma fiel bei dem diesjährigen Kurs besonders auf. Das Thema,
«Der Mensch und die Technik», hätte das Thema einer Stiftung werden können,
die sich «die Weckung des Bewußtseins über die Bestimmung des Menschen» zur
Aufgabe gestellt hat, vorausgesetzt allerdings, daß man sich in einem radikalen
Sinne um das Wesen der Technik müht.

Die Technik stellt gegenwärtig Aufgaben, vor denen sich die Geister scheiden.
Und es mag nicht ausgeschlossen sein, daß einmal die philosophischen Auseinandersetzungen

des 20. Jahrhunderts an ihrer Einstellung zur Technik verstanden werden
können. So auseinandergehend nun die Behandlung der Technik im modernen
Geistesleben ist, so auseinandergehend waren auch die Stellungnahmen der sieben
Referenten. Vorwiegend zwei verschiedene Begriffe von Technik liefen bis zum
Schlußwort des Diskussionsleiters ungeschieden neben- und durcheinander.

Auf der einen Seite die Technik als Fertigkeit verstanden, als Kunsttätigkeit
zur Umgestaltung der Wirklichkeit, die deshalb die Mittel betrifft, die angewandt
werden müssen, um ein «künstliches» Produkt herzustellen. In diesem Sinne ist
die Technik universal, weil schließlich jede menschliche Tätigkeit «technisch» sein
kann und sich in letzter Konsequenz auf den Spenglerschen «Lebenstakt»
reduzieren und als ein Faktor der Anthropologie erklären lassen wird. Dieser Begriff
von Technik wurde von der Mehrzahl der Referenten behandelt. Dr. Martin Simmen,
Luzern, rekapitulierte einerseits in einem gedrängten Abriß der Pädagogik die
Technik der Wissensvermittlung und andererseits die technischen Hilfsmittel des

Schulunterrichts, zeigte jene Entwicklung auf, die vom Gänsekiel zum Füllfederhalter,

von der Schiefertafel zum Schreibpapier, zur technischen Einrichtung der
Schulhäuser geführt hat und zog das Fazit, daß die Technik die innere und äußere
Struktur des Schülers nicht bedrohe. Weniger von den technischen Hilfsmitteln
ausgehend, untersuchte Professor Louis Meylan, Lausanne, die pädagogische Technik
im Hinblick auf das Ziel der Erziehung, das, auf Persönlichkeitsbildung hinzielend,
eine Hinführung zur Aktivität sein müsse. Von der Technik des Arztes sprach
Dr. Adolf Mekler, FMH, Luzern. In der Medizin stelle sich die Technik als reiner
Fortschritt dar, ein Fortschritt zudem, der mit seinen Stationen Mikroskopie,
Bakteriologie, verringerte Seuchengefahr, Röntgenstrahlen, intravenöse Injektionen,
physikalische Therapie die Irreversibilität des technischen Prozesses erweist,
obwohl zu einer Überbewertung der technischen Instrumentarien verführt werden
könne, wenn das Vertrauensverhältnis zwischen Arzt und Patient nicht ausschlaggebend

bleibt. — Von der Bühnentechnik, der Technik des Films und des Hörspiels
berichtete Leopold Lindtberg, Zürich, wobei die Ästhetik der modernen Bühne
im Zwielicht zwischen Schillers «moralischer Anstalt» und Bert Brechts Aktionseinheit

von Bühne und Publikum verharrte. Neben diesen technischen Belangen
analysierte Lindtberg zwei Werke, die sich voller ethischem Pathos mit dem
technischen Zeitalter auseinandersetzen, von Karl Kraus «Die letzten Tage der Menschheit»

und von Thornton Wilder «Wir sind noch einmal davongekommen»', um zu
belegen, wie die Literatur auf Gegenwartsfragen reagiert.



390 Kulturelle Umschau

Innerhalb dieses erweiterten Begriffes von Technik ist eines der eindruckvollsten

Argumente der Hinweis auf die Konstanz des Verhältnisses des Menschen
zur Technik, die Meinung, daß sich die moderne Technik von der Technik früherer
Zeiten nicht wesentlich unterscheide. Verfochten wird diese These mit einem Hinweis

auf die Geschichte, der jedoch auf einer uneingestandenen anthropologischen
Vorentscheidung ruht. Dabei offenbart die geschichtliche Erkenntnis ihren Janus-
kopf, nämlich ihre paralysierende Funktion; gestattet sie es doch, die einmalige,
durch die Technik grundlegend veränderte Weltsituation zu entschärfen.

Diesen Versuchen steht ein eingeschränkterer Begriff von Technik gegenüber,
der von einer qualitativen Differenz der modernen Technik zu allen früheren
technischen Formen ausgeht. Die vom Menschen verfertigten technischen Produkte
haben sich nicht nur quantitativ vermehrt, sie haben sich zu einem System von
Automatismen und Superstrukturen zusammengeschlossen, zu einer technischen Welt,
deren Charakteristikum es ist, daß in ihr jeder «natürliche» Kontakt mit der
Natur und der Kultur unterbrochen worden ist und daß ihre Theorie nur in einem
wechselseitigen Zusammenhang aller Disziplinen verfertigt werden kann. Die
technische Welt hat uns in eine Situation gestellt, die bisher nur in Ansätzen
transparent gemacht worden ist. Die Problematik der «technischen Existenz», onto-
logisch wie anthropologisch verstanden, der die Arbeiten von Max Bense u. a.

gewidmet sind, wird das wichtigste zukünftige Anliegen sein.
Eine neue Situation beispielsweise in der Kunst. Daß eine zulängliche Ästhetik

herauszupräparieren ist, die es ermöglichte, sowohl die Literatur als auch die
büdende Kunst innerhalb einer technischen Welt — also, um konkret zu werden,
sowohl Kafka und Benn als auch Braque und Picasso — theoretisch zu durchdringen
und zu genießen, spürte man angesichts der Ausführungen von Professor Dr. Peter
Meyer, Zürich, der das Verhältnis bildender Kunst zur Technik zum Thema hatte.
Prof. Meyer griff weit in die Historie zurück und führte über den Umweg einer
religiös gebundenen, objektivierenden, persönlichen Geschmack und Schönheit
ausschaltenden Kunst zur künstlerischen «Wirklichkeitseroberung», die mit der
Renaissance eingesetzt habe. Nach der «Inventarisierung der äußeren Welt» sei man
tastend, auf der Suche nach neuen Themen, auch auf die Großstadt und den
Arbeitenden gestoßen. Die Tatsache, daß der Industrieprozeß als solcher nicht
dargestellt werden könne, habe zu einem teilweisen Verstummen der Künste geführt,
bis nach 1900, auf dem Umwege über den Sport, die Schönheit technischer Formen,
dem Stofflichen an sich, eine Annäherung von Kunst und Technik stattgefunden
habe. Professor Meyer entfaltete dann am Beispiel zahlreicher Lichtbilder das

«wirre Spiel der Gegensätze» abstrakter Kunst, um die «Desintegration des
Menschen, durch die dessen Würde in Frage gestellt» werde, zu kommentieren, sowohl
durch die Rückkehr zum Primitiven, Spontanen und Ungeformten als auch durch
die Schönheit des «organisierten Zufalls» technischer Zweckbauten und die Schönheit

einer «kristallklaren Technik». Die Ausführungen endeten mit einem großen
Fragezeichen. Mit der Frage, ob die menschliche Gestalt in ihrer Würde so
vollkommen verbraucht sei, daß sie im Bilde nicht mehr in Erscheinung treten oder
ob die klassische Linie weitergetragen werden könne. Die Antwort zu geben, blieb
dem Zuhörenden überlassen.

Daß «die Maschine im Leben des Arbeiters» Umwälzungen hervorgerufen
hat, zeigte der Präsident des Schweizerischen Metall- und Uhrenarbeiterverbandes,
Nationalrat Dr. Konrad Ilg, Bern, durch dessen Ausführungen, die im engeren
Sinne die Sozialpolitik betrafen, die handfeste, menschliche Wirklichkeit in die
Debatte geworfen wurde, sehr zum Nutzen des Kielganges des gesamten Kurses.
Die Technik, der von der Rüstung die stärksten Impulse vermittelt werden, läßt
sich nicht kontrollieren, so daß sich die schicksalsvolle Frage erhebt, ob der
ungeheure Produktionsapparat vom zivilen Sektor aus in Betrieb gehalten werden



Kulturelle Umschau 391

kann. In der Schweiz ist der Export zwischen 1938 und 1951 um 244 o/o gestiegen
und doch steht der produktive Arbeiter, der in der arbeitsteiligen Industrie zum
Teilwerker geworden ist, in bezug auf Entlöhnung und Sicherheit mit an letzter
Stelle. Neben der Monotonie und Ermüdung durch den Arbeitsprozeß ist es für
Hg vor allem die Existenzunsicherheit der Arbeiterschaft, in der eine Gefährdung
der Demokratie liegt. Nur wenn es gelingt, diese Unsicherheit weiterhin
einzudämmen, kann der Arbeitsfriede erhalten werden. Die entschlossenen und
nachdrücklichen Ausführungen Ilgs, der als Politiker den Akzent auf das Praktische
der modernen Industrialisierung verlagerte, verfehlten ihre Wirkung auf das
Publikum nicht.

Von der grundsätzlichsten Seite wurde das Kursthema von Professor Dr. Ing.
Gustav Eichelberg, ETH, angepackt. Es mochte über das Gegenwartsbewußtsein
der Philosophie nachdenklich stimmen, daß die bedeutsamsten Überlegungen des

Kurses nicht von einem Philosophen, sondern von einem Techniker postuliert wurden.

Eichelberg definierte die Technik als eine Manifestation der schöpferischen
Potenz des Menschen, der per definitionem sein kreatürliches Dasein sprengt und
im Einklang mit den Naturgesetzen die Schöpfung fortsetzt. Die Plötzlichkeit der
qualitativen Wandlung durch die moderne Technik hat uns überrascht; wir sind
der neuen Lage noch nicht gewachsen. Die Anklagen gegen die Technik richten
sich vornehmlich gegen die physische und psychische Bedrängnis des Menschen
innerhalb der Technik, gegen die Spezialisierung, die Naturentfremdung, die
Zurückdrängung der organischen Verhältnisse zugunsten des rationalen Bewußtseins.
Die Unzufriedenheit des Menschen ist auch eine Folge des sinnlosen Leerlaufs der
Produktion, in dem eine Beleidigung des schaffenden Geistes liegt. Eichelberg
wußte den in der heutigen Wirtschaftsstruktur von profitwirtschaftlichen Interessen

betriebenen Leerlauf drastisch zu belegen. Dem ist entgegenzuhalten, daß

nur sinnvolle Arbeit Befriedigung gewährt. Der «Segen der Arbeit», eine Vokabel,
die allzu rasch von der Kanzel und dem Katheder herab in Umlauf gesetzt werde,
kann nicht durch das Geschäftsinteresse der Produzenten erfüllt werden.

Es gilt, die Welt einer erfüllten Technik zu bauen; darin liegt eine
Verantwortung, der wir uns noch kaum bewußt sind. Es könnte der Sinn der Technik
sein, dem Menschen dazu zu verhelfen, wieder Mensch zu sein. Dazu sind eine

neue Grundhaltung und eine neue Weltordnung die noch nicht vorhandene
Voraussetzung, die zwischen einem leeren Individualismus und einem leeren
Kollektivismus ihren Ort haben werden. Wir haben nicht mehr die Chance, erst auf dem

Wege das Ziel zu entwerfen; neue Katastrophen drohen. Unabdingbar ist es, das

Problem der Technik in seinem ganzen Ausmaß zu erkennen. Und Eichelberg fand
die glückliche Formulierung: Die Technik leben, ohne von ihr besessen zu sein!

Das Bedeutsame dieser eindeitigen Bejahung der Technik war, daß sie Fragen

vorantrieb und sie offen ließ, daß sie auf die drängenden Aufgaben der
Geisteswissenschaften, voran der Philosophie, aufmerksam machte und daß sie
eines zeigte: Der Technik und der technischen Welt ist nicht mit einem erbaulichen
oder emotionalen Denken beizukommen, auch nicht mit ethischen Anklagen. Sie

zwingen zu wacher und bewußter Rationalität, wenn sich der Mensch gegenüber
der technischen Welt nicht entfremden, wenn er sie geistig in der Hand behalten
will. Wir haben keine andere Wahl, als die technische Welt mit äußerster Rasanz

zu verteidigen, weil sie unsere Welt ist.
Alfred Schüler



392 Kulturelle Umschau

Die XXVI. Biennale der bildenden Künste in Venedig
bis 19. Oktober 1952

1948, 1950, 1952 — zum dritten Male nach Kriegsende haben sich die Tore
der kühlen Giardini Venedigs geöffnet, und mit ihnen sind die kleineren Türen
der Pavillons der Nationen wieder aufgegangen. Für ein paar kurze Sommermonate
ist damit der bildenden Kunst wieder ihr einzigartiges internationales Forum
erstanden, ein Forum, dem zugleich mit der Funktion einer orientierenden «Mustermesse»

die Aufgabe zufällt, die Möglichkeit kritischen Vergleichens und Abwägens
zu bieten. Wird das erstere mehr von den betrachtenden Kunstfreunden geschätzt,
so wird vom zweiten mehr der ausübende Künstler profitieren. Für beide ist wichtig,

daß die Biennale als solche nun wieder das Gleichmaß der regelmäßig
abgehaltenen Veranstaltung gefunden zu haben scheint. Gleich nach Kriegsende glich
sie einem übervollen Staubecken, das all die lange vermißten künstlerischen Kräfte
und Strömungen gar nicht zu fassen vermochte. Heute will sie wieder als Teilbild
einer kontinuierlichen Folge angesehen werden. Der Anspruch auf Vollständigkeit,
den man nach Kriegsende mit Fug und Recht stellen konnte (oder: man konnte gar
nicht anders als ihn stellen), ist wieder auf ein vernünftiges Maß zurückgeschraubt
worden. Was dieses Jahr zu sehen ist, steht in der Kontinuität der beiden
vorangehenden Biennalen und bildet bereits den Ausgangspunkt für die kommende Biennale

von 1954.
Daß die Zahl der Beteiligungen ständig im Steigen ist, vermerkt man mit

Freude. Das Gesamtbild wird reicher, vielfältiger und selbstverständlich auch
vollständiger. 14 Nationen kamen 1948, 22 waren es 1950 und 26 sind es diesmal.
Sie vertreten die «westliche» Welt, mit Einschluß der südamerikanischen Staaten,
die langsam dem Zustand der kulturellen Kolonialgebiete und Absatzmärkte für
den bunten, drittklassigen Ausschuß des europäischen Kunsthandels entwachsen,
mit Einschluß auch der nach langer Abwesenheit wieder teilnehmenden Japaner.
Die «Neuen» sind: Bolivien, Canada, Cuba, Guatemala und Vietnam. Abgesagt
haben fast alle Oststaaten, mit Einschluß Rußlands: Rumänien, Ungarn und die
Tschechoslowakei. Daß sie die Einladungen Venedigs refusierten, schmerzt jedoch
wenig, nach dem, was man probeweise schon das letzte Mal — allerdings in den
Pavillons Spaniens und Jugoslawiens — an «offizieller Kunst» von Diktaturstaaten
zu sehen bekam. Interessant aber ist es, in diesem Zusammenhang die Verschiedenartigkeit

der Reaktionen auf die «westliche Kritik» zu beobachten. Während der
Ostblock nun einfach geschlossen fern blieb, stellt man diesmal sowohl bei den

Jugoslawen wie bei den Spaniern ein deutliches Bemühen fest, Besseres,
Akzeptableres nach Venedig zu schicken. Die Spanier haben sogar neben die 31

Zeitgenossen, unter denen die Picasso-Schule und im übrigen ein stark farbiger
PseudoModernismus vertreten ist, den Namen Goyas auf ihr Ausstellungsprogramm gesetzt.
Das Ergebnis ist Enttäuschung. Es ging einem wenigstens am Tage der Vernissage
so wie in der Galavorstellung eines großen Balletts, wenn die Ballerina «nicht
disponiert» ist: nur die Hälfte der angekündigten 17 Nummern war zu sehen und
davon war die Hälfte schlecht. Was es also offenbar auch bei Goya gibt. Immerhin

gab es Leute, die die «besten» der 17 Goyas im Depot gesehen haben wollten.
Wäre die Goya-Auswahl stark gewesen, hätte sie in doppelter Weise der leuchtende
Fixstern dieser Biennale sein können: sie hätte das Verbindungsglied bilden können
zwischen den verschiedenen, z. T. retrospektiven Gruppen expressiver und
expressionistischer Kunst (wie sie von Deutschland mit einer ausgezeichneten, konzentrierten

Auswahl der «Brücke»-Mitglieder, von den Belgiern mit der Gruppe van
den Berghe, de Smet, Tytgat, Permeke, der Graphik Toulouse-Lautrecs und der
Sonderausstellung Chalm Soutine, dem ursprünglich angesetzten Hauptthema der



Kulturelle Umschau 393

Retrospektiven entsprechend, gezeigt wurden) und jener merkwürdigen Gruppe
jüngerer Italiener, die offensichtlich aus politischen Gründen einen aneuen Realismus»
in der Malerei propagieren. An Goya hätten diese Italiener, deren ältester der 1899
geborene Mucchi und deren bekanntester der 1912 geborene Guttuso ist, lernen
können, daß der wahre Realismus nur dann glaubwürdig sein kann, wenn er es auch
in seiner künstlerischen Form ist. Bei den Italienern ist aber alles spürbar
«Programm-Malerei»: der Naturalismus, von dem sie sich Volkstümlichkeit und
Allgemeinverständlichkeit versprechen, wie die idealisierende Art der Darstellungen aus
dem Leben der Arbeiter und vom Sterben der Widerstandskämpfer. Aber auf diese
eine Strömung lassen sich die Italiener glücklicherweise nicht festlegen. Die Leitung
der Biennale hat diesmal die sog. «mittlere Generation» Italiens in den Vordergrund

gestellt, um mit diesem Auswahlprinzip das überborden des italienischen
Palazzo Centrale zu verhindern. Denn der fremde Besucher bringt — wie sie

richtig feststellten — nicht das Interesse für eine solche Riesen-«Nationale» auf,
wie sie einem in früheren Jahren geboten wurde. Die Sprache der «mittleren
Generation» ist zum überwiegenden Teil die ungegenständliche. Ganz vereinzelt trifft
man auch auf einen Surrealisten. Bis auf wenige Ausnahmen — die Abstrakten
Afro und Soldati etwa — ist das Gesamtbild nicht sehr erfreulich, aber — es ist
auch nicht so erschreckend, das Ende aller wahren Kunst ankündigend, wie es die
ängstlichen Gemüter (oder auch die prinzipiellen Gegner der ungegenständlichen
Kunst) wahrhaben wollen. Daß auch die ungegenständliche Kunst dem Schicksal
aller einstmals neuen Kunstrichtungen nicht entgehen konnte, das heißt, daß auch
sie aus dem Avantgarde-Sein in den Zustand eines — wenn auch neuen —
Akademismus hinüberwachsen mußte, das hat uns nicht erst diese Biennale zeigen
müssen. Da aber auch hier die Epigonen der Leistung der ursprünglichen Schöpfer
nichts anhaben können, besteht keine Veranlassung, auf Grund der schlechten
italienischen Abstrakten, die Zukunft Schwarz in Schwarz zu sehen.

Viel interessanter ist die Tatsache, daß diese Polarität «Neuer Realismus »-
«Ungegenständliche Schule» ebenfalls bei den Franzosen in Erscheinung tritt. Nur
wirkt sich bei ihnen der Gegensatz nicht so brutal aus, weil alles, was auf dem Boden
der Ecole de Paris entsteht, nicht einmal weniger dynamisch, in jedem Fall aber
äußerst kultiviert im formalen Vortrag wirkt.

Auch bei den Franzosen ist die «mittlere Generation» der 40—50jährigen
unter dem großen Hauptnenner der «Abstrakten» unterzubringen: Härtung, Ba-
zaine, der etwas jüngere Soulages vertreten diese neue, intuitiv-expressive abstrakte
Malerei sehr schön und qualitätvoll. Ihnen gegenüber stehen die 30jährigen mit
ihrem neuen Realismus auf expressiver Basis. Der einzige unter ihnen, der dafür
eine adäquate künstlerische Form gefunden hat, ist der junge Bernhard Buffet,
dessen Preislied auf die menschliche Ärmlichkeit und Verlassenheit in seiner großen
«Kreuzigung» stark zum Ausdruck kommt, der außerdem — das zeigt die schöne
Sonderschau Soutines — organisch in der Tradition der Ecole de Paris wurzelt.
Die anderen — wie Minaux und Rebeyrolle — flüchten sich mit der unzulänglichen
«Apotheose» des Nebensächlichen und Banalen des Alltags in Riesenformate, die sie

malerisch nicht zu füllen vermögen. Da sie weniger als die jungen Italiener einem
politischen Programm zu folgen scheinen, fehlt es ihnen auch an der inhaltlichen
Orientierung.

So interessant diese Parallelität bei Italienern und Franzosen ist, so wenig
läßt sich die gegenwärtige Situation der Kunst auf diese gegensätzliche Spannung
zweier Generationen festlegen. In der venezianischen Konstellation von 1952
erscheint das Charakteristische der heutigen Situation vielmehr in der Vielfalt der
individuellen Einzelleistung zu liegen, in den vielen «eigenen Wegen», die heute
beschritten werden. Da, wo eine wirklich schöpferische Potenz am Werk ist, steht
sie mehr oder weniger so allein, wie eine Plastik im freien, unbegrenzten Raum.



394 Kulturelle Umschau

Dieser Vergleich drängt sich auf, denn es ist tatsächlich die Plastik, die unter
den bildenden Künsten heute das Primat hat. Jene zeitgenössische Plastik, die sich
überhaupt nicht mehr auf einen Nenner bringen läßt: die kraftstrotzenden,
dynamischen Bronzepferde und Reiterstatuen des Italieners Marino Marini haben mit
den traumhaften Waldwesen der Französin Germaine Richier so wenig zu tun
wie beide mit den zauberhaften Drahtplastiken des Amerikaners Alexander Calder.
Zu Recht bekam denn auch Marini den italienischen Bildhauerpreis und Calder
den für den besten ausländischen Plastiker, während die Franzosen sich damit
begnügen mußten, daß Dufy, der mit Léger die glanzvolle ältere Generation vertrat,
den Preis für den besten ausländischen Maler erhielt. Und da wir gerade bei den
Preisen sind: denjenigen für den besten ausländischen Graphiker bekam leider nicht
der Schweizer Hans Fischer, der ihn zweifellos verdient hätte, sondern auf Grund
früher Arbeiten, der heute 85jährige deutsche Expressionist Emil Nolde. Immerhin

fiel einer der 24 privaten Preise an die Schweiz. Max Gubler bekam ihn
«für ein Werk der Landschaftmalerei». Obschon Gublers helle expressive Malerei
den großen Oberlichtsaal des neuen Pavillons gut füllte, obschon mit Fischer einer
der begabtesten Schweizer Maler und Graphiker nach Venedig geschickt worden
war, wurde die Schweiz diesmal vielleicht am besten durch ihren neuen Pavillon,
nahe am Haupteingang in schlichtem roten Backstein durch den Zürcher Architekten
Bruno Giacometti errichtet, vertreten. Nur wer den alten Pavillon auf dem heißen
Gelände der Insel Sant' Elena gekannt hat, in dem die Schweizer Kunst seit 1930
einen vergeblichen Kampf mit mißlichen Raumproportionen führen mußte, weiß,
was dieser schöne Neubau für die zukünftigen Beteiligungen in Venedig zu bedeuten
hat. Man kann sich selbstverständlich fragen, ob die feste räumliche Gliederung
in einen Saal für Malerei, ein zugleich als Durchgang dienendes «graphisches
Kabinett» und einen halb gedeckten, halb in einem offenen Hof bestehenden Raum
für die Plastik, nicht etwas allzu bindend für zukünftige Zusammensetzungen der
Delegation nach Venedig sein wird. Denn es wird ja hoffentlich nicht immer dabei
bleiben, daß die Schweiz alle zwei Jahre nur drei Künstler auf dieses internationale
Forum der bildenden Künste schicken wird. Auf diese Weise kann selbst der
regelmäßigste Biennale-Besucher niemals ein zutreffendes Bild von der Vielfalt
künstlerischer Strömungen und Kräfte in der Schweiz bekommen. Und dann schon gar
nicht, wenn man in Bern mit dem bis jetzt betriebenen Auswahlprinzip fortfährt
und die Beteiligung an der Biennale mehr als eine Möglichkeit ansieht, die eigenen
Künstler zu ehren (wie das zweifellos diesmal mit dem Vertreter der schweizerischen

Bildhauer, Jakob Probst, gemeint war) als die Gelegenheit, die anderen
Nationen über das zu orientieren, was heute an lebendiger Kunst in der Schweiz
existiert.

Maria Netter


	Kulturelle Umschau

