
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 6

Artikel: Girolamo Savonarola : zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 21.
September

Autor: Garin, Eugenio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIROLAMO SAVONAROLA

zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 21. September

VON EUGENIO GARIN

I.

Die umfangreiche Literaturkritik über Savonarola erklärt sich
größtenteils aus der kulturellen Schau des vergangenen Jahrhunderts;
sie ist jedenfalls mit den im 19. Jahrhundert herrschenden Methoden
und Idealen eng verbunden. Seit Pasquale Villari, dessen Werk von
der Zeit fast gänzlich aufgezehrt wurde, bis zu Joseph Schnitzer kann
man im allgemeinen sagen, daß, abgesehen vom Wert der gesammelten

Dokumente, die Historiker allzuoft von apologetischen Vorsätzen
verschiedener Art oder von posthumen Polemiken beherrscht waren.
So unterstellten sie die Übersicht über die Tätigkeit und das Werk
Savonarolas allgemeineren Deutungen, die bis vor kurzem stillschweigend

akzeptiert wurden: Übergang und Beziehungen von Mittelalter
zur Renaissance, von der Renaissance zur Reformation, überdies deutete

die italienische Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts — es

entstanden damals viele große Werke über Savonarola in Italien —
Savonarola als Märtyrer und Künder eines neuen, von inneren und
fremden Tyrannen befreiten Italiens und sah den Dominikanerprediger

in zwangsläufiger Beziehung zu Machiavelli : den unbewaffneten
Propheten, der mit dem Gebet Politik treibt, gegenüber dem
vorurteilslosen Fachmann, den Träumer, in dem die Heldentaten und
Aufstände der Kommune weiterleben, gegenüber dem für die eigne Zeit
fast zu subtilen und einsichtigen Politiker. Und doch waren beide,
Machiavelli und Savonarola, heroische Seelen, die in ihr Vaterland
verliebt und dafür zu jedem Opfer bereit waren.

Francesco De Sanctis, dem es immer gelang, dem Gefühlsleben
einer Epoche Stimme zu verleihen, zeichnet die genauen Linien dieses
Themas schon in seinen neapolitanischen Vorträgen von 1869 nach,
in denen er auf die Morgenröte der modernen Zeit bei Machiavelli
und auf das endende Mittelalter bei Savonarola hinweist. Alle werden
sich an die Worte erinnern, mit denen dieser Gedanke bald darauf
in seiner Geschichte der italienischen Literatur wiederkehrte:

«Savonarola ist eine Reminiszenz des Mittelalters, ein Prophet und Apostel
in danteskem Sinn; Machiavelli ist in seinem menschlichen Kleid ein wahrer
moderner Bürger, der vom Sockel hinuntersteigt und als Gleicher zu Gleichen
spricht, der unverblümt und natürlich redet.»



360 Eugenio Garin

Selbst Carducci ging in seinen reichhaltigen Vorlesungen Von
der Entwicklung der nationalen Literatur, die er in Bologna zwischen
1868 und 1871 hielt, ganz mit De Sanctis einig, wenn er im Morgengrauen

des neuen Italiens den ferraresischen Mönch zeigte, der in
Florenz predigte wie ein Nachtvogel, der sich aus der mittelalterlichen
Nacht in die Lichtfülle der Renaissance verirrt hatte:

«Und er spürte nicht, daß die Reform Italiens die italienische Renaissance

war, da die rein religiöse Reform anderen, von ehrlicherem Christentum
beseelten Völkern vorbehalten war; und im Reigen seiner ,piagnoni' (die ,Weiner-
lichen', wie die Anhänger Savonarolas genannt wurden, der Übersetzer), übersah

der arme Mönch, in einer Ecke des Platzes, das mitleidig lächelnde bleiche
Antlitz Niccolò Machiavellis.»

Savonarola lebte in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts und
wirkte im Florenz der Renaissance. Zu einer bestimmten Zeit folgten
ihm die subtilsten und raffiniertesten Männer des raffiniertesten
humanistischen Milieus Italiens. Er war die wirkliche Gegen-Renais-
sance, ein anachronistisches Überbleibsel. Oder ist etwa der Begriff
Renaissance, der ihn nicht zu fassen vermag, unzulänglich? Die
«neopiagnoni» des 19. Jahrhunderts, ob sie nun einen Heiligen aus ihm
machen wollten, wie Cesare Guasti, oder ihn als einen Mann von
seltenem sittlichem Format verehrten, wie Pasquale Villari, hegten
ernste Zweifel über jene so einfache Gegenüberstellung. Zu gründlich
hatten sie das Leben des Klosters San Marco von 1489 bis zum
tragischen Jahre 1498 studiert, um nicht die Gespräche um Savonarola,
welche Leute wie Pico, Benivieni und fast alle bedeutenderen Ficino-
anhänger sammelten, einer aufmerksamen Betrachtung zu
unterziehen; sie fanden in Botticelli und im besten Michelangelo die
Inspiration des Savonarola. Bei Savonarola dagegen hatten sie das
nachdenkliche Urteil Guicciardinis widerhallen hören: «und so, nachdem
er so viele Verdienste um die geistlichen Dinge erworben hatte, waren
seine Werke um die Lage der Stadt und das öffentliche Wohl nicht
geringer», er war einer, der «nicht nur in den Geisteswissenschaften
ein sicheres Urteil hatte, sondern auch in den weltlichen Dingen, den
jüniversalia', von denen er viel verstand». Wenn Guicciardini
Savonarola einen Vorwurf machte, so war es der, daß er zu sehr den
«Universalia» zuneigte, zu wenig zum Konkreten, zu den Einzelheiten,
zu den scharf begrenzten historischen Belangen. Er warf ihm vor
allem vor, sich mehr um die guten Sitten zu kümmern als um die
wirklichen politischen Probleme. «Die Werke, die er um die guten
Sitten vollbrachte, waren heilig und bewunderungswürdig, und nie
gab es in Florenz so viel Güte und Religion wie zu seiner Zeit.»
Guicciardini ahnt auch die Grenzen und Unzulänglichkeiten des Werkes

des Dominikaners, aber deswegen entwertet er nicht ihren Sinn.
Nicht zufällig studiert er sorgfältig seine Predigten und macht daraus



Girolamo Savonarola 361

Auszüge für seinen Privatgebrauch. Er übersetzt « die apokalyptischen
Themata Savonarolas in der wütenden Polemik der Ricordi,» die
unversöhnlich gegen die römische Kirche gerichtet ist1). Die Savonaro-
lische renovatio ecclesiae, welche kürzlich nicht ganz zu Unrecht
der Tradition des Joachim von Floris nahe gebracht wurde, konnte,
wenn auch in anderer Tonart und unter anderm Zeichen, mit der
renovatio der Renaissance zusammentreffen 2).

Etwas ist jedoch vor allem sicher: das Florenz des ausgehenden
Quattrocento, auch das gebildetste, empfand niemals zwischen sich
und Bruder Girolamo jenen unüberbrückbaren Abgrund, den die
späteren Historiker zur Darstellung brachten und das Urteil von Messer
Francesco Guicciardini begegnet dem echten, demütigen Zeugnis von
Luca Landucci:

«Er predigte jedes Mal über die Lage des Staates und daß man Gott lieben
und fürchten und das allgemeine Wohl lieben müsse, und daß niemand mehr
das Haupt erheben solle, um sich groß zu machen. Immer bevorzugte er das

Volk .»

Der «Tyrannei» der Medici gegenüber wollte der Dominikanermönch
die «Freiheit» wieder einführen und in einer strengen Verbindung
von «guten Sitten», «Religion» und Liebe zum «Allgemeinen Wohl»
zur Tradition der «vita civile» zurückkehren. In seinen
Familienerinnerungen sieht Alemanno Rinuccini, der letzte Exponent der Zeit
und der Gebräuche jenes mit Giannozzo Manetti und Donato Acciaiuoli
erloschenen bürgerlichen Humanismus der florentinischen Kanzler,
in den politischen Reformen Savonarolas eine Rückkehr — nach den

Tyrannen des Hauses Medici — zur alten volkstümlichen Tradition,
da der stolze Mönch Luigi Marsili der kirchliche Berater des großen
Coluccio Salutati war und das fromme Florenz bereit war, die Waffen
gegen den Papst zu ergreifen und die Freiheit der italienischen
Republiken gegenüber dem Frieden der Visconti verherrlichte.

Wenn man die Gestalt Savonarolas in seine richtig betrachtete,
von polemischer Perspektive befreite Zeit hineinstellt, so durchbricht
sie die zu einfachen Schemata von De Sanctis und Carducci. Es

verlangt einem nach einem exakteren und zutreffenderen Urteil über
das Werk dieses politischen und religiösen Reformators, in der vor
einigen Jahren von Luigi Russo angegebenen Richtung:

«Savonarola folgte im 15. Jahrhundert sicher dem Geist der mittelalterlichen
Häretiker, indem er sich fortwährend auf eine unmittelbare Offenbarung

1) Vgl. V. De Caprariis, Francesco Guicciardini dalla politica alla storia.
Bari 1950, S. 12. Die Estratti savonaroliani von Guicciardini s. in Scritti autobiografici

e rari. Bari 1936. Die im Text zitierten Uijteile sind den Storie fiorentine
entnommen.

2) G. Spini, Introduzione al Savonarola. «Belfagor», 1948, IH, S. 414—28.



362 Eugenio Garin

Gottes berief. Ein Bereiter religiösen Lebens und religiöser Reformen
ist er als solcher schon auf dem großen historischen Weg, der zur Reformation
und Gegenreformation führte, wenn man diese beiden Bewegungen nicht als
zwei gegensätzliche Glaubensbekenntnisse ansetzt, sondern als zwei Aspekte
des gleichen Vorgangs betrachtet: der notwendigen inneren Vertiefung des

religiösen Lebens des Jahrhunderts. Savonarola geht weder der einen noch
der anderen voraus, sondern legt Zeugnis ab vom geistigen Malaise seiner Zeit,
deren allgemeiner Warner und Verbesserer er war» 3).

II.

Um das religiöse und politische Werk Savonarolas in seine Zeit
zu situieren und somit die tiefen Ursachen der lebhaften Sympathie
seitens eines so großen Teils der Florentiner zu verstehen, mußte
zunächst die herkömmliche Betrachtung des Heidentums als dem
Wesen der Renaissance fallen; man mußte die zu einfache Antithese
mittelalterlicher Frömmigkeit (pietà) und humanistischer Ruchlosigkeit

(empietà) aufheben, um die komplexe, oft gequält religiöse
Problematik des 15. Jahrhunderts aufzuspüren. Auf diese Weise ist die
Annäherung des savonarolianischen Prophetismus an Joachims von
Floris Glaube an ein baldiges Kommen des geistigen Reiches weit
davon entfernt, fremd und unzeitgemäß zu sein; auch die Anklage
einer schlecht überwundenen Mittelalterlichkeit ist zurückzuweisen.
Es ist nicht Zufall, daß in einer «pratica» von 1497 Giuliano de' Gondi
die Anhänger des Mönches warnt, «daß dieser eine Sekte von Mönchlein

gründen werde, wie dies schon früher in dieser Stadt geschah» 4).
Es ist vielleicht auch kein Zufall, daß es Giovan Pico della Mirandola
war, der gewisse Lektüren und «prophetische» Richtungen des
Dominikaners inspirierte. Die Untersuchungen eines Burdach haben noch
genügend Gültigkeit, um uns auf den Ton religiösen Erwartens einer
Erneuerung hinzuweisen, der, wenn auch verschieden gefärbt, die
verschiedenen Aspekte der Renaissance durchzieht. Giovanni Nesi,
Anhänger Ficinos und «piagnone», gleichzeitig Jünger des «ferra-
resischen Sokrates» und des «florentinischen Piatos», Freund des
Grafen della Mirandola und der Brüder Benivieni, Schriftsteller, dessen

humanistische Erlesenheit oft ins Barocke mündet, erneuert die
joachimitischen Akzente in der Verkündung einer unmittelbar
bevorstehenden Erlösung mit einem Werke, das nicht zufällig den Titel
«Orakel des neuen Jahrhunderts» (Oraculum de novo Saeculo) trägt
und das Pico della Mirandola und Savonarola vereinigt.

s) L. Russo, Machiavelli. Bari 1949, S. 1—10, 201—10.
*) C. Lupi, Nuovi documenti intorno a fra Girolamo Savonarola, «Archivio

storico italiano», serie III, t. IH, S. 1 (1866), S. 44. Eine wichtige Sammlung von
Dokumenten über den savonarolianischen Prophetismus, die noch teilweise
auszuwerten ist, befindet sich im Ms. Magliab. XXXV, 116.



Girolamo Savonarola 363

«Was bedeutet dieses neue Jahrhundert, wenn nicht die Bekehrung und
Erneuerung der militanten Kirche? Nun rufe ich dich im Namen Gottes,
durch die vielen Ereignisse, zum neuen Jahrhundert auf. Nun, nach soviel
Heimsuchungen, erwecke ich dich zum goldenen Zeitalter Wer ein
Anhänger Christi ist, komme zum Reiche Christi Wollt ihr einen Propheten?
Da ist er wahrhaftig, der die Zukunft verkündet, immer und überall
bewunderungswürdig Italien wird von den Barbaren zerstört werden Rom
wird zerfallen aber die Kirche wird durch göttliche Hilfe gerettet werden
und sie wird triumphieren; die Muselmänner werden sich zum Christentum
bekehren. Und am Ende wird die Herde geeint sein und einer der Hirte.»

Die Synthese zwischen dem goldenen Zeitalter und den Reichen des

Saturns, die von Ficino und Egidio da Viterbo freudig verkündet
wurden und der Krise und renovatio, die Savonarola prophezeite,
wird von Nesi, nicht lange vor dem Scheiterhaufen auf der Piazza
della Signoria, deutlich vollzogen.

Dieselbe savonarolianische Polemik um Kunst und Kultur im
allgemeinen, um die studia humanitatis, muß genauer festgelegt werden,

als es oft geschehen ist. Zwischen der antirhetorischen Polemik,
die von Giovanni Pico, dem Verfasser der erhabensten Hymne an
den Menschen der ganzen Literatur der Renaissance, geführt wurde
und der Verurteilung Savonarolas liegt kein Unterschied des Tones
und der Argumente. Es ist im Gegenteil wahrscheinlich, daß Savonarola

sowohl für das Traktat gegen die Astrologen, als auch im Apolo-
geticum über die poetische Kunst, das Werk seines großen Freundes
benützt hat. Wir sind nun genügend von den heroischen Zeiten des
Humanismus entfernt. In Florenz wettert auch Polizian gegen die
Nachäffer der Antike. Pico wendet sich 1489, einige Jahre nach der
berühmten Epistel an Ermolao Barbaro, in einem bisher noch
unbekannten, sehr aufschlußreichen Brief an einen Seneser Franziskanerlehrer,

gegen die ornamentale Rhetorik, also gerade in jenem Jahre
1489, da es ihm gelang, Bruder Girolamo nach Florenz zurückkehren
zu lassen. Das, worauf es ankommt, so schreibt er, ist, daß man der
Wahrheit die Türe erschließt: besser ist der grobe Holzschlüssel,
dem es gelingt, sie zu öffnen, als der glänzende goldene Schlüssel,
der nichts nützt und uns draußen läßt. Besser die herbe aber wahre
Wissenschaft als die verzierte aber eitle Redekunst; besser Duns Sco-
tus als Lukrez, so hatte er einige Jahre früher geschrieben. Savonarola

hatte vor 1494 dem Angehörigen des Ficinozirkels Ugolino
Verino in ähnlichen Worten geschrieben: «Ich verurteile die Rhetorik
und die Poetik nicht und auch nicht die Verzierung der Sprache
und die Glätte der Eloquenz, aber die eitle Auslage, die einige Dichter

damit treiben, die glauben alles zu wissen und dabei nichts
wissen...» Der strenge und fromme Coluccio Salutati, einer der Väter
der erneuerten florentinischen Kultur, war sicher ein nicht weniger
scharfer Zensor jeglicher Abweichung von den studia humanitatis.



364 Eugenio Garin

Und damit, man merke wohl, gedenkt man nicht, die Schmähreden

Bruder Girolamos auszumerzen, man will damit nur den
Einklang und die ehrliche Zusammenarbeit erklären, die im gegebenen
Augenblick zwischen dem Dominikaner und den zahlreichen
Vertretern der hohen florentinischen Kultur entstand, welche sich so oft
friedlich zu gelehrten Diskussionen im Kloster San Marco versammelten:

jener marzianischen Akademie, die unter ihren Besuchern auch
viele solche der platonischen Akademie des Ficino zählte. Florenz,
das Giovanni Dominici geehrt und den Bischof Antonino geliebt hatte,
konnte ehrlich die hohe Lehre und Strenge Savonarolas werten und
verstehen. «In Italien» — wird Guicciardini schreiben — «gab es
kein ähnliches Kloster, und er leitete die Jünglinge nicht nur in
lateinischen, sondern auch in griechischen und hebräischen Studien
derart an, daß man hoffen konnte, sie würden die Zierde der Religion
werden.»

III.

Als die Medici aus Florenz vertrieben worden waren, in einer
äußersten Spannung der Parteien, «hielt er allein» — so bemerkt
Guicciardini — «diese aufbrausenden Gefühle und Bewegungen an,
führte den großen Rat ein errichtete zum Schutz der Bürger die
Berufung an die Signoria; er schloß den allgemeinen Frieden Dies
bedeutete zweifellos die Rettung der Stadt und in der Tat waren
seine Werke so gut daß sehr viele lange Zeit geglaubt haben, er
sei ein wahrer Bote Gottes und ein Prophet gewesen.» In Wirklichkeit

stehen sittliche Erneuerung und politischer Wiederaufbau von
Florenz im Mittelpunkt der Aktivität Savonarolas; und auch hier
will sich das Werk Bruder Girolamos in die florentinische Tradition
auf viel konkretere Weise einfügen, als man bisher im allgemeinen
gemerkt hat. Das, was dem Leser in der dreizehnten Predigt über
Aggeo am 12. Dezember 1494 oder im Trattato circa il reggimento
e governo della città di Firenze am meisten auffällt, ist das Bestreben,
den Florentinern eine Regierung zu geben, die sich ihrer Art und
Erziehung, sowie der historischen Lage der Stadt anpaßt. Während
die machtvollen Seiten über die Tyrannei, welche die wirksamsten des
Traktates sind, uns zur besten antimediceischen Literatur früherer
Jahrzehnte und vielleicht sogar zur alten antivisconteischen Propaganda

in die Anfänge des Jahrhunderts zurückführen, greift die Analyse

der menschlichen Gemeinschaften und ihrer Regierungen die
dem bürgerlichen Humanismus teuern Themata wieder auf: dieselben

Themata, die von Leonardo Bruni bis Giannozo Manetti, der sich
nicht zufällig in den Seiten der Nicomachea und der Politica bei
Aristoteles inspiriert hatte, behandelt worden waren.



Girolamo Savonarola 365

«Da der Mensch ein geselliges Wesen ist, das weder einsam leben kann noch
will, wurde es notwendig, daß sich die Menschen in Städten, Festungen oder
Dörfern zusammenschließen und für ihre gegenseitigen Bedürfnisse eine
Gemeinschaft bilden Oh Bürger, wenn ihr euch zusammenschließt und guten
Willens zum allgemeinen Wohl schaut, wird jeder mehr weltliche und geistige
Güter besitzen, als wenn er einzeln zu seinem privaten Wohl schauen würde.»

Die ersten Quellen Savonarolas zeichnen sich sehr deutlich ab:
Aristoteles und Thomas von Aquin. Wichtiger ist aber die Art, sie
sich anzueignen, indem er sie abändert, gewisse Motive unterstreicht
und sie den konkreten Bedürfnissen anpaßt. Die Vernunft der
Philosophen, die Wissenschaft des Universellen, worin er, gemäß dem
Tadel Guicciardinis, sich einbezogen haben soll, will er in Wirklichkeit

mit der Erfahrung und der Lehre der Geschichte vervollständigen
(« dies hat oftmals die Erfahrung zur Zeit der Römer bewiesen
und auch in deiner Stadt hast du es oft gesehen und erfahren, auch
in unseren Tagen»). Das Traktat, dessen Einleitung feierlich
aristotelisch ist, ist dann ganz durchpulst von der Antithese zwischen
dem allgemeinen Wohl («ben comune») und dem privaten Wohl
(«bene particulare»), oder zwischen «bürgerlicher Regierung» und
«Tyrannei», zwischen «florentinischer Freiheit» und «Mediceerherr-
schaft», so daß man manchmal meint, die Stimme der ehemaligen
Kanzler der Republik zu hören, die sich verpflichteten, die Florentina

libertas gegen die Herrschaft der Visconti zu verteidigen. «Andere

wollten, daß die Regierung in den Händen des ganzen Volkes
bleibe, welche die Magistraten demjenigen zuteilen konnten, der
ihnen gefiel, und dies nannte man bürgerliche Regierung, da sie allen
Bürgern gehörte.» Und doch ist eine solche Volksregierung nicht
absolut die beste — bemerkt sogleich Savonarola —, «aber die weisen
und einsichtigen Männer, die eine Regierung errichten müssen,
betrachten zuerst die Natur des Volkes», die Gewohnheit und die
Geschichte. Das florentinische Volk, «mutig und verwegen kann
die Regierung eines Fürsten nicht dulden», denn dieser wäre, auch
wenn er gut ist, inmitten von so vielen verfeinerten und ehrgeizigen
Begabungen zuletzt gezwungen, sei es aus Mißtrauen oder aus Furcht,
Tyrann zu werden.

«Und da die bürgerliche Regierungsform im Volke geblieben ist, ist sie ihm
vertraut geworden, so daß, wenn man sie ändern und der Regierung eine andere
Form geben wollte, dies gegen seine Natur und die Überlieferung wäre. Eine
solche Trübung und Zwietracht in dieser Gemeinschaft würde sie in Gefahr
bringen, ihre ganze Freiheit zu verlieren. Und dies wird viel besser von der
Erfahrung gelehrt, welche die Lehrmeisterin aller Künste ist.»

Nach der mediceischen Parenthese denkt Savonarola an die
Möglichkeit einer Volksregierung, d. h. an eine Aristokratie reicher und



366 Eugenio Garin

angesehener Bürger, die durch Familientradition an Politik gewöhnt
und fähig sind, jenes Ideal des «ben comune», das zu Anfang des
Jahrhunderts mit seltener Eloquenz verherrlicht worden war, zu
empfinden. Savonarola entgingen zu viele Aspekte der Veränderung, die
in Florenz, in Italien, in Europa erfolgt war. Er sah wohl «die Seelen
des Volkes unzufrieden und unruhig», aber die Ursache lag nicht
nur in der «usurpierten Freiheit» und in Piero de'Medici: sondern
in den verlorenen Gütern, in der Wirtschaftskrise, in einem politischen

Horizont, der sich inner- und außerhalb der Stadt, inner- und
außerhalb Italiens geändert hatte. Das schöne Ideal der Florenlina
libertas, das in den Seiten eines Salutati oder eines Bruni so hoch
gehalten wurde und noch dem ferraresischen Prediger zulächelte,
war durch eine tiefe Krise, in die sich die Regierungen Cosimos und
Lorenzos de' Medici einfügen, gestürzt. Das innere Drama von Florenz

war nur eine Episode der weit umfassenderen Veränderung, die
einen großen Teil Europas beunruhigte: es war zugleich Ende und
Anfang einer Zeit, einesteils Trauer über das Vergangene und
andererseits frohe Erwartung des Kommenden. Es war ein Zeitalter
von Propheten und Reformatoren, von angsterfüllter Reue und
hoffnungsvoller Freude. Florenz, das die vertrauensselige Freude der
Wiedergeburt, nicht ohne die tiefe Trauer, die das Bewußtsein großer
Veränderungen einflößt, verspürt hatte, bot der Vorstellung eines
zwischen der Todesangst vollständiger Buße und der Erwartung
friedlichen Glückes entstandenen religiösen Dramas einen besonders
günstigen Boden. Die Geburt des neuen Zeitalters, das die Dichter
besangen, konnte nicht ohne Schmerz vor sich gehen. Die Stimme
Savonarolas, in der die Anteilnahme an eine viel weitere Welt als
die der wenigen gebildeten Kreise erzitterte, erinnerte daran, daß

man, um jene goldenen Zeiten des geistigen Friedens, die sie schon
erreicht wähnten, zu besitzen, noch die Wasser- und Feuersphäre
durchschreiten, noch leiden und kämpfen mußte. Als das Unheil über
das raffinierte und übergebildete Italien hereinbrach, weinten die
Florentiner mit ihrem Propheten und wählten ihn zum Führer. Dann
töteten sie ihn, den armen Mönch, als er sie wirklich zur harten
Disziplin einer ernsteren Verpflichtung zwingen wollte. Und als sie ihn
gehenkt und verbrannt hatten, sammelten sie die zerstreute Asche
und verehrten sie. Ficino, der ihn bei Lebzeiten gepriesen hatte,
beschimpfte ihn im Tode und Bruder Paolo Orlandini, der beider Freund
war, besang sie, als sie beide verschwunden waren, im himmlischen
Frieden und in freundschaftlichem Gespräch vereint5). Weiser als

5) Das Zeugnis von Orlandini beziehe ich aus dem florentinischen Manuskript
der Nazionale, Conv. G, 4, 826, und verweise hier ein für alle Mal auf das Werk
von R. Ridolfi, Vita di Girolamo Savonarola, 2 Bände. Rom 1952.



Girolamo Savonarola 367

viele moderne Historiker, erinnert uns so der gute Mönch aus Camal-
doli, daß auch Savonarola ein Aspekt der Renaissance ist. Wenn man
ihn versteht, ist er ebenso grundlegend wie Lorenzo il Magnifico, es
sei denn, wir verzichten darauf, neben die Hymnen der Liebe und
Jugend auch die täglichen Todesgedanken zu stellen, denen Michelangelo

nachhing.

übersetzt von Frau Dr. Renata Gossen-Eggenschwyler, Zürich

VON DEN ANFÄNGEN DER LUFTWAFFE
VON ERNST SONTAG

So oft Wissenschaft und Technik dem menschlichen Gebrauche
neue Gegenstände oder neue Verwendungsmöglichkeiten bekannter
Gegenstände zugängbch gemacht haben, hat auch das Militär der
Kulturstaaten pflichtgemäß geprüft, ob diese Dinge nicht auch

kriegerischen Zwecken nutzbar gemacht werden könnten.
Im Jahre 1783 war der Luftballon erfunden worden, zehn Jahre

später ließ die französische Revolutionsregierung in ihrem Kriege
gegen die KoaHtion Österreichs, Preußens und Englands einen,
«Entreprenant» genannten, Fesselballon bauen. Als dieser zur
Zufriedenheit ausfiel, wurden 1794 zwei französische Luftschifferkompagnien

geschaffen und eine militärische Luftschifferschule
gegründet. Den Sieg bei Fleurus schrieben die Franzosen zum Teil der
Beobachtungstätigkeit des «Entreprenant» zu.

Als Napoleon seine Armee für die Expedition nach Ägypten
zusammenstellte, reihte er ihr auch eine der beiden Luftschifferkom-
pagnien ein. Diese konnte sich aber auf ihrem Gebiete in Ägypten
nicht betätigen, weil sämtliche Ballons auf der Seereise verdorben
waren.

Als Erster Konsul Heß Napoleon — aus unbekannten Gründen
— die Luftschifferschule schließen und die Luftschifferkompagnien
auflösen.

Hatte man zunächst die Luftballons nur zur Auskundschaftung
der Stellungen, Märsche, Stärke des Feindes benutzt, so kam der
russische Generalstab als erster auf die Idee, die Ballons als Angriffswaffe

zu verwenden. Man bewarf die 1812 in Rußland eingerückte


	Girolamo Savonarola : zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 21. September

