Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 6

Artikel: Girolamo Savonarola : zu seinem funfhundertsten Geburtstag am 21.
September

Autor: Garin, Eugenio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIROLAMO SAVONAROLA

zu seinem finfhundertsten Geburtstag am 21. September

VON EUGENIO GARIN

Die umfangreiche Literaturkritik iiber Savonarola erklirt sich
grofitenteils aus der kulturellen Schau des vergangenen Jahrhunderts;
sie ist jedenfalls mit den im 19. Jahrhundert herrschenden Methoden
und Idealen eng verbunden. Seit Pasquale Villari, dessen Werk von
der Zeit fast ginzlich aufgezehrt wurde, bis zu Joseph Schnitzer kann
man im allgemeinen sagen, daf}, abgesehen vom Wert der gesammel-
ten Dokumente, die Historiker allzuoft von apologetischen Vorsitzen
verschiedener Art oder von posthumen Polemiken beherrscht waren.
So unterstellten sie die Ubersicht iiber die Tétigkeit und das Werk
Savonarolas allgemeineren Deutungen, die bis vor kurzem stillschwei-
gend akzeptiert wurden: Ubergang und Beziehungen von Mittelalter
zur Renaissance, von der Renaissance zur Reformation. Uberdies deu-
tete die italienische Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts — es
entstanden damals viele groffe Werke iiber Savonarola in Italien —
Savonarola als Mirtyrer und Kiinder eines neuen, von inneren und
fremden Tyrannen befreiten Italiens und sah den Dominikanerpre-
diger in zwangsldufiger Beziehung zu Machiavelli: den unbewaffneten
Propheten, der mit dem Gebet Politik treibt, gegeniiber dem vorur-
teilslosen Fachmann, den Triumer, in dem die Heldentaten und Auf-
stinde der Kommune weiterleben, gegeniiber dem fiir die eigne Zeit
fast zu subtilen und einsichtigen Politiker. Und doch waren beide,
Machiavelli und Savonarola, heroische Seelen, die in ihr Vaterland
verliebt und dafiir zu jedem Opfer bereit waren.

Francesco De Sanctis, dem es immer gelang, dem Gefiihlsleben
einer Epoche Stimme zu verleihen, zeichnet die genauen Linien dieses
Themas schon in seinen neapolitanischen Vortrigen von 1869 nach,
in denen er auf die Morgenrdte der modernen Zeit bei Machiavelli
und auf das endende Mittelalter bei Savonarola hinweist. Alle werden
sich an die Worte erinnern, mit denen dieser Gedanke bald darauf
in seiner Geschichte der italienischen Literatur wiederkehrte:

«Savonarola ist eine Reminiszenz des Mittelalters, ein Prophet und Apostel
in danteskem Sinn; Machiavelli ist in seinem menschlichen Kleid ein wahrer
moderner Biirger, der vom Sockel hinuntersteigt und als Gleicher zu Gleichen
spricht, der unverbliimt und natiirlich redet.»



360 Eugenio Garin

Selbst Carducci ging in seinen reichhaltigen Vorlesungen Don
der Entwicklung der nationalen Literatur, die er in Bologna zwischen
1868 und 1871 hielt, ganz mit De Sanctis einig, wenn er im Morgen-
grauen des neuen Italiens den ferraresischen Ménch zeigte, der in
Florenz predigte wie ein Nachtvogel, der sich aus der mittelalterlichen
Nacht in die Lichtfiille der Renaissance verirrt hatte:

«Und er spiirte nicht, da} die Reform Italiens die italienische Renaissance
war, da die rein religiose Reform anderen, von ehrlicherem Christentum be-
seelten Volkern vorbehalten war; und im Reigen seiner ,piagnoni‘ (die ,Weiner-
lichen®, wie die Anhiinger Savonarolas genannt wurden, der Ubersetzer), iiber-
sah der arme Monch, in einer Ecke des Platzes, das mitleidig lichelnde bleiche
Antlitz Niccolo Machiavellis.»

Savonarola lebte in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts und
wirkte im Florenz der Renaissance. Zu einer bestimmten Zeit folgten
ihm die subtilsten und raffiniertesten Méinner des raffiniertesten hu-
manistischen Milieus Italiens. Er war die wirkliche Gegen-Renais-
sance, ein anachronistisches Uberbleibsel. Oder ist etwa der Begriff
Renaissance, der ihn nicht zu fassen vermag, unzuliinglich? Die «neo-
piagnoni» des 19.Jahrhunderts, ob sie nun einen Heiligen aus ihm
machen wollten, wie Cesare Guasti, oder ihn als einen Mann von
seltenem sittlichem Format verehrten, wie Pasquale Villari, hegten
ernste Zweifel iiber jene so einfache Gegeniiberstellung. Zu griindlich
hatten sie das Leben des Klosters San Marco von 1489 bis zum tra-
gischen Jahre 1498 studiert, um nicht die Gespriche um Savonarola,
welche Leute wie Pico, Benivieni und fast alle bedeutenderen Ficino-
anhiinger sammelten, einer aufmerksamen Betrachtung zu unter-
ziehen; sie fanden in Botticelli und im besten Michelangelo die Inspi-
ration des Savonarola. Bei Savonarola dagegen hatten sie das nach-
denkliche Urteil Guicciardinis widerhallen héren: «und so, nachdem
er so viele Verdienste um die geistlichen Dinge erworben hatte, waren
seine Werke um die Lage der Stadt und das éffentliche Wohl nicht
geringer», er war einer, der «nicht nur in den Geisteswissenschaften
ein sicheres Urteil hatte, sondern auch in den weltlichen Dingen, den
,Universalia‘, von denen er viel verstand». Wenn Guicciardini Savo-
narola einen Vorwurf machte, so war es der, dafd er zu sehr den
«Universalia» zuneigte, zu wenig zum Konkreten, zu den Einzelheiten,
zu den scharf begrenzten historischen Belangen. Er warf ihm vor
allem vor, sich mehr um die guten Sitten zu kiimmern als um die
wirklichen politischen Probleme. «Die Werke, die er um die guten
Sitten vollbrachte, waren heilig und bewunderungswiirdig, und nie
gab es in Florenz so viel Giite und Religion wie zu seiner Zeit.»
Guicciardini ahnt auch die Grenzen und Unzuléinglichkeiten des Wer-
kes des Dominikaners, aber deswegen entwertet er nicht ihren Sinn.
Nicht zufillig studiert er sorgfiltig seine Predigten und macht daraus



Girolamo Savonarola 361

Ausziige fiir seinen Privatgebrauch. Er iibersetzt «die apokalyptischen
Themata Savonarolas in der wiitenden Polemik der Ricordi,» die un-
versohnlich gegen die romische Kirche gerichtet ist1). Die Savonaro-
lische renovatio ecclesize, welche kiirzlich nicht ganz zu Unrecht
der Tradition des Joachim von Floris nahe gebracht wurde, konnte,
wenn auch in anderer Tonart und unter anderm Zeichen, mit der
renovatio der Renaissance zusammentreffen 2).

Etwas ist jedoch vor allem sicher: das Florenz des ausgehenden
Quattrocento, auch das gebildetste, empfand niemals zwischen sich
und Bruder Girolamo jenen uniiberbriickbaren Abgrund, den die spé-
teren Historiker zur Darstellung brachten und das Urteil von Messer
Francesco Guicciardini begegnet dem echten, demiitigen Zeugnis von
Luca Landucci:

«Er predigte jedes Mal iiber die Lage des Staates und dafl man Gott lieben
~und fiirchten und das allgemeine Wohl lieben miisse, und daf® niemand mehr

das Haupt erhebeén solle, um sich gro# zu machen. Immer bevorzugte er das
Volk. . .»

Der «Tyrannei» der Medici gegeniiber wollte der Dominikanerménch
die «Freiheit» wieder einfiihren und in einer strengen Verbindung
von «guten Sitten», «Religion» und Liebe zum «Allgemeinen Wohl»
zur Tradition der «vita civile» zuriickkehren. In seinen Familien-
erinnerungen sieht Alemanno Rinuccini, der letzte Exponent der Zeit
und der Gebriiuche jenes mit Giannozzo Manetti und Donato Acciaiuoli
erloschenen biirgerlichen Humanismus der florentinischen Kanzler,
in den politischen Reformen Savonarolas eine Riickkehr — nach den
Tyrannen des Hauses Medici — zur alten volkstimlichen Tradition,
da der stolze Ménch Luigi Marsili der kirchliche Berater des grofien
Coluccio Salutati war und das fromme Florenz bereit war, die Waffen
gegen den Papst zu ergreifen und die Freiheit der italienischen Re-
publiken gegeniiber dem Frieden der Visconti verherrlichte.

Wenn man die Gestalt Savonarolas in seine richtig betrachtete,
von polemischer Perspektive befreite Zeit hineinstellt, so durchbricht
sie die zu einfachen Schemata von De Sanctis und Carducci. Es ver-
langt einem nach einem exakteren und zutreffenderen Urteil iiber
das Werk dieses politischen und religiosen Reformators, in der vor
einigen Jahren von Luigi Russo angegebenen Richtung:

«Savonarola folgte im 15. Jahrhundert sicher dem Geist der mittelalterlichen
Hiretiker, indem er sich fortwihrend auf eine unmittelbare Offenbarung

1) Vgl. V. De Caprariis, Francesco Guicciardini dalla politica alla storia.
Bari 1950, S. 12. Die Estraiti savonaroliani von Guicciardini s. in Scritti autobio-
grafici e rari. Bari 1936. Die im Text zitierten Unteile sind den Storie fiorentine
entnommen.

2) G. Spini, Introduzione al Savonarola. «Belfagor», 1948, III, S. 414—28.



362 Eugenio Garin

Gottes berief ... Ein Bereiter religidsen Lebens und religioser Reformen. ..
ist er als solcher schon auf dem grofen historischen Weg, der zur Reformation
und Gegenreformation fiihrte, wenn man diese beiden Bewegungen nicht als
zwel gegensiitzliche Glaubensbekenntnisse ansetzt, sondern als zwei Aspekte
des gleichen Vorgangs betrachtet: der notwendigen inneren Vertiefung des
religiosen Lebens des Jahrhunderts. Savonarola geht weder der einen noch
der anderen voraus, sondern legt Zeugnis ab vom geistigen Malaise seiner Zeit,
deren allgemeiner Warner und Verbesserer er war» 3).

IL.

Um das religiose und politische Werk Savonarolas in seine Zeit
zu situieren und somit die tiefen Ursachen der lebhaften Sympathie
seitens eines so groflen Teils der Florentiner zu verstehen, mufdte
zunichst die herkémmliche Betrachtung des Heidentums als dem
Wesen der Renaissance fallen; man mulfite die zu einfache Antithese
mittelalterlicher Frémmigkeit (pietd) und humanistischer Ruchlosig-
keit (empieta) aufheben, um die komplexe, oft gequilt religiose Pro-
blematik des 15.Jahrhunderts aufzuspiiren. Auf diese Weise ist die
Anniherung des savonarolianischen Prophetismus an Joachims von
Floris Glaube an ein baldiges Kommen des geistigen Reiches weit
davon entfernt, fremd und unzeitgemifl zu sein; auch die Anklage
einer schlecht iiberwundenen Mittelalterlichkeit ist zuriickzuweisen.
Es ist nicht Zufall, daf} in einer «pratica» von 1497 Giuliano de’ Gondi
die Anhiinger des Monches warnt, «daf} dieser eine Sekte von Monch-
lein griinden werde, wie dies schon friiher in dieser Stadt geschah» 4).
Es ist vielleicht auch kein Zufall, daf? es Giovan Pico della Mirandola
war, der gewisse Lektiiren und «prophetische» Richtungen des Do-
minikaners inspirierte. Die Untersuchungen eines Burdach haben noch
geniigend Giiltigkeit, um uns auf den Ton religiésen Erwartens einer
Erneuerung hinzuweisen, der, wenn auch verschieden gefirbt, die
verschiedenen Aspekte der Renaissance durchzieht. Giovanni Nesi,
Anhinger Ficinos und «piagnone», gleichzeitig Jiinger des «ferra-
resischen Sokrates» und des «florentinischen Platos», Freund des
Grafen della Mirandola und der Briider Benivieni, Schriftsteller, des-
sen humanistische Erlesenheit oft ins Barocke miindet, erneuert die
joachimitischen Akzente in der Verkiindung einer unmittelbar be-
vorstehenden Erlésung mit einem Werke, das nicht zufillig den Titel
«Orakel des neuen Jahrhunderts» (Oraculum de novo Saeculo) trigt
und das Pico della Mirandola und Savonarola vereinigt.

3) L. Russo, Machiavelli. Bari 1949, S. 1—10, 201—10.

4) C. Lupi, Nuovi documenti intorno a fra Girolamo Savonarola, «Archivio
storico italiano», serie III, t. ITI, S. 1 (1866), S. 44. Eine wichtige Sammlung von
Dokumenten iiber den savonarolianischen Prophetismus, die noch teilweise auszu-
werten ist, befindet sich im Ms. Magliab. XXXV, 116.



Girolamo Savonarola 363

«Was bedeutet dieses neue Jahrhundert, wenn nicht die Bekehrung und Er-
neuerung der militanten Kirche?... Nun rufe ich dich im Namen Gottes,
durch die vielen Ereignisse, zum neuen Jahrhundert auf. Nun, nach soviel
Heimsuchungen, erwecke ich dich zum goldenen Zeitalter... Wer ein An-
hiinger Christi ist, komme zum Reiche Christi ... Wollt ihr einen Propheten?
Da ist er wahrhaftig, der die Zukunft verkiindet, immer und iiberall bewun-
derungswiirdig . .. Italien wird von den Barbaren zerstért werden ... Rom
wird zerfallen ... aber die Kirche wird durch gottliche Hilfe gerettet werden
und sie wird triumphieren; die Muselminner werden sich zum Christentum
bekehren. Und am Ende wird die Herde geeint sein und einer der Hirte.»

Die Synthese zwischen dem goldenen Zeitalter und den Reichen des
Saturns, die von Ficino und Egidio da Viterbo freudig verkiindet
wurden und der Krise und renovatio, die Savonarola prophezeite,
wird von Nesi, nicht lange vor dem Scheiterhaufen auf der Piazza
della Signoria, deutlich vollzogen.

Dieselbe savonarolianische Polemik um Kunst und Kultur im
allgemeinen, um die studia humanitatis, mufd genauer festgelegt wer-
den, als es oft geschehen ist. Zwischen der antirhetorischen Polemik,
die von Giovanni Pico, dem Verfasser der erhabensten Hymne an
den Menschen der ganzen Literatur der Renaissance, gefiihrt wurde
und der Verurteilung Savonarolas liegt kein Unterschied des Tones
und der Argumente. Es ist im Gegenteil wahrscheinlich, daf} Savona-
rola sowohl fiir das Traktat gegen die Astrologen, als auch im 4polo-
geticum iiber die poetische Kunst, das Werk seines groffen Freundes
beniitzt hat. Wir sind nun geniigend von den heroischen Zeiten des
Humanismus entfernt. In Florenz wettert auch Polizian gegen die
Nachiffer der Antike. Pico wendet sich 1489, einige Jahre nach der
beriihmten Epistel an Ermolao Barbaro, in einem bisher noch unbe-
kannten, sehr aufschlufireichen Brief an einen Seneser Franziskaner-
lehrer, gegen die ornamentale Rhetorik, also gerade in jenem Jahre
1489, da es ihm gelang, Bruder Girolamo nach Florenz zuriickkehren
zu lassen. Das, worauf es ankommt, so schreibt er, ist, daf3 man der
Wahrheit die Tiire erschliefft: besser ist der grobe Holzschliissel,
dem es gelingt, sie zu 6ffnen, als der glinzende goldene Schliissel,
der nichts niitzt und uns draufien lif3t. Besser die herbe aber wahre
Wissenschaft als die verzierte aber eitle Redekunst; besser Duns Sco-
tus als Lukrez, so hatte er einige Jahre friiher geschrieben. Savona-
rola hatte vor 1494 dem Angehorigen des Ficinozirkels Ugolino Ve-
rino in dhnlichen Worten geschrieben: «Ich verurteile die Rhetorik
und die Poetik nicht ... und auch nicht die Verzierung der Sprache
und die Glitte der Eloquenz, aber die eitle Auslage, die einige Dich-
ter damit treiben, die glauben alles zu wissen und dabei nichts wis-
sen...» Der strenge und fromme Coluccio Salutati, einer der Viter
der erneuerten florentinischen Kultur, war sicher ein nicht weniger
scharfer Zensor jeglicher Abweichung von den studia humanitatis.



364 Eugenio Garin

Und damit, man merke wohl, gedenkt man nicht, die Schmih-
reden Bruder Girolamos auszumerzen, man will damit nur den Ein-
klang und die ehrliche Zusammenarbeit erkliren, die im gegebenen
Augenblick zwischen dem Dominikaner und den zahlreichen Ver-
tretern der hohen florentinischen Kultur entstand, welche sich so oft
friedlich zu gelehrten Diskussionen im Kloster San Marco versammel-
ten: jener marzianischen Akademie, die unter ihren Besuchern auch
viele solche der platonischen Akademie des Ficino zihlte. Florenz,
das Giovanni Dominici geehrt und den Bischof Antonino geliebt hatte,
konnte ehrlich die hohe Lehre und Strenge Savonarolas werten und
verstehen. «In Italien» — wird Guicciardini schreiben — «gab es
kein éhnliches Kloster, und er leitete die Jiinglinge nicht nur in
lateinischen, sondern auch in griechischen und hebriischen Studien
derart an, daf’ man hoffen konnte, sie wiirden die Zierde der Religion
werden. »

I11.

Als die Medici aus Florenz vertrieben worden waren, in einer
dulersten Spannung der Parteien, «hielt er allein» — so bemerkt
Guicciardini — «diese aufbrausenden Gefiihle und Bewegungen an,
fithrte den groflen Rat ein ..., errichtete zum Schutz der Biirger die
Berufung an die Signoria; er schlofd den allgemeinen Frieden . .. Dies
bedeutete zweifellos die Rettung der Stadt ... und in der Tat waren
seine Werke so gut ..., da’ sehr viele lange Zeit geglaubt haben, er
sei ein wahrer Bote Gottes und ein Prophet gewesen.» In Wirklich-
keit stehen sittliche Erneuerung und politischer Wiederaufbau von
Florenz im Mittelpunkt der Aktivitit Savonarolas; und auch hier
will sich das Werk Bruder Girolamos in die florentinische Tradition
auf viel konkretere Weise einfiigen, als man bisher im allgemeinen
gemerkt hat. Das, was dem Leser in der dreizehnten Predigt tiber
Aggeo am 12. Dezember 1494 oder im Trattato circa il reggimento
e governo della citta di Firenze am meisten auffillt, ist das Bestreben,
den Florentinern eine Regierung zu geben, die sich ihrer Art und
Erziehung, sowie der historischen Lage der Stadt anpaf3t. Wiihrend
die machtvollen Seiten iiber die Tyrannei, welche die wirksamsten des
Traktates sind, uns zur besten antimediceischen Literatur fritherer
Jahrzehnte und vielleicht sogar zur alten antivisconteischen Propa-
ganda in die Anfiinge des Jahrhunderts zuriickfiihren, greift die Ana-
lyse der menschlichen Gemeinschaften und ihrer Regierungen die
dem biirgerlichen Humanismus teuern Themata wieder auf: diesel-
ben Themata, die von Leonardo Bruni bis Giannozo Manetti, der sich
nicht zufillig in den Seiten der Nicomachea und der Politica bei
Aristoteles inspiriert hatte, behandelt worden waren.



Girolamo Savonarola 365

«Da der Mensch ein geselliges Wesen ist, das weder einsam leben kann noch
will, warde es notwendig, da sich die Menschen in Stidten, Festungen oder
Dérfern zusammenschliefen und fiir ihre gegenseitigen Bediirfnisse eine Ge-
meinschaft bilden ... Oh Biirger, wenn ihr euch zusammenschliet und guten
Willens zum allgemeinen Wohl schaut, wird jeder mehr weltliche und geistige
Giiter besitzen, als wenn er einzeln zu seinem privaten Wohl schauen wiirde.»

Die ersten Quellen Savonarolas zeichnen sich sehr deutlich ab:
Aristoteles und Thomas von Aquin. Wichtiger ist aber die Art, sie
sich anzueignen, indem er sie abiindert, gewisse Motive unterstreicht
und sie den konkreten Bediirfnissen anpafit. Die Vernunft der Philo-
sophen, die Wissenschaft des Universellen, worin er, gemifl dem
Tadel Guicciardinis, sich einbezogen haben soll, will er in Wirklich-
keit mit der Erfahrung und der Lehre der Geschichte vervollstindigen
(«dies hat oftmals die Erfahrung zur Zeit der Rémer bewiesen ...
und auch in deiner Stadt hast du es oft gesehen und erfahren, auch
in unseren Tagen»). Das Traktat, dessen Einleitung feierlich ari-
stotelisch ist, ist dann ganz durchpulst von der Antithese zwischen
dem allgemeinen Wohl («<ben comune») und dem privaten Wohl
(«bene particulare»), oder zwischen «biirgerlicher Regierung» und
«Tyrannei», zwischen «florentinischer Freiheit» und «Mediceerherr-
schaft», so da® man manchmal meint, die Stimme der ehemaligen
Kanzler der Republik zu horen, die sich verpflichteten, die Floren-
tina libertas gegen die Herrschaft der Visconti zu verteidigen. «An-
dere wollten, daf3 die Regierung in den Hinden des ganzen Volkes
bleibe, welche die Magistraten demjenigen zuteilen konnten, der
ihnen gefiel, und dies nannte man biirgerliche Regierung, da sie allen
Biirgern gehorte.» Und doch ist eine solche Volksregierung nicht ab-
solut die beste — bemerkt sogleich Savonarola —, «aber die weisen
und einsichtigen Minner, die eine Regierung errichten miissen, be-
trachten zuerst die Natur des Volkes», die Gewohnheit und die Ge-
schichte. Das florentinische Volk, «mutig und verwegen ... kann
die Regierung eines Fiirsten nicht dulden», denn dieser wire, auch
wenn er gut ist, inmitten von so vielen verfeinerten und ehrgeizigen
Begabungen zuletzt gezwungen, sei es aus Miftrauen oder aus Furcht,
Tyrann zu werden.

«Und da die biirgerliche Regierungsform im Volke geblieben ist, ist sie ihmn
vertraut geworden, so daf}, wenn man sie dindern und der Regierung eine andere
Form geben wollte, dies gegen seine Natur und die Uberlieferung wiire. Eine
solche Triibung und Zwietracht in dieser Gemeinschaft wiirde sie in Gefahr
bringen, ihre ganze Freiheit zu verlieren. Und dies wird viel besser von der
Erfahrung gelehrt, welche die Lehrmeisterin aller Kiinste ist.».

Nach der mediceischen Parenthese denkt Savonarola an die Mog-
lichkeit einer Volksregierung, d.h. an eine Aristokratie reicher und



366 Eugenio Garin

angesehener Biirger, die durch Familientradition an Politik gewohnt
und fihig sind, jenes Ideal des «ben comune», das zu Anfang des
Jahrhunderts mit seltener Eloquenz verherrlicht worden war, zu emp-
finden. Savonarola entgingen zu viele Aspekte der Verinderung, die
in Florenz, in Italien, in Europa erfolgt war. Er sah wohl «die Seelen
des Volkes unzufrieden und unruhig», aber die Ursache lag nicht
nur in der «usurpierten Freiheit» und in Piero de’ Medici: sondern
in den verlorenen Giitern, in der Wirtschaftskrise, in einem politi-
schen Horizont, der sich inner- und aufierhalb der Stadt, inner- und
auflerhalb Italiens geiindert hatte. Das schine Ideal der Florentina
libertas, das in den Seiten eines Salutati oder eines Bruni so hoch
gehalten wurde und noch dem ferraresischen Prediger zulichelte,
war durch eine tiefe Krise, in die sich die Regierungen Cosimos und
Lorenzos de’ Medici einfiigen, gestiirzt. Das innere Drama von Flo-
renz war nur eine Episode der weit umfassenderen Verinderung, die
einen groflen Teil Europas beunruhigte: es war zugleich Ende und
Anfang einer Zeit, einesteils Trauer iiber das Vergangene und an-
dererseits frohe Erwartung des Kommenden. Es war ein Zeitalter
von Propheten und Reformatoren, von angsterfiillter Reue und hoff-
nungsvoller Freude. Florenz, das die vertrauensselige Freude der
Wiedergeburt, nicht ohne die tiefe Trauer, die das Bewuf3tsein grofier
Verinderungen einfloft, verspiirt hatte, bot der Vorstellung eines
zwischen der Todesangst vollstindiger Bufle und der Erwartung
friedlichen Gliickes entstandenen religiosen Dramas einen besonders
giinstigen Boden. Die Geburt des neuen Zeitalters, das die Dichter
besangen, konnte nicht ohne Schmerz vor sich gehen. Die Stimme
Savonarolas, in der die Anteilnahme an eine viel weitere Welt als
die der wenigen gebildeten Kreise erzitterte, erinnerte daran, daf}
man, um jene goldenen Zeiten des geistigen Friedens, die sie schon
erreicht wihnten, zu besitzen, noch die Wasser- und Feuersphire
durchschreiten, noch leiden und kimpfen mufite. Als das Unheil iiber
das raffinierte und iibergebildete Italien hereinbrach, weinten die
Florentiner mit ihrem Propheten und wiihlten ihn zum Fiihrer. Dann
toteten sie ihn, den armen Monch, als er sie wirklich zur harten Dis-
ziplin einer ernsteren Verpflichtung zwingen wollte. Und als sie ihn
gehenkt und verbrannt hatten, sammelten sie die zerstreute Asche
und verehrten sie. Ficino, der ihn bei Lebzeiten gepriesen hatte, be-
schimpfte ihn im Tode und Bruder Paolo Orlandini, der beider Freund
war, besang sie, als sie beide verschwunden waren, im himmlischen
Frieden und in freundschaftlichem Gesprich vereint?). Weiser als

5) Das Zeugnis von Orlandini beziehe ich aus dem florentinischen Manuskript
der Nazionale, Conv. G, 4, 826, und verweise hier ein fiir alle Mal auf das Werk
von R. Ridolfi, Pita di Girolamo Savonarola, 2 Binde. Rom 1952.



Girolamo Savonarola 367

viele moderne Historiker, erinnert uns so der gute Ménch aus Camal-
doli, daf} auch Savonarola ein Aspekt der Renaissance ist. Wenn man
ihn versteht, ist er ebenso grundlegend wie Lorenzo il Magnifico, es
sei denn, wir verzichten darauf, neben die Hymnen der Liebe und
Jugend auch die tiglichen Todesgedanken zu stellen, denen Michel-
angelo nachhing.

Ubersetzt von Frau Dr. Renata Gossen-Eggenschwyler, Ziirich

VON DEN ANFANGEN DER LUFTWAFFE

VON ERNST SONTAG

So oft Wissenschaft und Technik dem menschlichen Gebrauche
neue Gegenstinde oder neue Verwendungsmoglichkeiten bekannter
Gegenstinde zuginglich gemacht haben, hat auch das Militir der
Kulturstaaten pflichtgemafy gepriift, ob diese Dinge micht auch
kriegerischen Zwecken nutzbar gemacht werden konnten.

Im Jahre 1783 war der Luftballon erfunden worden, zehn Jahre
spiter lief die franzosische Revolutionsregierung in ihrem Kriege
gegen die Koalition Osterreichs, Preuf’ens und Englands einen,
«Entreprenant» genannten, Fesselballon bauen. Als dieser zur Zu-
friedenheit ausfiel, wurden 1794 zwei franzésische Luftschiffer-
kompagnien geschaffen und eine militirische Luftschifferschule ge-
griindet. Den Sieg bei Fleurus schrieben die Franzosen zum Teil der
Beobachtungstiitigkeit des «Entreprenant» zu.

Als Napoleon seine Armee fiir die Expedition nach Agypten zu-
sammenstellte, reihte er ihr auch eine der beiden Luftschifferkom-
pagnien ein. Diese konnte sich aber auf ihrem Gebiete in Agypten
nicht betitigen, weil simtliche Ballons auf der Seereise verdorben
waren.

Als Erster Konsul lie8 Napoleon — aus unbekannten Griinden
— die Luftschifferschule schlieffen und die Luftschifferkompagnien
auflésen.

Hatte man zunichst die Luftballons nur zur Auskundschaftung
der Stellungen, Mirsche, Stirke des Feindes benutzt, so kam der
russische Generalstab als erster auf die Idee, die Ballons als Angriffs-
waffe zu verwenden. Man bewarf die 1812 in Ruffland eingeriickte



	Girolamo Savonarola : zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 21. September

