
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 4

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Wiener Streiflichter

Vor kurzem hörte ich ein vielleicht etwas hartes, aber nicht ganz von der
Hand zu weisendes Urteil:

Wien hätte zwar Tradition, aber keine Traditionsträger. Was seinerzeit
selbstverständlich und unbewußt sich kundtat: ein origineller Lebensrhythmus,
der Charme eines aus divergenten Elementen sich ableitenden gesellschaftlichen
und künstlerischen Geschehens, wurde nun bewußt reglementiert. Öffentliche Hand
und Fremdenverkehrs-Institutionen wurden zu Verwaltern österreichischer Eigenart.

Diese Wandlung ist für den Fremden weniger fühlbar als für den Einheimischen,

der sich manchen Gemäldes, das nun eine öffentliche Galerie ziert, noch
erinnert, als es die Wand eines bewohnten Palais schmückte, oder die
paradiesische Unschuld dieser oder jener Gedächtnisstätte — gleichgültig ob sie an
das Erdenwallen Schuberts oder an das eines beliebten Volkssängers gemahnt —
nun in musealer Aufmachung vor sich sieht.

Immerhin: die Substanz ist erhalten. Das kostbare Instrument österreichischer
Kulturwerte hat alles Ungemach überdauert und wird wohl dereinst wieder echt
und unverfälscht erklingen. Schon zeichnen sich, wenn auch nur in Spuren,
Ansätze zur Neubildung der stark zerstörten gesellschaftlichen Struktur ab.
Politische Unsicherheit, Armut und die Folgeerscheinungen verwirrender Ideologien
hemmen die Beschleunigung dieses Gesundungsprozesses, aber das Interesse einer
arbeitsamen, nüchtern den Problemen des Tages gegenüberstehenden Jugend an
dem vielen Guten von einst ist offensichtlich. So ist es zu erwarten, daß in
steigendem Maße deren praktischer Sinn sich mit den immanenten Schwingungen
der Tradition glückbringend vermählen wird, daß das «tu felix Austria nube» —
wenn auch im veränderten Sinn — wieder Geltung erhalten könnte.

Zu einer imposanten Manifestation österreichischen Fühlens wurde die
Glockenweihe im nun wieder völlig hergestellten Stephansdom. Die «Pummerin»,
die alte Glocke Wiens, deren Geläute in den Zeiten der Pestseuche und der Türkennot,

aber auch an den Festtagen der Maria Theresianischen und Franzesko-Jo-
sephinischen Ära erklang, war ein Opfer der Kriegshandlungen geworden. In
St. Florian, diesem mit dem Namen Anton Brückners auf immer verbundenen
oberösterreichischen Ort, wurde sie neu gegossen. Ihr Weg nach Wien glich einem
Triumphzug. Hunderttausende umsäumten die Straßen und jubelten der Glocke
zu, die zum Symbol österreichischen Patriotismus wurde. Bischöfe und Priester
segneten die Vorüberziehenden, die Posten der russischen Besatzungsmacht an der
Enns verzichteten auf jegliche Kontrolle. Eine halbe Million Menschen drängte



Kulturelle Umschau 249

in die innere Stadt, um der Ankunft der Glocke vor dem Dom beiwohnen zu können,
an dessen Front die Flaggen der Bundesländer wehten. Dieser Tag der Glockenweihe

war ein spontanes, imposantes patriotisches Bekenntnis.

Das «Tempo des Wiederaufbaues», diese unsympathische Phrase, welche die

Liquidierung einer Katastrophe in unpersönlich beamtischer Formulierung
ausdrückt, ist nicht rasant, aber stetig. Mit viel Einfühlungsvermögen hat man an
manchen Stellen des historisch wertvollen Stadtkerns durch Errichtung von Laubengängen

den Erfordernissen des regen Großstadtverkehrs Rechnung getragen. Das
Innere der Stephanskirche ist völlig wiederhergestellt. Stärker als früher gewährt
es gotische Aspekte, eine Folge des Wegfalls der barocken Oratorien, die, durch
Kriegshandlungen zerstört, einen nicht zu ersetzenden Kunstwert darstellten, aber
im ursprünglichen Baucharakter des Domes stets wie Fremdkörper wirkten. Auch
das Gebäude der Staatsoper ist zum großen Teil wieder neu errichtet. Pessimisten
bezweifeln, daß der angekündigte Eröffnungstermin, der 25. Mai 1953,
eingehalten werden wird. Am gleichen Datum des Jahres 1869 wurde die damals kaiserliche

Hofoper mit einer «Don Juan-Vorstellung eröffnet. Auf dasselbe Werk
fiel auch die Wahl, als es galt, die künftige Eröffnungsvorstellung zu bestimmen.
Ein Stil-Kuriosum bilden manche Häuser, die aus der sogenannten Gründerzeit
stammen, jener geschmacklosen Epoche des XIX. Jahrhunderts, die eine zweite
Renaissance vortäuschen wollte. Anläßlich der Renovierung solcher Gebäude hat
man Mosaiken, Statuen und manch anderes überladene Beiwerk entfernt — zum
Vorteil des Gesamteindruckes.

Das internationale Musikfest ist vorüber. Wien hat in diesen Mai-Tagen
viel Musik gehört, viel über Musik gehört und starkes Interesse an den
Berühmtheiten gezeigt, die im Zug dieser Veranstaltungen die Hauptstadt Österreichs

besuchten. Ist Hindemith zufrieden? Wo wohnt Cocteau? Kommt Bruno
Walter im Herbst wieder? Solche und ähnliche Gesprächsfragmente vernahm man
auch fern vom Umkreis jener Stätten, an welchen sich das Musikgeschehen dieser
Tage abspielte. Dessen ausführliche Analyse würde Seiten von Fachschriften füllen.
So sei nur Einzelnes herausgegriffen:

Ein grandioses philharmonisches Konzert unter Bruno Walter gehörte nicht
nur zu den ersten, sondern auch zu den eindrucksvollsten Ereignissen dieses Musikfestes.

Der berühmte Mozart- und Mahler-Dirigent führte des Ersteren g-moll-
Symphonie, des Letzteren Lied von der Erde auf. Kathleen Ferriers und Julius
Patzaks Leistungen als Solisten des Mahlerschen Werkes sind nur mit Superlativen
zu bezeichnen; Wien, gewiß nicht gewohnt, an kleinen Maßstäben zu messen, war
von der Persönlichkeit des großen Dirigenten neuerlich überwältigt. Hindemiths
Erscheinen gab dem Fest besondere Impulse: er kam als Komponist und als
Dirigent. Beides vereinigend, leitete er eine konzertante Aufführung von «Matthis
der Maler»; diese 1938 in Zürich uraufgeführte Oper war in Wien nie zu Gehör
gebracht worden. Sie zeigt deutlich, wie sehr Hindemith, wenn auch auf veränderter
harmonischer Basis, aber doch in der Gesamthaltung und Problemstellung, Wege
weiter fortsetzt, welche die Komponisten des «Parsifal» und des «Palestrina»
gewiesen haben. Strawinskys «Oedipus Rex» fand in Karl Böhm einen überzeugten
Interpreten. Cocteau selbst fungierte als Sprecher. Wien hat ihm einen
enthusiastischen Empfang bereitet. Unter allen neueren Werken, die anläßlich dieses



250 Kulturelle Umschau

Musikfestes zur Aufführung gelangten, scheint mir Frank Martins «Golgatha»
am lebensfähigsten. Hier wird mit Aufrichtigkeit und tiefem Empfinden die
Oratorien-Idee in die Jetztzeit verpflanzt, und zwar mittels einer musikalischen Sprache,
die eine eigene Note aufweist. Ernest Ansermet, diese bedeutende Künstlerpersönlichkeit,

war der überzeugende Anwalt seines Schweizer Landsmannes.
Gleichlaufend mit dieser Konzertserie fand ein musikwissenschaftlicher Kongreß

statt, der Gelehrte aller Länder zur Diskussion aktueller musikalischer
Probleme vereinte.

Das Burgtheater blickt auf eine sehr erfolgreiche Saison zurück. Josef Gielen
ist ein trefflicher Direktor, der seinem Publikum Literatur aus den verschiedensten
geistigen Bezirken bietet. Man lauschte einer «Peer Gynt»-Vorstellung mit Attila
Hörbiger in der Titelrolle, man hörte Gerhard Hauptmanns «Herbert Engelmann »

als Uraufführung (Zuckmayer hat das Werk fertiggestellt) mit O. W. Fischer und
Hilde Wagener in den Hauptrollen. «Die Piccolomini» und «Wallensteins Lager»,
an einem Abend dargeboten, gaben Werner Krauß die Möglichkeit, seine Sprech-
und Darstellungskunst neuerlich unter Beweis zu stellen. Er verkörpert einen
unpathetischen Wallenstein, der gern manches volkstümliche Zitat unter den Tisch
fallen läßt, getreu der Zeitströmung, die jedem Pathos abhold ist. Jüngst konnte
«Die Möwe» von Tschechow das Haus füllen, und während diese Zeilen in Druck
gehen, spielt sich vor der Jesuitenkirche Elliots «Mord in der Kathedrale» ab; der
männlichen Hauptrolle, dem Bischof von Canterbury, leiht Ernst Deutsch die reichen
Gaben seiner schauspielerischen Kunst.

Man hat Wien die Phäakenstadt genannt, eine Bezeichnung, die nicht immer
im schmeichelhaften Sinne gemeint war. In der Tat hat auch in guten Zeiten der
Hang zum Lebensgenuß und zur Behaglichkeit dazu beigetragen, den Blick zu
verdunkeln und die Gefahr drohenden Unheils unterschätzen zu lassen. In sorgenvollen

Zeitläuften hingegen ist dieses Phäakentum ein Halt, ein stabilisierendes
Moment, ein Gegengewicht, das die Wellen politischer Erhitzung und fruchtlosen
Spintisierens verscheucht. So besehen, ist das festliche Treiben dieser Wochen
nicht als Ausdruck unangebrachten Leichtsinns aufzufassen, sondern als
Manifestation eines Gesamtwillens, der den Sinn des Lebens nicht bloß im zivilisatorischen

Fortschritt, sondern auch in dessen Umrahmung durch Kunst, Kultur und
Freude erblickt.

Erwin v. Mittag

Zürcher Juni-Festspiele

New York City Ballet
(Stadttheater, 6. und 7. Juni)

Die beiden Abende dieses aufsteigenden amerikanischen Balletts mögen
erneut gezeigt haben, in welcher vielseitigen und spannenden Entwicklung sich das

Ballett heutzutage befindet. Einer der wichtigsten Aspekte ist sicher das
Aufkommen Amerikas in den letzten zwanzig Jahren. Es hat nur der Berufung Georg
Balanchines, des letzten Mitarbeiters Diaghileffs, nach U.S.A. bedurft, um dort,
da die finanziellen Mittel im Gegensatz zu Europa vorhanden waren, mehrere
ausgezeichnete Ballette (wenn auch mit sehr hohem europäischem Prozentsatz)



Kulturelle Umschau 251

zu kreieren. Wer das New York City Ballet vor einigen Jahren an seiner Heimstätte

gesehen hatte, war jetzt erstaunt über den zahlenmäßigen und — die ersten
Tänzer betreffend — qualitativen Aufschwung der Truppe. In Maria Tallchief
und André Eglewsky zählt sie jetzt von den besten Tänzern der Welt, und
verfügt namentlich in den Tänzerinnen Patricia Wilde, Melissa Hayden und Tanaquil
le Clercq über weitere ausgezeichnete Künstlerinnen. Balanchine wird gewöhnlich

als der einzige lebende Choreograph angesprochen, der das ballet pur (dessen
direkter Abkömmling er als ehemaliger Schüler der Petersburger Akademie ist)
zu genialen Neuschöpfungen zu führen weiß. In der Tat haben seine
Choreographien den Odem einer Inspiration, auch gerade dort (wie im zweiten Akt des

«Schwanensee»), wo sich seine Choreographie auf eine ältere (von Petipa) aufbaut.
Dieser klassischen Ballettkunst ist hingegen die sozusagen menschliche Wärme
abhanden gekommen. Wo das ältere Ballett in der Stilisierung des Menschlichen
zu typischen Bewegungsformen und in der Überwindung der lastenden Körperlichkeit

durch die Figur Erfüllung fand, geht Balanchine weiter, indem er aus
der Figur heraus wieder ganze Formen baut und die seelisch-körperliche Einheit
geringer achtet als den konstruktiven Gedanken seiner choreographischen Idee.

«Konstruktion» wäre das Stichwort für Balanchines Kunst, wobei aber gleich
angefügt werden müßte, daß diese Konstruktion aus einem unerhörten Bewegungssinn,

aus einer ungemein plastischen Phantasie gelingt. Balanchine baut gleichsam
das Abbild des Tanzes auf; in diesem Zug zur Abstraktion ist vielleicht seine
Affinität zum klassischen Ballett, dem im modernen Ausdruckstanz ein großer
Gegner erwachsen ist, am meisten begründet.

Der Riß, der durch die moderne Musik geht, indem eine starke Konstruk-
tivität sich gegenüber den Primitivismus stellt, liegt auch in der Ballettkunst
Balanchines. Er, der Erstchoreograph von Strawinskys Jeux de Cartes (1937),
Danses concertantes (1944) und Orpheus (1948), also der bewußt zerebralen, anti-
primitivistischen Ballette Strawinskys, führt auch (am ersten Zürcher Abend) ein
Stück auf wie «The cage», in der Choreographie seines Schülers Jerome Robbins:
eine platte Exhibition von Raub- und Quälinstinkten, tänzerisch virtuos dargestellt,

aber eine Geschmacksverirrung, wie sie in einem der europäischen Ballette
nicht geschehen könnte. Wenn man gerade anschließend einen klassischen Pas
de Deux sieht, welcher das Jugendalter des klassischen Balletts, die Zeit um 1840,
beschwört, wird man sich bewußt, wie weit unsere Zeit innerlich von jener
entfernt ist. Auf die Musik von Strawinskys Konzert für Streicher in D, 1946,
erfunden, ist «The cage» ein Bild der Doppelgesichtigkeit modernen Ausdrucks, der
zwischen Konstruktion und Abstraktion einerseits und der Evokation des
Primitivsten anderseits in der Schwebe steht. Die Verbindung der beiden Bezirke («The
cage» wird in klassischer Technik getanzt, was das Primitive nur um so
dämonischer werden läßt) geht, wie oft in modernen Balletten, über die Psychanalyse,
über die psychologisch-tänzerische Auslegung eines Ritus.

Höhepunkte reinen Balletts waren am ersten Abend der Pas de deux aus
Delibes' «Sylvia», von Maria Tallchieff und André Eglewsky in vollendeter
Übereinstimmung ausgeführt, und der Pas de trois aus einem Ballett von L. Minkus,
einem der «klassischen» Ballettkomponisten der russischen Schule, mit Melissa
Hayden, Patricia Wilde und wieder André Eglewsky. Namentlich die Sprünge
Eglewskys sind von jener selbstverständlichen Schwerelosigkeit, die dem Zuschauer,
über das Erstaunen hinaus, Augenblicke eines erweiterten, befreiten Körpergefühles
vermittelt.

aLa valse» von Ravel (am ersten Abend) mag zwiespältigen Eindruck hinterlassen

haben: in der abstrakten Neuchoreographie Balanchines (mit Ravels Valses
nobles et sentimentales vorgeschoben) hängen als Dekor anstatt der «cour imperiale

vers 1855» nur drei Leuchter, und das doch stark atmosphärisch bestimmte
Werk hat dann Mühe, sich zu entfalten. Ralanchine führt konsequent den Todes-



252 Kulturelle Umschau

tanz aus dem Gesellschaftlichen hinaus und ins Dämonische hinein. Die < schwüle
Erregung» in der Stimmung, die sich der Komponist dachte, wird hier zur kalten
Dämonie. «Wien» — wie das poème choréographique zuerst heißen sollte —
ist als genius loci für Balanchine weniger wichtig als die Idee des Todestanzes,
für den allerdings in Tanaquil le Clercq eine hervorragende Interpretin zur
Verfügung stand.

Zu E. Chaussons verträumten «Poème»-Klängen (für Violine und Orchester)
wird ajardin aux Lilas» getanzt, eine Schöpfung von Antony Tudor, in der
Neufassung für das American Ballet Theatre von 1940, worin Nora Kaye als
Charaktertänzerin (auch als «Novize» in «The cage» großartig) in der Rolle der
Caroline hervorsticht (früher hatte sie im selben Ballett die Rolle der Früheren
Geliebten inne). In der den ersten Abend eröffnenden «Serenade» nach
Tschaikowskys Streicherserenade war die Arbeit des corps de ballet zu bewundern, die
Balanchine in Bewegungsbilder von herrlichem Fluß gebracht hat. Einzelne revuehafte

Episoden (die aber durch das tänzerische Können selbstverständlich weit
über den Revuestil gehoben blieben) brachten in Erinnerung, daß die U.S.A. im
Hintergrund dieser Truppe steht. Diese Züge waren verstärkt in der den zweiten
Abend beschließenden bourrée fantasque von Chabrier, wogegen die Elemente der
Revue hier besser zur (veräußerlichten) Musik korrespondierten. Daß das Ballett
in Amerika ganz an der Revue vorbeigehen könne, war nicht zu erwarten. Das
Entscheidende wird sein, ob die Einflüsse der Revue und das psychologische
Experimentieren vom harten Willen des Balletts aufgesogen werden können. Nur
dann kann man sich für die Zukunft einen nationalen amerikanischen Ballettstil

vorstellen, wie ihn das Gründungsprogramm der von Balanchine geleiteten
School of american ballet 1934 vorsah. Dafür werden aber amerikanische
Choreographen sorgen müssen, die ihr Erbe zu verwalten wissen, und stärker
amerikanisch durchsetzte Truppen, als es bis jetzt der Fall ist.

Andres Briner

Jean Louis Barrault als Hamlet
(Schauspielhaus)

Frankreich hat keine Shakespeare-Tradition. Der große Elisabethaner findet
zwar auch in welschen Ländern schon lange Bewunderung — Verdis Verwendung
shakespearescher Dramen als Opernvorwurf beweist dies deutlich —, aber es steht
mit dieser Bewunderung ähnlich wie mit dem Nimbus um den alten Goethe: man
verehrt ihn, ohne ihm zumeist auch zu begegnen. Dem feinnervigen und ungemein

schöpferischen Mimen Jean Louis Barrault, dem Star unter den jüngeren
Schauspielern und Regisseuren Frankreichs, hatte es jedoch schon bald nach seinen
ersten Erfolgen in Charles Dullins «Atelier» die Gestalt Hamlets angetan.
Merkwürdig, es war gerade jene Figur Shakespeares, welche in ihrer mehrschichtigen
Seelenveranlagung speziell dem germanischen, ja insbesondere dem deutschen Wesen
nahesteht! Selten hatten der deutsche Dualismus zwischen Denken und Handeln,
Wollen und Können und die selbstzerstörerische Spannung zwischen Idealismus und
Wirklichkeitssinn ein so treffendes Konterfei erhalten wie in diesem Werk; und
es ist gewiß kein illegitimes Verhältnis, wenn das deutschsprachige Theater «Hamlet»

als eigenes Kind adoptierte. Auch der englische Hamlet Laurence Oliviers
trägt unter anderem Züge deutscher Hamlettradition zur Schau.

Konnte man aber vom Franzosen Jean Louis Barrault einen Dänenprinzen
von der germanisch metaphysischen Sicht Laurence Oliviers oder etwa Will Quad-
fliegs erwarten? Gewiß nicht! Schon die — wie mir schien — sehr freie und
mit modernen Begriffsbildern durchsetzte Übertragung André Gides entzog ihm



Kulturelle Umschau 253

die Basis dafür. Konkretisierte Gide doch eine Reihe von Partien, welche
beispielsweise von A. W. von Schlegel bewußt in einer Shakespeare gemäßen
Halbdunkel-Tönung belassen worden waren. Mit einem solchen Streben nach «clarté»
handelte Gide freilich nach romanischen Begriffen durchaus richtig, sucht doch

z. B. auch Don Juan — einer der Prototypen romanischer Lebenshaltung — im
Gegensatz zu seinem deutschen Gegenstück Faust alle Dinge, auch die heikelsten
und delikatesten, ohne Umschweife beim Namen zu nennen. Derlei Grundtatsachen

in der Mentalität der Völkergruppen muß man in Rechnung stellen, wenn
man sich mit einer französischen «Hamlet»-Aufführung auseinandersetzen will.

Wie nämlich Barrault das Werk auf seine Art in Szene setzte und die Titelrolle

selbst spielte, das war eine faszinierende Leistung, ein Fest für Auge und
Ohr. Sein Hamlet ist kein Grübler und Denker, kein genialer Zögerer. Es ist
ein Melancholiker, der durch ein raffiniertes Doppelspiel mit einem grandiosen
Theatercoup den Auftrag seines Vaters erfüllen will. Ginge es nach Barrault, so
hätte Hamlet siegen müssen; denn erst im Finale der Fechtszene zeigt es sich,
daß seine Hamlet-Rechnung nicht aufgeht. Der Untergang des Skeptikers und
Zweiflers Hamlet, wie wir ihn kennen, ist in seiner eigenen Natur verankert.
Barraults Hamlet aber geht «zufällig» unter, wie ein Sportler, der indisponiert
in einen Wettkampf eintrat. Bis zu dieser Schlußszene aber hält uns sein Spiel
in Atem. Wie umschmeichelt Barrault den Leib der Sprache! Das Wort ist für
ihn nicht die spröde Oberfläche eines tieferen Ungesagten, es ist vielmehr der
enthüllende, gleißende Spiegel der ganzen Seele. Nichts bleibt hinter ihm verborgen.
So ist auch der Monolog «Sein oder Nichtsein» nicht im mindesten Reflektion,
sondern präzises Denkergebnis und rhetorischer Selbstgenuß. Zugleich aber
besitzt Barrault eine unvergleichliche Gabe dafür, jede Verszeile mit dem Dekor
einer vollendeten mimischen, fast ballettartigen Bewegung zu versehen. Seine

Unterredung mit dem Geist des alten Hamlet könnte wortlos gespielt werden,
man verstünde dennoch jedes Wort.

Auch der Regisseur Barrault überzeugt durch ein ungemein durchdachtes
Konzept. Er sorgt dafür, daß auf der Bühne keine Minute szenisch ungefüllt
bleibt. Neben der legitimen Handlung Shakespeares erfindet er Nebenmotive, bei
welchen auf welsche Art des Dichters Streben nach Parallelität von Tragik und
Tölpelscherz ergänzt wird. Die Schwurszene oder die Grabszene beispielsweise
entwickelt er zu burlesken szenischen Motiven, ohne daß sie damit der Tragödie
selbst abträglich werden. Erstaunlich ist es weiter, wie sich im Französischen
klassischer Sprachausdruck und Gestus ohne Bruch mit moderner Psychologie
verbinden lassen. Barrault selbst und seine Schauspieler bedienen sich einmal des

Pathos etwa eines Racinedramas, dann wieder bewegen sie sich wie Mitbürger
unseres Zeitalters, und nie registriert man einen unechten Ton oder eine Geste,
die nicht glaubhaft wäre. Endlich sei noch erwähnt, wie sparsam Barrault das

Bühnenbild beließ, um dem Spiel selbst den Haupteffekt zukommen zu lassen.
André Massons Szene bestand nur aus wenigen Versatzstücken, bewirkte durch ein

apartes Spiel mit dem Zwischenvorhang eigentümliche bildliche Spannungen und
erhielt vor allem durch eine geschickte Handhabung der Beleuchtung mannigfaltige

Perspektiven. Ebenso begrenzt im Eigeneffekt, aber um so wirkungsvoller
als akzentuierendes Mittel, gab Arthur Honeggers knappe rhythmisierende
Bühnenmusik besonders beim Höhepunkt der Schauspiel-Szene dem Regisseur eine
bemerkenswerte Steigerung im Dynamischen.

Des Staunens voll, trat man kurz vor Mitternacht aus dem «Pfauen». Man
hatte nicht jene philosophische Tragödie erlebt, die einen immer wieder anzieht,
den «Hamlet» anzusehen, aber man hatte ein Spektakel erlebt, das einem bis in
seine einzelnen Phasen noch lange in der Erinnerung nachgehen wird.

Klaus Colberg


	Kulturelle Umschau

