
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 3

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die Angst und ihre Überwindung

Ein anspruchsvoller Titel, eine Fragestellung, welche die Grundproblematik
unserer Zeitepoche umfaßt. Sie bildete die geistige Basis einer ökumenischen
Ärztetagung, die vom 21. bis 25. März in Westberlin, im Haus der innern Mission stattfand.

Es soll im folgenden versucht werden, einige Streiflichter und Eindrücke
wiederzugeben, wie sie sich dem Schreibenden, als dem einzigen schweizerischen
Teilnehmer, einprägten.

Es ist nicht gleichgültig, ob man in Zürich oder in Berlin von der Angst
spricht. Oder lassen sich die Kulissen doch ausschalten, verschieben, trifft das
Problem auf der ganzen Welt immer denselben menschlichen Kern? Gleichgültig
konnte jedenfalls niemand bleiben vor dem ungeheuren Rahmen, den das zerstörte
und wieder zum Leben erwachte Berlin darbot. Bereits der nächtliche Flug mit der
«Pan American Airways» über das riesige Lichtermeer, aus dem die roten Ampeln
der Funktürme ragten, die Landung im Herzen der Stadt auf dem Tempelhofer
Flugfeld prägten sich unauslöschlich ein. Dann die ratternde Fahrt im Auto über
lange Chausseen zum Wannsee hinaus, wo die innere Mission ein ehemals luxuriöses
Sommerhaus gemietet hat, das mit seinen freundlichen Fenstern über den Park auf
die Havel blickt.

Nahezu dreißig Ärzte aus der deutschen Ostzone, einige aus Westberlin, fünf
Holländer, ein Engländer und ein Schweizer hatten sich versammelt, Spezialisten
der verschiedensten Disziplinen, praktische Ärzte, Assistenten. Daß auch mehrere
Theologen dabei waren, ja daß sie die geistige Leitung der Tagung innehatten,
wurde vorerst kaum bemerkt, so hoch gingen die Wogen des ersten
kontaktnehmenden Gesprächs.

Bald aber wich das etwas hektische sich Kennenlernen der ernsthaften Arbeit.
In Arbeitsgruppen schlug man die Bibel auf und befand sich bald mitten in den
aktuellsten Fragen. Von theologischer Seite her wurde die Angst als die
Grundverfassung des an seiner Gottesgewißheit verzweifelnden Menschen formuliert. Dem
glaubenslosen Menschen wird die Welt schließlich zum «Friedhof unter dem Mond»,
wie Bernanos sagt. Immer wieder sucht er sich in der Vordergründigkeit der Dinge
zu behaupten und scheitert doch an der Erkenntnis, daß es «etwas dahinter», etwas
Tieferes und Größeres geben muß. Ausgehend von diesen Leitsätzen gruppierten
sich die anschließenden Vorträge und Diskussionen um die einzelnen Aspekte der
Angst und ihrer Überwindung in ärztlicher und speziell therapeutischer Sicht. Der
bekannte Psychiater J. H. Schultz, der Schöpfer der konzentrativen Entspannungstherapie,

äußerte sich zur Frage von Seelsorge und Medizin. Unausweichlich war
dabei die Begegnung und Auseinandersetzung mit den Auffassungen des Menschseins,

mit den Anthropologien der Ganzheitspsychologie und der Existentialphilosophie

Heideggers. Es mußte ihm entgegengehalten werden, daß gerade die christliche

Anthropologie eine strikte Teilung der menschlichen Psyche in säuberliche
Schichten nicht kennt, und daß daher auch keine scharfe Grenze zwischen dem
Bereich der Psychotherapie und dem der Seelsorge gezogen werden kann. Daß
indessen großes Feingefühl vom Arzt sowie vom Theologen gefordert werden muß,



Kulturelle Umschau 179

ging klar aus allen Meinungsäußerungen hervor. Weitere Beiträge, welche die
Angst gerade auch in ihren körperlich faßbaren Auswirkungen berührten, bildeten
die Vorträge über psychosomatische Medizin und Ehefragen.

Zu einem zentralen Anliegen gestaltete sich bald die ökumenische Begegnung
der versammelten Standesgenossen aus dem Osten und Westen. Nicht die
wissenschaftlich faßbare, akademische Belehrung bildete das Rückgrat der Tagung,
sondern die gelebte Erfahrung der einigen Brüderlichkeit und der Überwindung aller
Zonen und Grenzen im gemeinsamen Glaubensbekenntnis. Aber auch der persönlich-
menschliche Austausch, das Schildern und Berichten der Nöte hüben und drüben
wurde zu einem tragenden Teil der ganzen Tagung. Da gab es nun freilich für den

Angehörigen eines friedlichen, neutralen, unversehrten Landes erschütternde Dinge
zu hören.

Wie gewaltig die soziale Umschichtung im Osten auch in den ärztlichen Bereich

eingegriffen hat, war uns nicht unbekannt. Trotzdem bildeten die einzelnen
Erzählungen und Schilderungen erst die richtige Grundlage für ein volles Verständnis
der Lage in Deutschland. Immer wieder tauchte die bange Frage auf, was denn der
Westen eigentlich von den Friedensmöglichkeiten halte, wie es mit unserer Ansicht
über einen Kriegsausbruch stehe etc. Schmerzlich mußte man sich eingestehen,
daß wir im Westen allzuleicht die deutsche Ostzone als ein verlorenes Gebiet
betrachten. Einen breiten Raum in den politischen Diskussionen nahm die Vorstellung
ein, daß es möglich sein sollte, ein vom Westen gleichermaßen wie vom Osten
unabhängiges und neutrales Deutschland zu schaffen.

Daß hier die Kirche sich als wichtiges Bindeglied betrachtet und auf dem
Boden des gemeinsamen Glaubens Brücken zu schlagen sucht, gehörte zu den
tröstlichen Erfahrungen. Eine wohlversehene Buchausstellung legte Zeugnis ab von
der Weltaufgeschlossenheit und Aktivität des Lutheranertums. Unter den anwesenden

Ärzten wurde mit großer Achtung immer wieder auf Bovet und Tournier
hingewiesen, deren Bücher dort stark verbreitet sind. Wie stark das Echo des großen
Berliner Kirchentages noch nachhallte, war ebenfalls aus Gesprächen zu erfahren.
Für manchen war diese machtvolle Kundgebung von über 200 000 Menschen zu
einem eindrücklichen Erlebnis geworden, das er nicht so bald vergessen kann.

Daß die evangelische Akademie, welche die Tagung organisiert hatte, bereits
eine anerkannte Stellung errungen hat, konnten wir aus dem Mund des Leiters
selbst, Dr. Müller-Gangloff, erfahren. Sie untersteht der Kirchenleitung und
veranstaltet Tagungen für einzelne Berufsgruppen, in ähnlicher Weise, wie dies bei
uns bereits seit einiger Zeit in der Heimstätte «Boldern» bei Männedorf geschieht.
Die Notwendigkeit des Zusammenschlusses, der Tuchfühlung, der Begegnung über
die Grenzen wurde auch in diesem Zusammenhang immer wieder betont.

Wenn wir so Gelegenheit hatten, die Ansichten und Auffassungen der andern
abzuleuchten, so war andrerseits das Auftauchen von uns Ausländern gerade den

Kollegen aus der Ostzone ein wichtiges Zeichen der ökumenischen Verbundenheit.
Dabei mußten sie zu ihrem Erstaunen erfahren, daß auch in einem — nach ihren
Begriffen paradiesischen — Land wie der Schweiz die Zeichen der allgemeinen
Zersplitterung und der Urangst nicht fehlen: wir mußten ihnen von der steigenden
Kurve der Selbstmorde, von der Zunahme der Ehescheidungen und von dem Krebsübel

des Alkoholismus berichten, was wiederum zu der fruchtbaren Erkenntnis
führte, wie nicht die äußerliche Freiheit allein es ist, die die Existenz des Menschen
rundet und glücklich macht, sondern wie es letzten Endes auf die innere
Unabhängigkeit und Distanz von den Bedrohungen der Welt ankommt.

Wollte man den geistigen Extrakt dieser Tagung zusammenfassen, so war er
wohl der, daß der Arzt selbst als Mitleidender und Unterdrückter der Willkür der
Zeit und der Welt ausgeliefert ist, daß er in seinem ärztlichen Tun die weltanschauliche

Haltung nicht außer acht lassen darf und kann, daß er diese aber nicht in einer



180 Kulturelle Umschau

Methode und Therapieform anzuwenden hat, sondern lediglich als verschwiegene
Haltung, die er dem Patienten entgegenhält und mit der er ihn zugleich trägt.

Eine kurze Fahrt durch West- und Ostberlin bildete den Abschluß der Tagung,
und was in den Gesprächen nicht hatte leibhaftig erfühlt werden können, wurde
einem nun in den Schuttfeldern ad oculos vorgeführt: die Nichtigkeit des menschlichen

Bienenfleißes, die Fähigkeit der Inflation und Korruption, deren der Geist
mächtig ist, die Not in ihrem nackten, unverhüllten Aspekt. Tröstlich blieb allein
im gewitterigen Heimflug über das in eine schwefelgelbe Wolke gehüllte Berlin
ein Wort aus Johannes 16: «In der Welt habt ihr Angst. Aber seid getrost, ich
habe die Welt überwunden.»

Christian Müller

Ikonen- und Hinterglasmalerei

In den Räumen der Kunsthalle Basel herrschte während der Ikonenausstellung
jene Stimmung fremdartiger Hoheit, die aus dieser östlichen sakralen Kunst strahlt.
An der Eröffnungsfeier sang ein russischer Chor, aus dem ein Tenor ergreifend
emporklang wie eine helle Farbe aus dunkler Untermalung. Die Ikonen hingen in
feierlichen Reihen, bisweilen ein Stück durch besondere Rahmung hervorgehoben.
Zahlenmäßig standen die russischen Werke im Vordergrund, man sprach viel von
russischer Ikonenkunst. Stil, Technik und Verwendung der Ikone sind jedoch im
byzantinischen Raum schon vor dem Ende des ersten Jahrtausends geprägt worden.
In dem alten Malerbuch vom Berge Athos (Nordgriechenland), das in Abschriften
immer weiter gegeben wurde, finden sich die Rezepte der Technik und die
Anweisungen für die Darstellung in gültiger Form gesammelt, denen durch
Jahrhunderte nachgefolgt wurde.

Anders als religiöse Darstellungen der Westkirche stellen die Ikonen (Bilder,
Abbilder) gleichsam das Bild des Göttlichen an sich dar und strahlen als eine
höhere Wirklichkeit ins tägliche Leben; sie hängen in Kirchen und in jedem Wohnraum,

begleiten die Menschen auf ihren Reisen und Kriegszügen; die kleinen,
ungerahmten, nur etwa 30X35 cm umfassenden Holztafeln finden überall Platz.
In russischen Kirchen fügen sie sich zur großen Bilderwand der Ikonostas zusammen,
die das Laienhaus vom Altarraum trennt; die Bilder der Ikonostas nehmen
bisweilen größere Dimensionen an, so die beiden stolzen Tafeln der Heiligen Basilius
und Gregor in der Basler Ausstellung (Kat. Nr. 194 und 195).

Die Bilder, die Ikonen, die göttliche Allgegenwart vermittelten, wurden oft
von Mönchen gemalt, die ihre Arbeit verrichteten wie ihr Gebet, als ein Teil ihres
Dienstes an Gott. Sie fügten sich in die bestehenden strengen Regeln, z. B. des

Malerbuches von Athos, wollten und durften nichts Neues schaffen und traten
deshalb nicht als künstlerische Persönlichkeiten hervor; sie blieben ungenannte
Diener der Kirche. Selten hebt sich eine Gestalt wie die des edlen Russen Rublev
ab, selten ist ein Werk signiert und datiert wie das kretische Bild der Basler
Ausstellung Nr. 33; aber auch der Name jenes Gregor von Tamarini bleibt nur ein
Name, seine Lebensgeschichte unbekannt.

Die Maler der heiligen Bilder, der Ikonen, stellten die Gestalten der Christenheit

dar in himmlischer Geistigkeit, flächenhaft unkörperlich, hoheitsvoll, ohne
alles irdische Beiwerk. Kein Vogel fliegt, keine Blume blüht; in der strengen
Abstraktion bleiben nur die Zeichen geistlicher Würde, z. B. das heilige Kleid des

Bischofs, in der Hand der Stab oder das Buch der Bücher.
Die Ikonen sind im ersten Jahrtausend des Christentums im syrisch

palästinensischen Raum entstanden; sie verbreiteten sich über Kleinasien, nahmen in dem



Kulturelle Umschau 181

blendenden Ostrom, in Byzanz, die stolzen Züge byzantinischer Hofkunst an:
Christus, der Zimmermannssohn, erscheint als Weltenherrscher, die Gottesmutter
als Himmelskönigin. Die Ikonenkunst dringt in den Balkan, mit der Christianisierung

Rußlands in das weite Reich der Zaren. Sie wird zur gewaltigsten
künstlerischen Tradition, die in dem unruhigen Europa je bestanden, erfüllt nicht nur
geographisch mächtige Räume, sie überdauert auch zeitlich ganze Jahrhunderte;
mit der Eroberung von Konstantinopel, dem alten Byzanz, durch die Türken 1453

zerfällt sie im Mittelmeerkreis; in Rußland herrscht sie jedoch bis ins achtzehnte
Jahrhundert.

In der Kunsthalle Basel stellten sich natürlich andere Fragen als rein religiöse;
man suchte nach den Zeichen der antiken Kunst, nach der byzantinischen höfischen

Form, nach der Eigenart russischer Prägung, nach ästhetischer Würdigung, einem

Qualitätsmaßstab innerhalb dieser abstrakten Stilformen. Man rätselte an ikono-
graphischen Besonderheiten, die in der westlichen religiösen Darstellung unbekannt
sind, z. B. die Festkalender, die abgeschlagenen Hände von Jephonias in den Bildern
vom Tod der Gottesmutter usw.

Woher kamen die eigenartigen Boten der Ostkirche nach Basel? Sie hängen,
ihrem frommen Zweck entfremdet, jetzt zumeist in privaten Sammlungen, wundervolle

Stücke in Paris. Aus Deutschland hatte der Ikonensammler Dr. Wendt
(Hannover) seinen eigenen Besitz, erweitert durch wichtige Werke, gebracht; er
bereicherte den Katalog mit einem Vorwort und konnte auf verschiedene eigene
Publikationen hinweisen: die in Baden-Baden erscheinende Zeitschrift «Das Kunstwerk»

brachte ein Sonderheft über russische Ikonen von ihm heraus (1951/5),
der Verlag Roth in Eisenach ein Buch über rumänische Ikonen. Aus Schweizer
Besitz gab das Museo Rieder in Morcote eindrucksvolle Stücke, darunter einen

dreiteiligen Hausaltar. Die wichtigste Gruppe kam von dem Ikonensammler Dr.
Amberg in Ettiswil; seine Sammlung war vor einigen Jahren in der ersten
schweizerischen Ikonenausstellung im Lyceumclub Zürich vermittelt worden und hatte
damals allgemeines Staunen hervorgerufen.

Der Lyceumclub Zürich veranstaltet derzeit eine bis 22. Juni dauernde
Ausstellung von Hinterglasmalerei, die sich in verschiedenen Gebieten mit der Ikonenkunst

überschneidet. Hinterglasbilder sind auf die Rückseite von Glastafeln gemalt
und zeigen, umgedreht, die Darstellung durch die glänzende Oberfläche des Glases

harmonisiert und leuchtend. Die Technik wurde schon in der Antike geübt, geriet
bisweilen in Vergessenheit und kam in anderer Prägung wieder auf. Sie spielte in
der Schweiz des öftern eine Rolle, wurde besonders in der Innerschweiz gepflegt
und in Luzern um 1750 von der Hinterglasmalerfamilie der Ab Esch zu einer
Spezialität von Kunstfertigkeit entwickelt. Die Ab Esch arbeiteten nach Stichen,
kopierten berühmte Bilder auf ihre Glastafeln und malten sie minutiös fein aus. Ihre
unschöpferischen, reproduzierend sorgfältigen Arbeiten sind in besten Proben in
der Ausstellung des Lyceumclubs.

Eine weitere Spielart von Hinterglasmalerei entstand zwischen 1780 und 1850

in bäuerlichen, zumeist in der Nähe einer Glashütte gelegenen Werkstätten vom
Schwarzwald bis in den Balkan; die Bauernmaler schufen Vorlagen von Stichen und
Holzschnitten in ihre Sprache um und bemalten die Darstellungen bunt und
dekorativ; es waren zumeist Heiligenbilder, für den Verkauf auf Jahrmärkten bestimmt.
Als billiger und heiterer Wandschmuck kamen sie in Bauernstuben und bilden heute
ein wichtiges Kapitel der Imagerie populaire, ihres naiven und originelles Stiles

wegen beliebt. Der Lyceumclub zeigt auch eine große und reiche Auswahl dieser
Art von Hinterglasbildern. Unter ihnen gehören die Werke aus dem rumänischen
Transylvanien zu den interessantesten Schöpfungen, den Ikonen nahe verwandt;
ihr großer Stil erinnert an romanische Kunst.



182 Kulturelle Umschau

Die bäuerlichen Hintcrglaswerkstätten mußten um die Mitte des 19.
Jahrhunderts ihre Betriebe einstellen; ihre Arbeiten wurden nicht mehr geschätzt. Um
1910 jedoch entdeckten junge Künstler in München diese ländlichen Heiligenbilder,
die ehedem in großer Zahl gerade in Bayern entstanden. Sie waren entzückt von
dem einfachen, empfindungsvollen Ausdruck, sammelten die gering geschätzten
bunten Stücke und werteten sie für ihr Schaffen aus und versuchten sich bisweilen
selbst in dieser Technik. Besonders die Künstler vom Blauen Reiter, zu denen Klee,
Kandinsky, Jawlensky, Campendonk und andere gehörten, schufen moderne Proben
von Hinterglasbildern, deren einige in einer dritten, der modernen Gruppe im
Lyceumclub sichtbar sind. Das Material dieser originellen Ausstellung wurde aus
privaten Sammlungen in der Schweiz und in Deutschland zusammengetragen. Aus
Deutschland lieh der Ikonensammler Dr. Il'endt (Hannover) prachtvolle trans-
sylvanische Stücke und aus Stuttgart kam der wichtigste Sammler und Kenner von
Hinterglas, Dieter Keller, mit den Perlen seiner umfangreichen Sammlung. So

zeigt die kleine Ausstellung ein Material von bisher nie gesehener Vielfalt aus
Europa und Asien.

Doris Wild

Theater in Süddeutschland

Wenn man die Spielpläne oder besser noch die Kassenabrechnungen der
deutschsprachigen Bühnen in den letzten beiden Jahren überprüfen würde, so
könnte man deutlich die Kurve ablesen, welche das abendländische Theater
gegenwärtig von der existentialistischen und realistisch-psychologischen Bühnenlitcratur
der ersten Nachkriegsjahre zu einer Dichtung hin nimmt, die sich wieder auf
größere geistige oder gar religiöse Zusammenhänge besinnt. Man ist der
persiflierenden, verneinenden, aufreizenden, schockierenden Federn der Sartre, Cocteau,
Steinbeck, Robles, Williams usw. müde geworden, was nicht heißen will, daß
sie zu ihrer Stunde nicht durchaus Anspruch auf Gehör hatten. Die phänomenologischen

Studien und die artistischen Aperçus, die sie dem Theater schenkten^
hatten ihre Reize bzw. sie erfüllten eine wesentliche Aufgabe im Dienste der
Bewußtwerdung unserer Situation und der globalen Krisen. Nicht aber erfüllten
sie den Wunsch nach «Lösungen». Dichter wie Sartre. Cocteau und Max Frisch
haben darauf oft erwidert, daß dies auch nicht die Aufgabe eines Dramas sei,
und sie vertraten diesen ihren Standpunkt mit einem gut Teil Berechtigung; denn
wenn man den begreiflichen Wunsch des Publikums nach Ausblicken und
Auswegen nur mit billigen Theater« lösungen» stillt, anstatt ihm wirklich die Härte
der Probleme vor Augen zu stellen, so wäre es nur ein bequemes Sich-vorbei-
drücken an Entscheidungen. Doch kann auch umgekehrt das Offenlassen der
Probleme zu einer bequemen Manie der Dichter werden. Und gegenwärtig sind wir
wohl an einem Punkt angelangt, wo man dies einer Reihe von Bühnenautoren
ankreiden muß.

Die süddeutschen Bühnen, von denen hier die Rede sein soll, spiegeln diese

Übergangssituation deutlich ab. Der Geltungsschwund der existentialistischen und
phänomenologischen Dramatik der Avantgarde von gestern macht sich stark
bemerkbar. Neues kündigt sich dagegen nur sehr vereinzelt an. Es ist ganz klar,
daß mit dem Überdruß an den genannten Werken nicht notgedrungen schon die
Avantgarde eines neuen, dem Geist verpflichteten Theaters herbeigerufen ist.
Schwierig ist es daher in einer solchen Übergangszeit für die Intendanten und
Dramaturgen, einen Spielplan auf die Beine zu stellen, der weder antiquiert noch
verkrampft ist. An dieser Aufgabe sind bisher die Münchner Theater in dieser
Spielzeit gescheitert. Gegen das Residenztheater prallen sogar periodisch mächtige
Pressewogen der Kritik, welche am liebsten den dortigen Intendanten Alois Jo-



Kulturelle Umschau 183

haïmes Lippl hinwegspülen möchten. Interessant ist in diesem Zusammenhang,
daß gerade zwei Schweizer «Beiträge» ans Residenztheater, Wältcrlins Bernanos-
Inszenierung und Kurt Horwitz' Molière-Inszenierung mit E. Ginsberg, diese Wogen
zeitweilig zu glätten vermochten. Die Münchner Kammerspiele litten dagegen eine
Zeit lang unter einem Mangel an Atmosphäre im Spielerischen und unter einem
etwas müden Saisonbeginn. Mehr Initiative zeigten die Stuttgarter Bühnen. Das

dortige Staatsschauspiel brachte trotz der novitätenarmen Spielzeit mehrere
zeitgenössische Uraufführungen. Und das Junge Theater, welches in einem Haus die
Avantgarde, in einem andern das Boulevardstück pflegt, griff Werke der
Auslandsliteratur auf, welche als Erste herauszubringen sich Bühnen von Ruf und
Namen nicht getrauten. Endlich muß auch noch die löbliche Aktivität des

Nürnberger Intendanten Karl Pschigode erwähnt werden, der sich mit einem ebensosehr

auf beste Unterhaltung wie auf geistige Verpflichtungen eingestellten
Programm nahezu ständig volle Häuser zu verschaffen weiß.

Ein Überblick über die wichtigsten Aufführungen in Süddeutschland beginnt
zweckmäßig mit der Arbeit, welche man den Klassikern angedeihen ließ. Sie

stellen immer noch den Kern des Theaters dar, und ihnen fällt in der Konjunkturbaisse

der dramatischen Gegenwartsliteratur die Aufgabe zu, dem Programm das

nötige Rückgrat zu geben. Das größte Vorhaben hat in dieser Hinsicht das

Württembergische Staatsschauspiel mit seinem Schiller-Zyklus angepackt. Eine so
umfassende Arbeit auf der Szene hat das deutsche Theater seit Saladin Schmitts
Shakespeare-Zyklus nicht mehr erlebt. Im Gegensatz zu diesem hat man in Stuttgart

für die Werke Schillers Regisseure von sehr unterschiedlicher Mentalität
verpflichtet. So stehen neben behutsamen Interpretationen aus dem Geiste Schillers,

wie Gert Westphals «Räuber»-lnszenierung, auch Versuche, das Wort des
Dichters auf der Szene mit aktuellen Bezügen zu verknüpfen wie in der «Wallenstein

»-Inszenierung Paul Hoffmanns.
Einen neuen Klassiker-Stil versuchte vor seiner Abreise an das Türkische

Staatstheater in Ankara im Münchner Residenztheater Arnulf Schröder zu
entwickeln. Seine Absicht, die Sprache Schillers aus klassischer Formenstrenge zu
lösen («Braut von Messina»), schien aber ebenso sehr einer Zufallslaune entsprungen
zu sein wie seine «Egmont»-Inszenierung mit «filmischen» Regieeinfällen.

Ist es ein Zufall oder hat es seine tieferen Gründe, daß man jetzt allerorten
Lessing spielt? Möglich, daß man sich nach einer gewissen Formenstrenge sehnt,
welche der zeitgenössischen Dramatik oft abging. Möglich auch, daß die glückliche

Mischung von Menschlichkeit, Lebensweisheit und Leichtigkeit uns heute
ganz gut tut. Dieser Meinung war offenbar Wolfgang Liebeneiner, der sogar aus
der bürgerlichen Tragödie «Emilia Galotti» humane Tendenzen herausholte. Wie
ehrlich gedemütigt war seine Orsina! Und Bernhard Wickis Prinz durfte nicht
Modell eines despotischen Wüstlings sein, sondern er blieb lediglich das Opfer
einer ungezügelten Leidenschaft. Freilich waren die Akzente hier teilweise so
weit verschoben, daß man sie dem Regisseur auch als Bagatellisierung moralischer
Schuld hätte auslegen können. Daß unter der Milderung der charakterlichen Gegensätze

freilich auch die dynamische Spannung in diesem dramatischsten Werke
Lessings verringert wurde, versteht sich von selbst. Noch mehr vom Dramatischen
aber entfernte sich Fritz Kortner in seiner «Minna von Barnhelm »-Inszenierung
in den Münchner Kammerspielen. Das war schon nur noch ein in tausend Einzel-
effektchen aufgelöster mimischer Zettelkatalog, der allerdings in seinen
milieukoloristischen Details manchmal köstliche Pointen enthielt.

Das Modell einer mustergültigen Klassikeraufführung aber schenkten dem
Münchner Publikum Kurt Horwitz als Regisseur und Ernst Ginsberg und Agnes
Fink als Hauptdarsteller mit Molières «Misanthrop». Die Basler kennen diese
Aufführung aus der Horwitz-Ginsberg-Ära ihres Stadttheaters, freilich in anderer



184 Kulturelle Umschau

Besetzung der Nebenrollen. Daß man in München über diese Inszenierung in
helle Begeisterung ausbrach, kennzeichnet ebenso sehr das hohe Niveau, welches

gegenwärtig das schweizerische, insbesondere das Zürcher Theater hält, wie auch
die Tatsache, daß man in München heute mit guten Aufführungen nicht sehr
verwöhnt ist.

Eine der besten, die man dort während der laufenden Spielzeit erlebte, war
noch Schweikarts Inzenierung der «Erbin» von R. und A. Götz, einem dramatisierten

Roman aus dem Amerikanischen, der bereits mit Olivia de Havilland in
der Titelrolle als Film seinen Weg durch Europa machte. Hier wurde nach langer
Zeit einmal wieder der alte Geist der Kammerspiele lebendig, wie er sich besonders
in der Falckenberg-Zeit manifestiert hatte: in einem atmosphärischen Spiel, bei
welchem auch die Luft um die Gestalten herum in Schwingung zu geraten schien.
Wie die «Erbin», mit welcher wir bereits das Terrain der Klassikeraufführungen
verlassen haben, ist auch Erich Ebermayers «Professor Unrat» nach dem Roman

von Heinrich Mann eine psychologische Studie aus der Zeit von «vorgestern».
Das Stück — 1931 geschrieben — hatte nach der Zürcher und der Wiener
Aufführung Mitte der Dreißigerjahre aus politischen Gründen nie eine Aufführung
in Deutschland erlebt. Man fragte sich daher auch zunächst, ob diese «deutsche
Erstaufführung» in der Kleinen Komödie München nicht unter einem Mangel an
echter Aktualität leiden würde. Indessen erschien mir die Ebermayersche Fassung
als ein sehr geglückter Versuch, das pessimistische und fatalistische Bild des nach
dem gleichen Buch gedrehten Films «Der blaue Engel» (mit Marlene Dietrich
und Emil Jannings) so weit zu korrigieren, daß aus einem abstoßenden Schaubild
menschlicher Erniedrigung eine echte menschliche Tragödie wurde, überdies hatte
Ebermayer den Text auch noch durch zeitgemäße Couplets kräftig aufgefrischt, so
daß Spieler und Zuschauer auf ihre Kosten kamen.

Eine ganze Reihe von psychoanalytischen Schaustücken führte endlich das

Junge Theater Stuttgart ins deutsche Theater ein. Tenessee Williams' «Der
steinerne Engel», ein ins Amerikanische transponiertes «Frühlingserwachen», hält sich
leider mehr an die seelenmarternde Reportage der «Endstation Sehnsucht» als an
die «Glasmenagerie» des gleichen Autors. Ebenso blieb Fritz Rotters vor wenigen
Wochen uraufgeführtes Schauspiel «Christine» eine ungefreute Sache. Was sagt
uns schon die pathologisch gewiß einwandfreie Biographie eines Nervenarztes, der
über der Liebe zu seiner Tochter, welche zum genauen Abbild ihrer im Kindbett
gestorbenen Mutter heranwuchs, der Paranoia verfällt, wenn diese Entwicklung
nicht künstlerisch ausgeformt wird? Da nehmen wir schon tiefere Eindrücke von
Jan de Hartogs «Tod einer Ratte» mit heim, das zwar auch der Gefahr
tiefenpsychologischer Schock-Effekte nicht entgeht, jedoch mit der Geißelung der rein
positivistischen Forschungsmethoden mancher Mediziner immerhin ein allgemeingültiges

Thema aufgreift. Vielleicht darf man von de Hartog noch Dramen
erwarten, welche nicht nur Zeitkritik, sondern auch konstruktive Lösungen zu bieten
vermögen. Die Figur des Heilsarmee-Majors im «Tod einer Ratte» eröffnet jedenfalls

positive Ausblicke.
Schmal ist noch immer der Raum für ein Theater aus dem Geiste der

Poesie. Max Frischs «Santa Cruz» hätte den Münchnern etwas vom poetischen
Zauber ferner Welten vermitteln können, wenn nicht eine Reihe von Fehlbesetzungen
im Residenztheater gerade jenes exotische Fluidum erstickt hätte, welches dem
Werk innewohnt. Bernhard Wickis Pelegrin blieb fast der einzige nachhaltige
Eindruck: ein Wanderer durch Zeiten und Räume, dessen Tugenden die Freiheit und
die volle Bejahung des Daseins sind.

Neben dem aufsteigenden Stern Christopher Fry, der sich mit «Venus im
Licht» nun auch den Stuttgartern vorstellte, vermittelte vor allem Jean Giraudoux
Theaterabende voll poetischen Charmes. Kaum zu fassen, daß erst heute eine



Kulturelle Umschau 185

deutschsprachige Bühne (das Württembergische Staatsschauspiel) das anmutige und
geistvolle «Lied der Lieder» auf die Bretter brachte! Ein Einakter nur, eine kleine
Caféhaus-Story: der Abschied eines graumelierten Kavaliers von seiner jungen
Freundin, die sich in die Arme eines ebenso liebenswürdigen wie nichtsnutzigen
jungen Mannes stürzen will sein Versuch, die junge Freundin zu halten, und
endlich sein ritterlicher Verzicht. Wenig Handlung, aber ein so bestrickender
Dialog, daß man keine Sekunde lang ungeduldig ist. Mit dem «Intermezzo», jenem
Mädchenbildnis an der Schwelle von träumerischem Backfischtum und heranreifender

Fraulichkeit, entzückte Giraudoux aber auch das Publikum der Münchner
Kammerspiele.

Kennzeichnend für die allgemeine Ratlosigkeit gegenüber den Problemen
unserer kriselnden Zeit ist der auffallende Mangel an echten Zeitstücken. Am meisten
Aufsehen erregte die Münchner Uraufführungsbühne mit Artur Müllers «Canaris»-
Drama. Jedoch nicht etwa, weil es die klaffende Lücke in der deutschen
zeitgenössischen Dramatik gefüllt hätte (das Stück wirkte in seiner phrasenhaften
Rhetorik sogar ziemlich dilettantisch), — seinen Eklat verdankt es vielmehr dem

vorangegangenen Krach, der durch den trotz Unkenntnis des Manuskriptes ziemlich

kommandeusenhaften Protest der Witwe jenes Admirais Canaris hervorgerufen

wurde, der als Hitlers Abwehrchef während des Krieges eine seltsame Rolle
als «Resistencekämpfer im eigenen Hause» spielte. Frau Canaris nahm von
vornherein an, daß dieses Werk ihren verstorbenen Gatten diffamieren würde. Da sich
dies nach der Aufführung als unzutreffend herausstellte, durfte man sich in dieser
Kontroverse getrost auf die Seite des Autors stellen. Fraglich erschien es jedoch
immerhin, ob man ein solches Stück nicht — wie Zuckmayer es in «Des Teufels
General» tat — besser mit anonymen Rollen vor die Öffentlichkeit hätte bringen
sollen. So nämlich verlegte sich von vornherein das Interesse des Publikums auf
das Tatsachenmaterial der Handlung, anstatt sich der allgemeinen Problematik
zuzuwenden. Allerdings blieb das Stück in beiderlei Hinsicht ohne Sensation bzw.
befriedigende Antwort.

Geschichtsphilosophische Probleme hatte dafür Hermann Gressieker in
seinem im Württembergischen Staatsschauspiel uraufgeführten (und kürzlich auch
im Basler Stadttheater inszenierten) Seneca-Nero-Drama «Die goldenen Jahre»
angerührt. Es behandelt die glückliche Zeit der ersten fünf Jahre unter Kaiser*
Nero, als dieser sich noch ganz der stoischen und humanen Lehre seines
Erziehers Seneca unterwarf. Sentenzenreich, aber arm an echter Handlung und arm
an blutvollen Bühnengestalten, wäre dieses kluge, ja allzu kluge Werk besser für
ein Hörspiel geeignet gewesen, wo es dem peinlichen Verharren in «lebenden
Bildern» enthoben geblieben wäre.

Zu Theaterereignissen von hohem geistigen Rang wurden endlich zwei Spiele
von religiösem Gehalt: Oskar Wälterlins Inszenierung der deutschen Erstaufführung

von Georges Bernanos' «Die begnadete Angst» im Münchner Redisenz-
theater und die Uraufführung von Ernst Barlachs Nachlaßdrama «Der Graf von
Ratzeburg» im Lessingtheater Nürnberg. Die Presse erkannte bis auf eine Ausnahme
Wälterlin zu, daß er mit der Übertragung seines Zürcher Uraufführungskonzeptes
auf die Münchner Bühne einen der bedeutendsten Erfolge erzielte, welche das
Ensemble des Residenztheaters in der letzten Zeit erringen konnte. In der Tat
bestand sein «Wunder» in der «Bändigung» einiger Darsteller, welche sich in anderen
Aufführungen nicht von ihrem pathetischen Erbe aus einer vergangenen Theaterepoche

loszureißen vermochten. Man sah in diesem Hause selten ein so
maßvolles, der Bernanos-Dichtung angepaßt einfaches Spiel wie bei dieser Gastinszenierung,

welche übrigens auch für die Kasse ein Erfolg wurde.
Barlachs «Graf von Ratzeburg» endlich — jahrelang als « kriegsverschollen »

vermeldet — wurde zu einer erstaunlichen Entdeckung. Es ist eine Art deutscher



186 Kulturelle Umschau

«Seidener Schuh». Protestantisch grüblerisch, wo Claudel katholisch weltmännisch;
gemütsbetont, wo Claudel von klarer Dialektik ist. Bühnenfremd wie das
französische Gegenstück. Die Erdenwanderschaft eines Gottsuchers, der von seiner
norddeutschen Heimat ausgeht, alle «Geltungen» ablegt, versklavt wird, um vor
dem Berg Sinai endlich im Streit zwischen Moses und dem christlichen Asketen
Hilarion zu erkennen, daß für den Christenmenschen nicht das alttestamentarische
«Du sollst Gott dienen», sondern das neutestamentarische «Du darfst .» gilt. Mit
seiner Erkenntnis, daß nicht wir Gott besitzen, sondern Gott — uns, schenkt der
Graf Heinrich, und durch seinen Mund der 1938 verstoßen und verbittert
verstorbene Dichter und Bildhauer Ernst Barlach uns Heutigen ein tröstliches
Vermächtnis. Daß die Uraufführung dieses nordischen Mysteriums gerade in die Zeit
der Suche nach neuen Wegen fiel, darf wohl als einer der glücklichsten Lichtblicke
der diesjährigen Theatersaison im Süden Deutschlands angesehen werden. Möge
dieses Ereignis zugleich ein Auftakt zu einer neuen Dramatik mit positiven
geistigen Akzenten sein!

Klaus Colberg

Zürcher Stadttheater

De Falla: «La vida breve»

Es mag ein Wagnis für ein Theater sein, jetzt eine bei uns sozusagen
unbekannte Oper des Verismo — als schweizerische Erstaufführung — zu bringen, wo
die stilistischen Tendenzen der Gegenwart doch so der Oper der Jahrhundertwende
zuwiderlaufen. Und doch ist es deutlich, daß mancher neuem Oper, die das Spiel
stehen lassen, sich aber gleichzeitig von ihm distanzieren will, ein Zuschuß an
Vitalität und Subjektivität nur gut bekäme. «La vida breve» ist die Oper eines

28jährigen, hochbegabten Musikers, der an seine Oper glaubt, ohne sie
weltanschaulich und ästhetisch abgemessen zu haben. Er saugt als Musiker alles auf, was
um ihn her vorgeht — Zigeunergesänge Granadas, spanische Folklore, italienischen
Verismo und da und dort ein direkter Wagnerismus —, und formt das Ganze durch
eine große Eigenkraft und einen guten Bühneninstinkt. Für ein Preisausschreiben
war die Oper (das Libretto ist von Carlos Fernandez Shaw) als ein Einakter
aufgestellt worden; die Zürcher Erstaufführung stützt sich auf eine vom Komponisten
eingerichtete zweiaktige Fassung mit je zwei Bildern, von denen das zweite bei
uns nur als symphonisches Zwischenspiel benützt wird, wobei Lichtreflexe auf
einem Vorhang den für das Schicksal der Heldin symbolischen Sonnenuntergang
ersetzen sollen — eine im ganzen unbefriedigende Lösung. Vielleicht fürchtet
man, daß das Publikum, das im Theater leider immer weniger hört als sieht, sich

angesichts einer handlungslosen Szene langweilen würde (ganz prächtig ist übrigens
die musikalische Schilderung dieses Sonnenuntergangs, die sowohl über den eigentlichen

«Verismo» wie auch über die Programmusik weit hinausgeht). Nach dieser

Aufführung — wir sahen die Oper zum erstenmal — scheint es ganz unbegreiflich,
daß dieses Werk, das neben «Cavalleria», «Bajazzo» und «Puccini» glänzend
besteht, nicht ins Repertoire Mitteleuropas eingegangen ist. Zum Teil mag dies durch
die enormen Ansprüche an die Heldin im Rahmen einer nicht einmal
abendfüllenden Oper bedingt sein. Mit dieser Gestalt der «Sabud», der verlassenen
Geliebten, wird nur eine ganz große Sängerin fertig — «groß» sowohl an reinem
Stimmvolumen wie an Ausdruckskraft. Traute Richter von der städtischen Oper
Berlin war dafür zu Gast und hat eine unvergeßliche Leistung vollbracht. Es ist
unmöglich, von dem Moment an, wo sie auf der Bühne steht, nicht von ihr
gepackt zu sein. Die Momente stimmlicher Verhaltenheit haften besonders neben



Kulturelle Umschau 187

jenen der leidenschaftlichen Ausbrüche. Neben ihr verblassen die andern Gestalten
sehr: Hans Blessin aus Stuttgart war für Franz Lechleitner als der ungetreue Paco

eingesprungen und konnte in dieser Rolle in diesem Moment kaum mehr als einen
singenden Statisten geben. Ira Malaniuk, Lore Lamprecht und Max Jungwirth
standen stimmlich sehr gut da, konnten sich aber wenig ins Brio des Werkes
einführen. Die Regieführung Oskar Wälterlins, sehr klar und intelligent, geht
auf elementare Wirkung aus. Es fehlt uns der Vergleich mit andern (z. B.
spanischen) Aufführungen, der lehrreich wäre. Victor Reinshagen am Pult blieb der
Oper das Temperament nicht schuldig und erreichte eine Einheitlichkeit des

Aufführungsstils, die bemerkenswert war. Die Bühnenbilder Max Röthlisbergers
entsprechen deutlich den Forderungen der Handlung und überhöhen überzeugend die
expressionistischen Züge dieser kraftvollen, musikgetränkten Kurzoper.

Andres Briner

Vorschau auf die Juni-Festspiele: «Die Walküre»

Nochmals wird die Hoffnung auf das Erlebnis eines vollständigen «Rings»
enttäuscht. Nur sein «erster Tag» wird Ende Juni im Rahmen der Festspiele
aufgeführt werden. Am guten Willen der künstlerischen Leitung unseres Theaters,
endlich wieder alle vier Werke zu schenken, ist nicht zu zweifeln; auch der volle
geschäftliche Erfolg stünde gewiß außer Frage. Bestimmend für den Verzicht
dürften eher die gewaltigen Besetzungsschwierigkeiten sein, und wohl auch die
Unmöglichkeit, den Meisterdirigenten Furtwängler für längere Dauer in Zürich
festzuhalten. Es wird also nur «die Walküre» zu hören sein, freilich das volkstümlichste
Werk der Nibelungen-Tetralogie. Diese Beliebtheit gilt allerdings, so fürchten wir,
nur Teilstücken, wie Konzerte und Radio sie verbreiten und mit verlockenden Titeln
versehen, etwa «Siegmunds Liebeslied», «Walkürenritt», «Feuerzauber >, «Wotans
Abschied». Oft, doch nie oft genug, wurde hier betont, daß auf solche Weise der
Zugang zum wahren Wagner nicht möglich ist. Zur Zeit Lessings wurde halb empört,
halb mit Humor die Wandertruppe armer Schauspieler verhöhnt, die «Hamlet» ohne
Hamlet aufführte. Heute hat man sich daran gewöhnt, mit Bruchstücken vorlieb
zu nehmen und im «Ring» die Hauptperson gestrichen zu sehen; man findet keine
Zeit zur Vertiefung in anspruchsvolle Dichtungen, bleibt überall an der Oberfläche
und will sich nur zerstreuen, nie sammeln. Manche meinen auch, nur Neuestes,
allzu Neuestes, in Schlagzeilen vom Tage Angepriesenes, verdiene Beachtung. So

verrammeln sie sich den Zugang zur zeitlosen, rein menschlichen Dichtung und
Musik: wahre Erkenntnis, aber auch wirkliche Freude und Begeisterung bleiben
ihnen fern. Schon unser Gottfried Keller hatte nach dem bloßen Anhören der doch
im Hinblick auf die Vertonung eigenwilligen Formgesetzen folgenden Dichtung des

«Rings» von gewaltiger Poesie gesprochen. Es lohnt sich, mit ihr sich auseinanderzusetzen.

Bald zeigt sich, daß das tiefsinnige Werk die mannigfaltigsten Deutungen
fordert. Sein Gedankenreichtum berührt Fragen, mit denen sich die Menschen
immer auseinandersetzen mußten. Uralt und doch stets wieder neu ist die Antinomie:
Freiheit oder Notwendigkeit — ein unergründliches Problem, das dem «Ring»
zutiefst zugrundeliegt. Einige weitere Antithesen mögen den Inhalt andeuten:
Macht — Liebe, Gesetz — Gnade, Chaos oder Kosmos. Solche Weltprobleme werden
aber nicht etwa philosophisch erörtert, sie sind vielmehr rein künstlerisch gestaltet.
Dazu ruft Wagner die gesamte Natur auf, wie er sie Dank der unvergleichbaren
Mitwirkung seiner Harmonien und Rhythmen auch wirklich, wie es nie zuvor
erreicht werden konnte, zu erfassen vermag. So handeln und leiden bei ihm nicht
nur Menschen, sondern auch Götter, Riesen, Zwerge, Tiere, Ströme, Wolken,
Felsen, Gewitter, Nacht und Nebel, Licht und Sonne; auch der Regenbogen ist



188 Kulturelle Umschau

nicht vergessen, nicht etwa als leerer «Effekt», vielmehr als wahre Brücke von
irdischer Bedrücktheit zu himmlischer Freude; fast erinnert er an den biblischen
Bogen des neuen Bundes. — Aus der Tiefe des strömenden Rheins hatte das Vorspiel

auf eine Alpenmatte, von dort in unterirdische Klüfte und dann wieder hinauf
zu Bergesgipfeln und zur Wolkenburg Walhall geführt. Am Anblick des in grüner
Flut leuchtenden Goldes konnten sich alle der Natur noch in naiver Unschuld
verbundenen Wesen laben. Aber Gier nach Besitz und Macht erwachte. Unter
Verfluchung der Liebe gelingt es Alberich, den Goldring zu schmieden, Schätze auf
Schätze zu häufen und allen Reichtum, alle Macht an sich zu reißen, mit der er
die Welt beherrschen wird. Raub und Mord haften am Ring. Kurze Zeit hält ihn
Wotan, gierig nach Macht, aber keineswegs gewillt, auf Liebe zu verzichten. Gott
und Herrscher ist er nur durch Verträge; ein solcher bindet ihn, den Riesen für
den Bau seiner Burg Freia zu geben; unbesonnen und verführt vom Rat des immer
verneinenden, lügnerischen, den Weltbrand vorbereitenden Feuergotts Loge hatte
er ihnen die Göttin der Jugend versprochen. Kaum haben die Riesen sie weggeführt,
erkennt der unselige Wotan, daß ohne Freias goldene Äpfel alle Götter rasch altern.
Wieder weiß Loge hinterlistigen Rat. Er reizt die Machtgier der Riesen; Fafner
giert nach dem Ring, für ihn sei Freia gelöst. Wotan und Loge gelingt es, Ring
und Hort und bergenden Tarnhelm nun selbst zu rauben. Statt im reinen, natürlichen

Urzustand stehen wir schon in der 3. Szene des «Rheingold» in einer durch
Macht- und Goldgier verdüsterten, durch Verträge und Gesetze kaum mehr zu
bindenden und statt wahrer Liebe nur noch Lust und Begehren kennenden Welt.
Erschüttert sehen wir den ersten Brudermord. Wotan, einst durch Verträge Herr,
ist nun ihr Knecht geworden. Schon ahnt er das Ende seiner Scheinherrschaft, die
Götterdämmerung. Nur einmal erwacht noch aus Sorge und Furcht — wie in der
Natur sich schwüle Dünste im Gewitter entladen und den Blick auf die im Glanz
der Abendwolken strahlende Götterburg freigeben — ein erlösender Gedanke: der
unterirdisch wühlenden Macht des Hasses will Wotan das Heldentum freier Männer
entgegenstellen. —

Nun aber gehe hin, guter Leser, und höre Dir die «Walküre» an. Da beginnt
nun ihr Drama. Unsere paar Worte durften nur andeutende Einleitung sein; sie
sollen anregen, nun im Festspiel selbst dem Schicksal Wotans und seines vermeintlich

freien Helden zu folgen. Wäre es Siegmund, der gleich zu Beginn verwundet
und verfolgt am Herd eines seiner Feinde rastet? Wundervoll scheint jener
Gedanke Wotans zu keimen und zu leuchten, wenn Sieglinde mit dem Blick auf das

in die Esche gestoßene Schwert hindeutet. Aber neue Schuld knüpft sich an seinen
Gewinn: trotz der absichtlich stark betonten Loslösung Siegmunds von jedem
göttlichen wie menschlichen Gesetz ist er keineswegs der Freie, der Wotan aus dem
Reif würgender Verträge zu befreien vermöchte. Sein Siegschwert zerschellt am
vertragschützenden Runenspeer des Gottes. Wohl nie ist ein tieferer Zwiespalt
geschildert worden als die Tragödie im Herzen Wotans. Nicht nur muß er selbst
den ersehnten Sohn der Rache Hundings opfern, er muß sich auch von der liebsten

Tochter, dem Sinnbild seines innersten Willens, auf immer scheiden. So ruft
er verzweifelnd in tiefster Not: «Nur Eines will ich noch — das Ende! das Ende.»
Es ist ein Höhepunkt des Götter-Trauerspiels, durchtobt vom Nibelungentriumph,
dem furchtbar verzerrten und entstellten Walhall-Motiv. Doch sollte man dem
hier in verzweifeltem Grimm Verneinenden folgen können; er wird als dem Wahn
der Welt nur noch zuschauender Wanderer im nächsten Werk sagen dürfen: «Was
in Zwiespalts wildem Schmerze verzweifelnd einst ich beschloß, froh und freudig
führ' ich frei es nun aus!» Und zu seinem Entschluß, ewiger Jugend in Wonne zu
weichen, steigt ein herrliches Thema empor.

Diese ganz wenigen Andeutungen möchten helfen, den Hörer der «Walküre»
mindestens von fern auf den unerschöpflichen dichterischen Gehalt und seinen



Kulturelle Umschau 189

wundervollen Ausdruck durch die Musik aufmerksam zu machen. Um letztern voll
würdigen zu können, sollte man freilich die Töne vom Vortag her noch im Gehör
haben. Dann erst würde man tief ergriffen vom ahnungsvoll bewußt werdenden
Mithandeln des Gottes; das Wälsungenpaar sieht ihn nie, und doch ist er da und
hofft und sehnt sich mit ihm. «Den Vater fand ich nicht» klagt Siegmund — und
sein trauriges Verstummen wird wundersam-geheimnisvoll durch ganz leisen
Anklang des Walhallthemas verklärt. Die gewaltige Auseinandersetzung Wotans mit
Fricka, der göttlichen Hüterin von Ehe und Gesetz, anderseits mit Brünnhilde,
seiner eigenen Seele, sein Verzweiflungsausbruch folgen im II. Akt. Und nun stelle
man sich vor, daß gerade dieser so wichtige Akt von Verständnislosen als

«langweilig» gescholten und sehr oft verstümmelt wird. Am 18. Januar 1935 brachte sogar
unser Stadttheater eine Kürzung des Werkes um vierzig Minuten; die Spieldauer
des II. Aktes war von 85 auf 65 Minuten herabgesetzt worden, zur Empörung aller,
welche «die Walküre» lieben und zur Verwirrung jener, die sie erst noch kennen
lernen wollten. Ganz unbegreiflich ist es, wenn sogar ein in mancher Hinsicht gutes
Buch über Wagner von Elie Poirée (Paris 1921) zwar zugibt, die Todverkündigung und
das Schicksal des Wälsungenpaars seien tief ergreifend, dann aber fortfährt: «Nous
ne nous intéressons aucunement aux reproches de Fricka sur les infidélités de son

époux tout cela est factice, aussi ennuyeux à la lecture qu'à la scène.» Herr
Poirée wollte offenbar beweisen (was wir ja politisch heutzutage oft genug sehen

müssen), daß große Fachgelehrsamkeit nicht davor schützt, ein Simpel zu sein.
Es muß auch einmal gesagt werden, daß ein Publikum, welches zwar das polyphone
Quintett in den «Meistersingern» wundervoll zu finden geruht, aber die Fricka- und
Wotan-Brünnhilden-Szenen ablehnt, vom eigentlichen Wagner wenig ahnt. Es handelt

sich bei ihm, was nie genug betont werden kann, weniger darum, kunstvolle
Fugen oder spielerischen Ziergesang zu hören, als um das Miterleben eines Dramas.

— Ahnt der Leser, der auch nach seiner Reifeprüfung noch Goethes «Iphigenie»
liest, welche Tragödie sich im Herzen des einsam und liebelos in Kolchis bleibenden
Königs Thoas vollzieht? Nach furchtbarem innerem Kampf entläßt er Iphigenie und
Orest in ihre Heimat: «So geht!» Doch dieses kalte Wort würde den Hellenen und
Goethe und uns nicht genügen. Thoas sagt am Schluß: «Lebt wohl!» Ganz
mitgefühlt haben wir diese letzte Seite von «Iphigenie» erst, seitdem wir die Seelenqual

des Thoas mit jener Wotans zwischen dem Verdammen seiner unschuldigschuldigen

geliebten Tochter und seinem gerührten «Lebwohl» vergleichen lernten.
Brünnhild, lebe wohl — es gibt kaum etwas in der Weltdichtung aller Zeiten, das

mehr ergriffe als das Einsetzen ff diminuendo poco a poco pp der Abschieds- und
Schlummermelodie gegen Ende der «Walküre». Dieses wundervolle Werk, Leser,
kannst Du bald hier hören. Kann es für Dich ein schöneres, größeres Erlebnis
geben? Komm nach Zürich!

Vor genau hundert Jahren dichtete Wagner die «Walküre», und zwar hier,
im damaligen Fluntern. Unser Stadttheater wird diese Erinnerung würdig feiern.
Wir hoffen auf eine ungekürzte Aufführung des herrlichen Werkes und wissen zum
voraus, daß es, mit Furtwängler als Dirigent, mit Hartmann als Regisseur, in sehr

guter Besetzung der Hauptrollen, alle begeistern wird. Seitdem sogar Bayreuth
problematisch wird und das Gesamtkunstwerk fraglich werden läßt, kann Zürich als
das ursprünglich von Wagner gewollte Muster gelten. Möge nur Helene Werth als
Sieglinde noch die Kraft finden, den gewaltigen Übergang aus tiefstem Leid und
aus Todessehnsucht zu jubelnder Lebenshoffnung — Sieglinde wird Mutter des
wirklich freien Helden — darzustellen. Ihr Dank für Brünnhilde wird als
«Liebeserlösung» erst wieder über Walhall- und Rheinklängen am Ende der
«Götterdämmerung ertönen und dort wie ein erster Atem aus einer bessern Welt den
«Ring» schließen.

Karl Alfons Meyer


	Kulturelle Umschau

