Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 3

Artikel: Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glarus und Zug 600 Jahre im Bunde der Eidgenossen 163

Diamme des Kanals und schenkte den umliegenden Landschaften Ge-
sundheit und Neuland zu frischem Schaffen.

Die Verbundenheit aller eidgendssischen Bundesglieder ist eine
doppelte. Direkte Beziehungen fiihren sie zueinander, ihre Interessen
oder Rivalititen begegnen sich, Waren und Leistungen tauschen sie
untereinander in freiem Wettbewerb aus, dann aber treten sie wieder
zusammen als Glieder des einen Ganzen, das durch sie gewachsen ist

und lebt, durch das sie allein in starker Gemeinschaft verbunden
bleiben.

DIE PHILOSOPHIE DER ANTIKE UND DIE
EXISTENZPHILOSOPHIE

VON OLOF GIGON

Das philosophische Denken entsteht zuerst am Ungewdhnlichen
und sucht das Ungewdhnliche. Es strebt aus dem allbekannten Um-
kreis des menschlichen Daseins hinaus zu den Dingen, die «ganz
anders» sind. Dies nicht nur darum, weil solche Dinge der Erkli-
rung bediirfen und weil der Mensch durch das Fremde beunruhigt
wird und das Verlangen hat, es sich durch Interpretation vertraut
zu machen; sondern vor allem auch darum, weil ein solches Fragen
nach einem «Ganz Anderen» den Fragenden selbst aus der Alltig-
lichkeit herausnimmt. Wer sich mit dem Ungewéhnlichen denkend
und forschend beschiiftigt, scheint glauben zu diirfen, dafd er selbst
in gewisser Weise zu Ungewdhnlichem berufen sei.

Dieses Ungewdhnliche, das gesucht wird, zeigt sich in der dlte-
sten europiischen Philosophie, der sogenannten ionischen Natur-
philosophie des sechsten Jahrhunderts v. Chr., in zwei Formen. Es
ist erstens das in Zeit und Raum Fernste: das, was am Anfang da
war, lingst bevor es den vielgestaltig bewegten Kosmos gab, in dem
wir zuhause sind, und das, was am Rande des Kosmos als ein Voll-
kommenes zu oberst und zu #uflerst vorhanden ist und ihn ganz
umschlief3t. Zweitens richtet sich das Denken auf das Paradoxe, das
aus dem selbstverstindlichen Ablauf der Dinge herausfillt. Da wer-
den denn mit Vorliebe einzelne seltene und abgelegene Erschei-



164 Olof Gigon

nungen wie Erdbeben, Finsternisse, die Niliiberschwemmungen und
dergleichen untersucht.

Diese friiheste Philosophie beansprucht ausdriicklich, von allem
zu reden. Sie tut es auch, doch so, dafl von allem die Rede ist
aufler Einem: dem, was die tigliche Umwelt und das tigliche
Verhalten des Menschen ausmacht. Der Gegenstand der Philosophie
ist (und bleibt grundsiitzlich bis an das Ende der antiken Philo-
sophie) das «Andere», der «Grenzfall>. Uber das Alltigliche als
solches hat keiner philosophiert.

Doch die Form dieses Anderen wandelt sich. Auf dem Hohe-
punkt der friihgriechischen Philosophie tritt als Inbegriff dessen,
was dem Menschen im gewohnten Dasein niemals und nirgends be-
gegnet, an die Stelle des raumzeitlich Fernen und Seltenen das
Seiende. Kosmogonie und Meteorologie konvergieren zur Ontologie.
Es ist von entscheidender Bedeutung, daf} bei den Griechen der Be-
griff des Seins auf diesem Wege gewonnen wird. Unter diesem Be-
griff wird verstanden das Urspriingliche und damit sowohl das Eine
wie auch das Dauerhafte und Ewige. Denn der Anfang des Kosmos
ist einer und steht als einer der uniibersehbaren Vielheit der uns
vertrauten Welt gegeniiber; und was am Anfang ist, ist zugleich
das Fortdauernde und sich selbst gleich Beharrende; es hebt sich aufs
grellste ab von unserer Welt, in der sich alles wandelt und nichts
mit sich selbst identisch bleibt. Immer aber ist das Sein gegen-
stindlich gedacht als eine fiir sich vorhandene Welt, die sich der
Geist zwar bei seltenen Gelegenheiten vergegenwiirtigen kann, die
aber an sich gerade niemals gegenwirtig ist.

Die klassische griechische Philosophie ist die Auseinandersetzung
mit diesem Begriff des Seins. Sie vollzieht sich in mehreren Be-
wegungen.

Vor allem zeigt sich, daf das Sein als das radikal Ferne, das
radikal unserer menschlichen Erfahrungswelt Entgegengesetzte nicht
festgehalten werden kann. Genau besehen hat zwar kein antiker
Philosoph geleugnet, daf3 das Sein in der Tat so sein miifite, wie
es gesagt wurde: ewig, eines, unwandelbar mit sich selbst gleich.
Aber dieses Sein ist in zu grofler Ferne. Es ist nicht erreichbar.
Es scheint keine Beziehung zwischen ihm und unserer sichtbaren
Welt moglich zu sein. So vollzieht sich gewissermaf’en ein erster
Riickzug. Da das eine Sein nicht faflbar ist, so bleibt uns nur ein
Sein, das zwar ewig ist, aber zersplittert in eine Vielheit. Dieses
vielheitlich gewordene Sein kann nun immerhin als echter Ursprung
unserer Welt begreifbar gemacht werden; sei es, da® es die Gestalt
von unendlich vielen unteilbaren Einheiten annimmt, aus deren
Komposition unsere Welt entsteht, sei es, daf® es als eine Welt von
Urbildern existiert, denen unsere Welt nachgebildet ist. Daf® es viel-



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 165

fach zu einem zweiten Riickzug kommt mit der Feststellung, der
menschliche Geist vermége iiberhaupt in keiner Weise zum Sein vor-
zudringen, sei nur eben angedeutet.

In andern Richtungen aber befestigt sich der Begriff des Seins.
Da ist zunichst dies: das Sein ist von Haus aus als das zeitriumlich
Fernste zu verstehen. Dann ist es nicht so merkwiirdig, wenn in
den Worten der Philosophen der Begriff des Seins in eine eigen-
tiimliche Beziehung tritt zum religiosen Begriff des Jenseitigen. Das
.Jenseits ist das Sein, der Philosophierende wird identisch mit dem
im religiosen Sinne Reinen, und der Lohn, der den Reinen erwartet,
ist nichts anderes als die vollkommene Erkenntnis des Seins.

Der Umgang mit dem Sein wird damit erst recht zu einem Auf-
enthalt im Abgelegensten, zu einer Entfernung, wenn nicht gar zu
einer Flucht aus dem alltiiglichen Dasein. Der Philosoph wird dem
Gewohnten vollig entfremdet und vor allem: sofern sich das Handeln
notwendig im Raume des alltiglichen Hier und Jetzt abspielt, wird
der Philosoph auch das Handeln aufgeben. Denn dem Sein als dem
jenseitig Fernsten gegeniiber gibt es kein Handeln, es sei denn
im Sinne einer Konzentration auf die reine Erkenntnis. Jedem Leser
von Platons Dialogen ist diese gegenseitige Durchdringung von onto-
logischen und religiosen Kategorien bekannt; man muf} sich aber
klar machen, wie wenig selbstverstiindlich dies im Grunde ist.

Platon ist es immerhin auch, der am entschiedensten versucht
hat, das Handeln des Menschen mit dem Sein zu verkniipfen, also
das Nichste und das Fernste ausdriicklich aneinander zu binden. Er
tut es mit dem Begriff des Guten, dem Zentralbegriff seiner Philo-
sophie: das Gute ist eines, ewig und unwandelbar mit sich selbst
identisch wie das Sein, das Urbild von allem, was im tiiglichen Ver-
halten gut heif3t. Doch ist es Platon selbst bewuf3t gewesen, daf® der
Versuch solcher Verkniipfung von vornherein scheitern mufte: das
als Sein bestimmte Gute bleibt faktisch in derselben Ferne wie das
Sein als solches. Es ist nicht fihig, ins konkrete Dasein einzugreifen.

Endlich: das Sein als unwandelbar mit sich selbst Identisches
und Ewiges wird zum Gegenstand dessen, was seit Platon in einem
eminenten und ausschliefflichen Sinne «Wissenschaft» heifdt. Nur
vom Unwandelbaren gibt es Wissenschaft. Das ist ein Satz, der seit
Platon fiir die Antike unverriickbar feststeht. Gestiitzt wird dieser
Satz in bezeichnender Weise durch die Reflexion iiber die Sprache.
In der Sprache findet sich das gemeinte Unwandelbare wieder. Das
Wort «Pferd» enthilt etwas, was iiberall und im wesentlichen immer
gleich verstanden wird und insofern in seinem Kern ein Seiendes
bezeichnen muf}. Allerdings wird gerade da der «Seinsgehalt» sehr
bald abgebaut. Das im sprachlichen Begriff zuerst entdeckte Sei-
ende verblaf’t in ein blofles Allgemeines, freilich ein Allgemeines,



166 Olof Gigon

das auch so den Rang beibehiilt, als ein Unwandelbares der einzige
Gegenstand der Wissenschaft zu sein.

Damit sei unser Uberblick geschlossen. Auf drei Momente kam
es uns vor allem an: einmal, da’ der antike Begriff des Seins an
der Kosmologie gewonnen wurde und schon insofern strikte gegen-
stindlich bleibt. Zweitens, daf} er sich am Ende der geschilderten
Entwicklung vor allem mit dem Begriff des Unwandelbaren und All-
gemeinen verbindet und als solcher zum Gegenstand der Wissen-
schaft als der hochsten und eigentlichen Erkenntnisform wird. End-
lich, dafy auch dort, wo das Sein als solches und spiiter die Wissen-
schaft wieder preisgegeben wird, dies grundsétzlich nur einen Riick-
zug bedeutet, einen agnostischen Verzicht auf Moglichkeiten, die dem
Menschen verschlossen bleiben, und nicht etwa das Vordringen eines
neuen Verstindnisses von Sein und Erkenntnis.

Hier darf nun unser Vergleich einsetzen. Wir sind uns dariiber
vollig im klaren, wie anfechtbar jedes Vergleichen im geschicht-
lichen Raume ist, doppelt anfechtbar in der Form einer fliichtigen
Skizze, und erst recht, wenn wir bedenken, daf} also ein grofles ab-
geschlossenes Gebilde verglichen werden soll mit einem andern, das
erst im Beginn seines Werdens steht. Denn dies sei gleich von vorn-
herein als unsere Uberzeugung ausgesprochen: was heute in einer
Reihe verschiedener philosophischer Observanzen unter dem Namen
der Existenzphilosophie zusammengefaf’t werden kann, betrachten
wir keineswegs als etwas bereits Vollendetes. Es scheint sich uns
vielmehr um einen Anfang zu handeln, iiber den es méglich und
notwendig ist hinauszukommen. Mit dieser Behauptung halten wir
uns gleichzeitig (verwegen genug) fiir legitimiert, eine Diskussion
mit den einzelnen Observanzen der Existenzphilosophie zu unter-
lassen. Wir versuchen, die Sache selbst zu charakterisieren.

Im Mittelpunkt der Existenzphilosophie steht, nicht anders als
in der antiken Philosophie, das Sein. Und fiir die eine wie fiir die
andere ist das Sein in Wahrheit ein Fernstes und Seltenstes. Wenn
aber fiir die Antike das Sein als ein am Rande der Gegenstandswelt
Vorhandenes zu entdecken und zu erforschen ist, so ist es fiir die
Existenzphilosophie etwas, das der Mensch handelnd zu verwirklichen
hat. Es gehort also dem Bereich des Handelns an als sein «dufSerster
Rand», als der Gehalt seiner Unbedingtheit. Hieraus ergibt sich alles
Weitere. Das Sein ist in keinem Sinne ein verfiighar Vorhandenes;
es ist auch nichts, was endgiiltig erworben werden konnte. Es kann
nur da und dort selten und voriibergehend in die Wirklichkeit ein-
treten. Es ist auch in keinem Sinne etwas Allgemeines; denn ver-
wirklicht wird es nur durch den Einzelnen dort, wo er am meisten
und am unverwechselbarsten er selbst ist. So wird jede Verwirk-
lichung des Seins eine andere und einmalige Gestalt annehmen. Dar-



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 167

aus folgt, dal® die Existenzphilosophie zweifellos das Gegenteil von
einer Wissenschaft im antiken Sinne darstellt. Sie kann vom Sein,
das sie so begreift, nichts Allgemeines aussagen. Die einzige Wissen-
schaft, der sie nahe steht, ist die Geschichte als die Wissenschaft,
die das Handeln vergangener Menschen in seiner immer wieder neuen
Einmaligkeit zu begreifen sucht. Es ist aber kein Zufall, daf} die
antike Philosophie gerade mit der Geschichte nicht eben viel anzu-
fangen wufdte; ihr war die Naturwissenschaft mit ihrem immer
wiederkehrenden Tatsachenmaterial bedeutend vertrauter. Umge-
kehrt wiederum hat es in der europiischen Geschichte bisher wohl
kaum eine Philosophie gegeben, der das naturwissenschaftliche
Denken so fremd ist wie die Existenzphilosophie.

Um noch einen Schritt weiter zu gehen: wenn das Sein etwas
ist, was als ein Einzelnes durch den Einzelnen zu verwirklichen ist,
so stellt sich die Frage, wie man iiberhaupt vom Sein reden kann.
Jedenfalls kann die Sprache, deren Material mit Notwendigkeit das
verfiighare Allgemeine ist, es nicht angemessen bewiltigen. Es bleibt
ausschlieBlich der Weg der «indirekten Aussage»: der Bereich des
Gemeinten wird gewissermaflen von auflen umgrenzt, die Mitte selbst
bleibt unaussprechbar. Man kann im Hinblick darauf sehr wohl sagen,
daf} sich die Auﬁerungsform der Existenzphilosophie in dem Mafie
der Dichtung nihert, als sie sich von der Wissenschaft im antiken
Sinne entfernt.

Zu den wesentlichsten Begriffen der Existenzphilosophie gehort
derjenige der Freiheit. Nur frei handelnd kann der Einzelne das
Sein verwirklichen, und dieses selbst ist in einer gewissen Weise -
frei, sich dem Handelnden zu eréffnen oder zu verschlieffen. Wenn
der Ausdruck nicht etwas milverstindlich wire, diirfte man be-
haupten, daf} die Existenzphilosophie hinter dem, was sie Sein nennt,
keinen Gegenstand sieht, der allgemeingiiltig beschreibbar wiire, son-
dern eine Person, die dem, der sie sucht, entgegenkommt oder auch
nicht.

Es bedarf keiner langen Ausfiihrungen, um zu zeigen, daf} eine
so aufgefafite Existenzphilosophie den duflersten Gegensatz zu allen
Intentionen der antiken Philosophie darstellt. Gemeinsam ist wirk-
lich nur der Ansatz: das Suchen eines Seins, das nur als ein «ganz
Anderes» weit ab von allem alltiglichen Dasein gefunden werden
kann. Dariiber hinaus ist die Verschiedenheit unaufhebbar. Schein-
bare Ahnlichkeiten sind allerdings in recht ansehnlicher Zahl vor-
handen. Aber sie diirfen nicht tiuschen. Wo fiir die antike Philo-
sophie das Sein ins Unerkennbare entweicht, so liegt es nicht daran,
da® es eben nur als Einzelnes durch den Einzelnen zu verwirklichen
ist, sondern daran, daf} die menschliche Natur nicht hinléinglich mit
Erkenntniskriften ausgeriistet ist; und wenn die antike Philosophie



168 Olof Gigon

vom Handeln spricht, so meint sie nicht eine unbedingte Freiheit,
sondern ein Erfiillen bestimmter, aus der menschlichen Natur all-
gemeingiiltig ableitbarer Gesetze.

Es bleibt aber iiberlegenswert, woher eigentlich dieser funda-
mentale Gegensatz kommt.

Uns scheint, dafy in der Existenzphilosophie unverkennbar zwei
Komponenten aufs stirkste (und durchaus legitim) wirksam sind.
Das eine ist eine religiose Komponente. Sie trafen wir schon in der
Antike dort, wo das Sein der Ontologie die Ziige eines Jenseits der
Religion annimmt. Hier dagegen nimmt das Sein die Ziige des Geistes
an, der «weht, wo er will>. Wie der Geist dem Einzelnen den Glau-
ben in der Weise und zu der Zeit gibt, die er will, und wie der
Einzelne dann, fiir diesen Geist sich entscheidend, Zeugnis ablegt,
so ist letzten Endes auch die Verwirklichung des Seins zu verstehen,
von der die Existenzphilosophie spricht. Oder wenn das etwas zu
viel gesagt ist: ohne diese religiose und genauer: reformatorische
Komponente wird die Existenzphilosophie in allen ihren Observanzen
(so paradox das scheinen mag) schwerlich zureichend verstanden
werden kénnen.

Die andere Komponente ist, zugespitzt formuliert, das Problem
der Technik. Wir meinen folgendes. Fiir die Antike ist der Gegen-
stand der Wissenschaft wie der Philosophie das Allgemeine. In dem,
was immer und iiberall als Wesen oder als Gesetz giiltig ist, glaubt
sie gewissermallen das Ewige zu fassen. Denn das Alltéigliche ist das
Wandelbare; doch nur was sich wiederholt und gleich bleibt, weist auf
das Sein. Dies ist eine Uberzeugung, die auf einer bestimmten Er-
fahrung der Situation des Menschen beruht. Von einer durchaus
andern Erfahrung geht die Existenzphilosophie aus. Dafl gewisse
Erscheinungen sich wiederholen und als allgemeines Gesetz formu-
liert werden konnen, weist gerade nicht auf das Sein, sondern ist
lediglich die Vorbedingung dafiir, da® der Mensch seine Umwelt
technisch zu beherrschen und zu benutzen vermag. Das Symbol der
unaufhorlichen absoluten Wiederholung ist die Maschine. Das Sein
hingegen ist das, was immer wieder anders und einmalig durch den
Einzelnen Wirklichkeit wird. Fir die Antike ist das allgemeine Ge-
setz ewig, die Ausnahme dagegen dem Zufall nahe, den es in der
Verginglichkeit geben kann. Fiir die Existenzphilosophie dagegen
ist das Allgemeine der Inbegriff der Diesseitigkeit und die Aus-
nahme der Ausblick auf das Sein.

So verbinden sich in einer geschichtlich wahrhaft unvorherseh-
baren Weise das reformatorische Verstindnis des Glaubens und die
Erfahrung der Technik zu einem Ganzen, aus dem die Existenz-
philosophie méglich wurde; und vor allem: von hier aus wird der
eminent unantike Charakter der Existenzphilosophie wohl begreiflich.



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 169

Es wiire eine zwar schon vielfach erorterte, aber von unserm
Gesichtspunkt her besonders fesselnde Nebenfrage, weshalb die
Antike denn die Technik in dem wesentlichen modernen Sinne nicht
hervorgebracht hat. Dazu nur das Eine, das uns zum Anfang un-
serer Skizze zuriickfiihrt: in der Antike gilt es nicht nur von der
Philosophie, daf? ihre Aufmerksamkeit vorzugsweise, wenn nicht aus-
schlieBlich dem Fernsten und Seltensten zugewandt ist, sondern in
einem bestimmten Sinne von der Wissenschaft iiberhaupt. Sie regi-
striert das Alltigliche, ohne es niiher zu befragen. Um nur ein ein-
ziges kapitales Problem anzudeuten: in der ganzen Antike gelten
Erde, Wasser, Luft und Feuer als elementare Bestandteile des Kos-
mos. Sie werden nach einigen ganz allgemeinen Kategorien be-
schrieben und zusammengeordnet, und das geniigt. Sie gehoren zu
sehr dem vertrauten Umweltbereich des Menschen an, als da® man
sich linger bei ihnen aufhalten miif3te.

Natiirlich kommen andere Momente dazu, die eine Entwicklung
der Technik entscheidend hemmen: das Fehlen exakter Methoden
der Analyse und Statistik auf der einen, das mangelnde Interesse
an der Perfektionierung der iuflern Lebensbedingungen auf der
andern Seite. Aber daneben fillt doch ins Gewicht, daf} der antike
Geist im ganzen ein zu eindeutig philosophischer war. Das Sein als
das Fernste hielt ihn fest. Und darin wenigstens ist wiederum die
Existenzphilosophie der Antike treu geblieben.



	Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie

