
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 3

Artikel: Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glarus und Zug 600 Jahre im Bunde der Eidgenossen 163

Dämme des Kanals und schenkte den umliegenden Landschaften
Gesundheit und Neuland zu frischem Schaffen.

Die Verbundenheit aller eidgenössischen Bundesglieder ist eine
doppelte. Direkte Beziehungen führen sie zueinander, ihre Interessen
oder Rivalitäten begegnen sich, Waren und Leistungen tauschen sie
untereinander in freiem Wettbewerb aus, dann aber treten sie wieder
zusammen als Glieder des einen Ganzen, das durch sie gewachsen ist
und lebt, durch das sie allein in starker Gemeinschaft verbunden
bleiben.

DIE PHILOSOPHIE DER ANTIKE UND DIE
EXISTENZPHILOSOPHIE

VON OLOF GIGON

Das philosophische Denken entsteht zuerst am Ungewöhnlichen
und sucht das Ungewöhnliche. Es strebt aus dem allbekannten
Umkreis des menschlichen Daseins hinaus zu den Dingen, die «ganz
anders» sind. Dies nicht nur darum, weil solche Dinge der Erklärung

bedürfen und weil der Mensch durch das Fremde beunruhigt
wird und das Verlangen hat, es sich durch Interpretation vertraut
zu machen; sondern vor allem auch darum, weil ein solches Fragen
nach einem «Ganz Anderen» den Fragenden selbst aus der
Alltäglichkeit herausnimmt. Wer sich mit dem Ungewöhnlichen denkend
und forschend beschäftigt, scheint glauben zu dürfen, daß er selbst
in gewisser Weise zu Ungewöhnlichem berufen sei.

Dieses Ungewöhnliche, das gesucht wird, zeigt sich in der ältesten

europäischen Philosophie, der sogenannten ionischen
Naturphilosophie des sechsten Jahrhunderts v. Chr., in zwei Formen. Es

ist erstens das in Zeit und Raum Fernste: das, was am Anfang da

war, längst bevor es den vielgestaltig bewegten Kosmos gab, in dem
wir zuhause sind, und das, was am Rande des Kosmos als ein
Vollkommenes zu oberst und zu äußerst vorhanden ist und ihn ganz
umschließt. Zweitens richtet sich das Denken auf das Paradoxe, das

aus dem selbstverständlichen Ablauf der Dinge herausfällt. Da werden

denn mit Vorliebe einzelne seltene und abgelegene Erschei-



164 Olof Gigon

nungen wie Erdbeben, Finsternisse, die Nilüberschwemmungen und
dergleichen untersucht.

Diese früheste Philosophie beansprucht ausdrücklich, von allem
zu reden. Sie tut es auch, doch so, daß von allem die Rede ist
außer Einem: dem, was die tägliche Umwelt und das tägliche
Verhalten des Menschen ausmacht. Der Gegenstand der Philosophie
ist (und bleibt grundsätzlich bis an das Ende der antiken
Philosophie) das «Andere», der «Grenzfall», über das Alltägliche als
solches hat keiner philosophiert.

Doch die Form dieses Anderen wandelt sich. Auf dem Höhepunkt

der frühgriechischen Philosophie tritt als Inbegriff dessen,
was dem Menschen im gewohnten Dasein niemals und nirgends
begegnet, an die Stelle des raumzeitlich Fernen und Seltenen das
Seiende. Kosmogonie und Meteorologie konvergieren zur Ontologie.
Es ist von entscheidender Bedeutung, daß bei den Griechen der
Begriff des Seins auf diesem Wege gewonnen wird. Unter diesem
Begriff wird verstanden das Ursprüngliche und damit sowohl das Eine
wie auch das Dauerhafte und Ewige. Denn der Anfang des Kosmos
ist einer und steht als einer der unübersehbaren Vielheit der uns
vertrauten Welt gegenüber; und was am Anfang ist, ist zugleich
das Fortdauernde und sich selbst gleich Beharrende ; es hebt sich aufs
grellste ab von unserer Welt, in der sich alles wandelt und nichts
mit sich selbst identisch bleibt. Immer aber ist das Sein
gegenständlich gedacht als eine für sich vorhandene Welt, die sich der
Geist zwar bei seltenen Gelegenheiten vergegenwärtigen kann, die
aber an sich gerade niemals gegenwärtig ist.

Die klassische griechische Philosophie ist die Auseinandersetzung
mit diesem Begriff des Seins. Sie vollzieht sich in mehreren
Bewegungen.

Vor allem zeigt sich, daß das Sein als das radikal Ferne, das
radikal unserer menschlichen Erfahrungswelt Entgegengesetzte nicht
festgehalten werden kann. Genau besehen hat zwar kein antiker
Philosoph geleugnet, daß das Sein in der Tat so sein müßte, wie
es gesagt wurde: ewig, eines, unwandelbar mit sich selbst gleich.
Aber dieses Sein ist in zu großer Ferne. Es ist nicht erreichbar.
Es scheint keine Beziehung zwischen ihm und unserer sichtbaren
Welt möglich zu sein. So vollzieht sich gewissermaßen ein erster
Rückzug. Da das eine Sein nicht faßbar ist, so bleibt uns nur ein
Sein, das zwar ewig ist, aber zersplittert in eine Vielheit. Dieses
vielheitlich gewordene Sein kann nun immerhin als echter Ursprung
unserer Welt begreifbar gemacht werden; sei es, daß es die Gestalt
von unendlich vielen unteilbaren Einheiten annimmt, aus deren
Komposition unsere Welt entsteht, sei es, daß es als eine Welt von
Urbildern existiert, denen unsere Welt nachgebildet ist. Daß es viel-



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 165

fach zu einem zweiten Rückzug kommt mit der Feststellung, der
menschliche Geist vermöge überhaupt in keiner Weise zum Sein
vorzudringen, sei nur eben angedeutet.

In andern Richtungen aber befestigt sich der Begriff des Seins.
Da ist zunächst dies: das Sein ist von Haus aus als das zeiträumlich
Fernste zu verstehen. Dann ist es nicht so merkwürdig, wenn in
den Worten der Philosophen der Begriff des Seins in eine
eigentümliche Beziehung tritt zum religiösen Begriff des Jenseitigen. Das
Jenseits ist das Sein, der Philosophierende wird identisch mit dem
im religiösen Sinne Reinen, und der Lohn, der den Reinen erwartet,
ist nichts anderes als die vollkommene Erkenntnis des Seins.

Der Umgang mit dem Sein wird damit erst recht zu einem
Aufenthalt im Abgelegensten, zu einer Entfernung, wenn nicht gar zu
einer Flucht aus dem alltäglichen Dasein. Der Philosoph wird dem
Gewohnten völlig entfremdet und vor allem : sofern sich das Handeln
notwendig im Räume des alltäglichen Hier und Jetzt abspielt, wird
der Philosoph auch das Handeln aufgeben. Denn dem Sein als dem
jenseitig Fernsten gegenüber gibt es kein Handeln, es sei denn
im Sinne einer Konzentration auf die reine Erkenntnis. Jedem Leser
von Piatons Dialogen ist diese gegenseitige Durchdringung von onto-
logischen und religiösen Kategorien bekannt; man muß sich aber
klar machen, wie wenig selbstverständlich dies im Grunde ist.

Piaton ist es immerhin auch, der am entschiedensten versucht
hat, das Handeln des Menschen mit dem Sein zu verknüpfen, also
das Nächste und das Fernste ausdrücklich aneinander zu binden. Er
tut es mit dem Begriff des Guten, dem Zentralbegriff seiner
Philosophie: das Gute ist eines, ewig und unwandelbar mit sich selbst
identisch wie das Sein, das Urbild von allem, was im täglichen
Verhalten gut heißt. Doch ist es Piaton selbst bewußt gewesen, daß der
Versuch solcher Verknüpfung von vornherein scheitern mußte: das
als Sein bestimmte Gute bleibt faktisch in derselben Ferne wie das
Sein als solches. Es ist nicht fähig, ins konkrete Dasein einzugreifen.

Endlich: das Sein als unwandelbar mit sich selbst Identisches
und Ewiges wird zum Gegenstand dessen, was seit Piaton in einem
eminenten und ausschließlichen Sinne «Wissenschaft» heißt. Nur
vom Unwandelbaren gibt es Wissenschaft. Das ist ein Satz, der seit
Piaton für die Antike unverrückbar feststeht. Gestützt wird dieser
Satz in bezeichnender Weise durch die Reflexion über die Sprache.
In der Sprache findet sich das gemeinte Unwandelbare wieder. Das
Wort «Pferd» enthält etwas, was überall und im wesentlichen immer
gleich verstanden wird und insofern in seinem Kern ein Seiendes
bezeichnen muß. Allerdings wird gerade da der «Seinsgehalt» sehr
bald abgebaut. Das im sprachlichen Begriff zuerst entdeckte
Seiende verblaßt in ein bloßes Allgemeines, freilich ein Allgemeines,



166 Olof Gigon

das auch so den Rang beibehält, als ein Unwandelbares der einzige
Gegenstand der Wissenschaft zu sein.

Damit sei unser Überblick geschlossen. Auf drei Momente kam
es uns vor allem an: einmal, daß der antike Begriff des Seins an
der Kosmologie gewonnen wurde und schon insofern strikte
gegenständlich bleibt. Zweitens, daß er sich am Ende der geschilderten
Entwicklung vor allem mit dem Begriff des Unwandelbaren und
Allgemeinen verbindet und als solcher zum Gegenstand der Wissenschaft

als der höchsten und eigentlichen Erkenntnisform wird. Endlich,

daß auch dort, wo das Sein als solches und später die Wissenschaft

wieder preisgegeben wird, dies grundsätzlich nur einen Rückzug

bedeutet, einen agnostischen Verzicht auf Möglichkeiten, die dem
Menschen verschlossen bleiben, und nicht etwa das Vordringen eines
neuen Verständnisses von Sein und Erkenntnis.

Hier darf nun unser Vergleich einsetzen. Wir sind uns darüber
völlig im klaren, wie anfechtbar jedes Vergleichen im geschichtlichen

Räume ist, doppelt anfechtbar in der Form einer flüchtigen
Skizze, und erst recht, wenn wir bedenken, daß also ein großes
abgeschlossenes Gebilde verglichen werden soll mit einem andern, das
erst im Beginn seines Werdens steht. Denn dies sei gleich von
vornherein als unsere Überzeugung ausgesprochen: was heute in einer
Reihe verschiedener philosophischer Observanzen unter dem Namen
der Existenzphilosophie zusammengefaßt werden kann, betrachten
wir keineswegs als etwas bereits Vollendetes. Es scheint sich uns
vielmehr um einen Anfang zu handeln, über den es möglich und
notwendig ist hinauszukommen. Mit dieser Behauptung halten wir
uns gleichzeitig (verwegen genug) für legitimiert, eine Diskussion
mit den einzelnen Observanzen der Existenzphilosophie zu
unterlassen. Wir versuchen, die Sache selbst zu charakterisieren.

Im Mittelpunkt der Existenzphilosophie steht, nicht anders als
in der antiken Philosophie, das Sein. Und für die eine wie für die
andere ist das Sein in Wahrheit ein Fernstes und Seltenstes. Wenn
aber für die Antike das Sein als ein am Rande der Gegenstandswelt
Vorhandenes zu entdecken und zu erforschen ist, so ist es für die
Existenzphilosophie etwas, das der Mensch handelnd zu verwirklichen
hat. Es gehört also dem Bereich des Handelns an als sein «äußerster
Rand», als der Gehalt seiner Unbedingtheit. Hieraus ergibt sich alles
Weitere. Das Sein ist in keinem Sinne ein verfügbar Vorhandenes;
es ist auch nichts, was endgültig erworben werden könnte. Es kann
nur da und dort selten und vorübergehend in die Wirklichkeit
eintreten. Es ist auch in keinem Sinne etwas Allgemeines; denn
verwirklicht wird es nur durch den Einzelnen dort, wo er am meisten
und am unverwechselbarsten er selbst ist. So wird jede Verwirklichung

des Seins eine andere und einmalige Gestalt annehmen. Dar-



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 167

aus folgt, daß die Existenzphilosophie zweifellos das Gegenteil von
einer Wissenschaft im antiken Sinne darstellt. Sie kann vom Sein,
das sie so begreift, nichts Allgemeines aussagen. Die einzige Wissenschaft,

der sie nahe steht, ist die Geschichte als die Wissenschaft,
die das Handeln vergangener Menschen in seiner immer wieder neuen
Einmaligkeit zu begreifen sucht. Es ist aber kein Zufall, daß die
antike Philosophie gerade mit der Geschichte nicht eben viel
anzufangen wußte; ihr war die Naturwissenschaft mit ihrem immer
wiederkehrenden Tatsachenmaterial bedeutend vertrauter. Umgekehrt

wiederum hat es in der europäischen Geschichte bisher wohl
kaum eine Philosophie gegeben, der das naturwissenschaftliche
Denken so fremd ist wie die Existenzphilosophie.

Um noch einen Schritt weiter zu gehen: wenn das Sein etwas
ist, was als ein Einzelnes durch den Einzelnen zu verwirklichen ist,
so stellt sich die Frage, wie man überhaupt vom Sein reden kann.
Jedenfalls kann die Sprache, deren Material mit Notwendigkeit das

verfügbare Allgemeine ist, es nicht angemessen bewältigen. Es bleibt
ausschließlich der Weg der «indirekten Aussage»: der Bereich des
Gemeinten wird gewissermaßen von außen umgrenzt, die Mitte selbst
bleibt unaussprechbar. Man kann im Hinblick darauf sehr wohl sagen,
daß sich die Äußerungsform der Existenzphilosophie in dem Maße
der Dichtung nähert, als sie sich von der Wissenschaft im antiken
Sinne entfernt.

Zu den wesentlichsten Begriffen der Existenzphilosophie gehört
derjenige der Freiheit. Nur frei handelnd kann der Einzelne das
Sein verwirklichen, und dieses selbst ist in einer gewissen Weise
frei, sich dem Handelnden zu eröffnen oder zu verschließen. Wenn
der Ausdruck nicht etwas mißverständlich wäre, dürfte man
behaupten, daß die Existenzphilosophie hinter dem, was sie Sein nennt,
keinen Gegenstand sieht, der allgemeingültig beschreibbar wäre,
sondern eine Person, die dem, der sie sucht, entgegenkommt oder auch
nicht.

Es bedarf keiner langen Ausführungen, um zu zeigen, daß eine
so aufgefaßte Existenzphilosophie den äußersten Gegensatz zu allen
Intentionen der antiken Philosophie darstellt. Gemeinsam ist wirklich

nur der Ansatz: das Suchen eines Seins, das nur als ein «ganz
Anderes» weit ab von allem alltäglichen Dasein gefunden werden
kann. Darüber hinaus ist die Verschiedenheit unaufhebbar. Scheinbare

Ähnlichkeiten sind allerdings in recht ansehnlicher Zahl
vorhanden. Aber sie dürfen nicht täuschen. Wo für die antike
Philosophie das Sein ins Unerkennbare entweicht, so liegt es nicht daran,
daß es eben nur als Einzelnes durch den Einzelnen zu verwirklichen
ist, sondern daran, daß die menschliche Natur nicht hinlänglich mit
Erkenntniskräften ausgerüstet ist; und wenn die antike Philosophie



168 Olof Gigon

vom Handeln spricht, so meint sie nicht eine unbedingte Freiheit,
sondern ein Erfüllen bestimmter, aus der menschlichen Natur
allgemeingültig ableitbarer Gesetze.

Es bleibt aber überlegenswert, woher eigentlich dieser
fundamentale Gegensatz kommt.

Uns scheint, daß in der Existenzphilosophie unverkennbar zwei
Komponenten aufs stärkste (und durchaus legitim) wirksam sind.
Das eine ist eine religiöse Komponente. Sie trafen wir schon in der
Antike dort, wo das Sein der Ontologie die Züge eines Jenseits der
Religion annimmt. Hier dagegen nimmt das Sein die Züge des Geistes

an, der «weht, wo er will». Wie der Geist dem Einzelnen den Glauben

in der Weise und zu der Zeit gibt, die er will, und wie der
Einzelne dann, für diesen Geist sich entscheidend, Zeugnis ablegt,
so ist letzten Endes auch die Verwirklichung des Seins zu verstehen,
von der die Existenzphilosophie spricht. Oder wenn das etwas zu
viel gesagt ist: ohne diese religiöse und genauer: reformatorische
Komponente wird die Existenzphilosophie in allen ihren Observanzen
(so paradox das scheinen mag) schwerlich zureichend verstanden
werden können.

Die andere Komponente ist, zugespitzt formuliert, das Problem
der Technik. Wir meinen folgendes. Für die Antike ist der Gegenstand

der Wissenschaft wie der Philosophie das Allgemeine. In dem,
was immer und überall als Wesen oder als Gesetz gültig ist, glaubt
sie gewissermaßen das Ewige zu fassen. Denn das Alltägliche ist das

Wandelbare; doch nur was sich wiederholt und gleich bleibt, weist auf
das Sein. Dies ist eine Überzeugung, die auf einer bestimmten
Erfahrung der Situation des Menschen beruht. Von einer durchaus
andern Erfahrung geht die Existenzphilosophie aus. Daß gewisse
Erscheinungen sich wiederholen und als allgemeines Gesetz formuliert

werden können, weist gerade nicht auf das Sein, sondern ist
lediglich die Vorbedingung dafür, daß der Mensch seine Umwelt
technisch zu beherrschen und zu benutzen vermag. Das Symbol der
unaufhörlichen absoluten Wiederholung ist die Maschine. Das Sein
hingegen ist das, was immer wieder anders und einmalig durch den
Einzelnen Wirklichkeit wird. Für die Antike ist das allgemeine
Gesetz ewig, die Ausnahme dagegen dem Zufall nahe, den es in der
Vergänglichkeit geben kann. Für die Existenzphilosophie dagegen
ist das Allgemeine der Inbegriff der Diesseitigkeit und die
Ausnahme der Ausblick auf das Sein.

So verbinden sich in einer geschichtlich wahrhaft unvorhersehbaren

Weise das reformatorische Verständnis des Glaubens und die
Erfahrung der Technik zu einem Ganzen, aus dem die
Existenzphilosophie möglich wurde; und vor allem: von hier aus wird der
eminent unantike Charakter der Existenzphilosophie wohl begreiflich.



Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie 169

Es wäre eine zwar schon vielfach erörterte, aber von unserm
Gesichtspunkt her besonders fesselnde Nebenfrage, weshalb die
Antike denn die Technik in dem wesentlichen modernen Sinne nicht
hervorgebracht hat. Dazu nur das Eine, das uns zum Anfang
unserer Skizze zurückführt: in der Antike gilt es nicht nur von der
Philosophie, daß ihre Aufmerksamkeit vorzugsweise, wenn nicht
ausschließlich dem Fernsten und Seltensten zugewandt ist, sondern in
einem bestimmten Sinne von der Wissenschaft überhaupt. Sie
registriert das Alltägliche, ohne es näher zu befragen. Um nur ein
einziges kapitales Problem anzudeuten: in der ganzen Antike gelten
Erde, Wasser, Luft und Feuer als elementare Bestandteile des Kosmos.

Sie werden nach einigen ganz allgemeinen Kategorien
beschrieben und zusammengeordnet, und das genügt. Sie gehören zu
sehr dem vertrauten Umweltbereich des Menschen an, als daß man
sich länger bei ihnen aufhalten müßte.

Natürlich kommen andere Momente dazu, die eine Entwicklung
der Technik entscheidend hemmen: das Fehlen exakter Methoden
der Analyse und Statistik auf der einen, das mangelnde Interesse
an der Perfektionierung der äußern Lebensbedingungen auf der
andern Seite. Aber daneben fällt doch ins Gewicht, daß der antike
Geist im ganzen ein zu eindeutig philosophischer war. Das Sein als
das Fernste hielt ihn fest. Und darin wenigstens ist wiederum die
Existenzphilosophie der Antike treu geblieben.


	Die Philosophie der Antike und die Existenzphilosophie

