
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Leonardo da Vinci : zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 15. April

Autor: Venturo, Lionello

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEONARDO DA VINCI
Zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 15. April

VON LIONELLO VENTUBI

Den Besucher der Uffizien in Florenz, der vor die Anbetung der
Könige von Leonardo hintritt, überraschen die dunkeln, fast
einfarbigen Tönungen, das mühsam aus dem Schatten sich
hervorringende Licht, die hastige Bewegung der Gestalten. Es scheint ihm,
als ob der Künstler nicht den Körpern, nicht den lebenden Wesen,
sondern dem Geheimnis des Seins eine plastische Augenscheinlich-
keit habe geben wollen. Ringsum, in den Bildern der florentinischen
Maler des 15. Jahrhunderts, auch wenn sie Zeitgenossen Leonardos
sind, erblickt er festgefügte Körper, hell getönt, scharf umgrenzt und
hervorgehoben, zurückhaltend in Bewegung und Gebärde, die sich den
Gläubigen in würdevoller Weise darbieten, und ruhige, sichere Energie
ausdrücken. Es fehlt ihnen nicht an schwermütigen Momenten, doch
diese verflüchtigen sich, wie es sich gehört für junge Leute, die von
Kraft und Vertrauen in die eigenen Illusionen erfüllt sind. Leonardo
ist anders: es ist, als ob er eine jahrhundertealte Lebenserfahrung
besitze, das Zeichen einer leidgeprüften Reife in sich trage und doch
von einem ungestillten Durst nach Größe bewegt werde, oder als
ob er sich in eine Art Inferno werfe, um darin die Horizonte der
Zukunft zu entdecken.

Die Anbetung der Könige ist ein unvollendetes Bild, denn, nachdem

er 1481 viele Zeichnungen ausgeführt hatte, um die verschiedenen

Gestalten und das Gesamtbild zu fixieren, begab sich Leonardo
im folgenden Jahr nach Mailand an den Hof von Lodovico il Moro.
Sehr wahrscheinlich war der junge Maler froh über den ausgezeichneten

Vorwand, um das Bild nicht zu beendigen. Er hatte darin alles
gesagt, was er zu sagen hatte; darüber hinaus hatte er einen neuen
Stil erfunden, der mit der Zeit Grundbedingung aller moderner
Kunst werden sollte. Jener Stil brauchte das Unvollendete, und die
vollendeten Werke Leonardos haben eine ganz andere Bedeutung.

Leonardo war 1452 geboren, er war also 28 Jahre alt, als er die
Anbetung der Könige begann. Er war schon in der Werkstatt Ver-
rocchios gewesen; er war seit mindestens acht Jahren als Maler
geschätzt und von Lorenzo de'Medici als solcher beachtet worden.

Sein Besuch bei Lodovico il Moro, dem Herzog von Mailand,



34 Lionello Venturi

im Jahre 1482 gibt ihm Gelegenheit, sich nicht nur als Maler,
sondern auch als Zivil-, Militär- und Wasserbau-Ingenieur, als Architekt

und Bildhauer vorzustellen.
Die zeitgenössische und auch die spätere Kritik, bis in die neuere

Zeit, war von der Anmut der Gestalten Leonardos in seinen
beendigten Werken, wie Die Madonna in der Felsengrotte, die Monna
Lisa und die Heilige Anna selbdritt, bezaubert. Isabella d'Este bat
ihn um ein Jünglingsbild Christi « facto con quella dolcezza et suavità
die aiere, che haveti per arte peculiare in exoellentia», d.h.
«dargestellt mit einer Leichtigkeit und Milde der Luft, über welche Ihr
als besondere Kunst vorzüglich verfügt». Andere verherrlichten die
Lebendigkeit des psychologischen Ausdruckes des Antlitzes, besonders
im Abendmahl von Santa Maria delle Grazie in Mailand. Aber alle
Kritiker beklagten einstimmig, daß Leonardo seine Werke nicht
beendete. Einige bedauerten, daß er sich, auf der Suche nach einer
unmöglichen Vollendung, nie zufrieden gäbe: andere, daß er durch
seine geometrischen und anatomischen Untersuchungen abgelenkt
würde, Untersuchungen, die sich bald als Hirngespinste offenbarten,
als Zeitverlust, der geistiger Leichtfertigkeit und moralischem
Wankelmut entsprang, um so mehr als er sich, wie Vasari sagt,
«keinerlei Religion näherte, sondern das Philosophieren viel mehr als
das Christsein schätzte».

Eine seltsame Macht war ihm eigen: Leonardo hatte wenige
Werke hinterlassen, keines, außer dem Abendmahl, sah man an
öffentlicher Stätte-, seine Zeichnungen waren nur schwer zugänglich.
Und doch ging die allgemeine Meinung dahin, daß er den großen
Stil des Cinquecento, die «perfezione dell'arte», begründet hätte. Man
kann das Unbehagen, das von einem so widersprüchlichen Urteil
ausging, begreifen, und daß die Folgerung nahe lag, Leonardo sei eher
ein Zauberer als ein Mensch gewesen.

Im 19. Jahrhundert wiegt die Idee von der historischen Stellung

Leonardos vor; man schätzt seine Zartheit, seine Monumentalität,
seine Zeichnungen, sein Helldunkel, seine leidenschaftlich

ausdrucksvolle Kraft und bedauert seine dunklen Farbtöne. Unterdessen
offenbarte sich, durch die Veröffentlichung der Manuskripte, der
Wissenschafter Leonardo in seiner ganzen Größe als Erfinder, Natur-
Wissenschafter, Techniker und Begründer der Naturphilosophie. Sogar

Flugzeuge, Panzerwagen und Unterseeboote waren von ihm
entworfen worden. Doch wer den Künstler lobte, bezweifelte die Vorzüge

der mechanischen Erfindungen, und wer den Wissenschafter
pries, beklagte in seinem Innern alles, was Leonardo an
Künstlerischem, Intuitivem und Unsystematischem in die Wissenschaft
gelegt hatte. So schien seine Persönlichkeit gespalten, nur durch eine
wunderliche Laune zusammengehalten.



Leonardo da Vinci 35

< Und doch hatte Gabriel Seailles im Jahre 1892 richtig gesehen:
«Supprimez de Léonard le savant, que restera-t-il? Un Bernardino
Luini».

Beschreibt seine Bilder, seine Zeichnungen und erzählt seine
\vunderwerke als technischer Erfinder, als Wasserbauspezialist. Anatom

oder Theaterregisseur: die daraus resultierende Persönlichkeit ist
eine rein äußerliche, die mehr unserer bewundernden Neugier als
unseres Verständnisses würdig ist. Um Leonardo zu verstehen, muß
man die innere Persönlichkeit entdecken, die Wurzel seines Schaffens,
das individuelle, unmißverständliche Verhältnis zwischen Künstler und
Wissenschafter.

Es ist bekannt, daß während des Quattrocentos die fiorentini -
schen und ganz allgemein die toskanischen Künstler die Malerei als
Mittel zur Erkenntnis auffaßten; sie wiesen ihr also eine
wissenschaftliche Aufgabe zu. Es handelt sich um die perspektivische
Darstellung der Welt, wie sie in den Traktaten des Leon Battista Alberti
und in den Werken und Schriften des Piero della Francesca erklärt
ist; es geht, wie man aus den Werken des Antonio Pollaiolo ersieht,
um die Erkenntnis der menschlichen Anatomie.

Die Phantasie, welche sowohl die Betrachtung der regelmäßigen
geometrischen Formen, als auch die Teilnahme an der anatomischen
Energie schuf, war die künstlerische Form, die fähig war, die
Erkenntnis der Wirklichkeit zu schaffen, den menschlichen Anteil am
Leben der Welt, um die Synthese zwischen Geist und Natur zu
erzielen.

Doch wirkte, neben der Phantasie, eine andere, aus der Antike
geerbte und nichtkünstlerische Kraft mit: die mathematische Logik.
Der Unterschied zwischen den beiden Vorgängen ist im Bereiche der
Perspektive gut sichtbar. Diese war im Altertum als wissenschaftliche

Interpretation eines natürlichen Geschehens bekannt. Aber die
von Brunelleschi erfundene florentinische Perspektive galt für die
künstlerische Darstellung jenes natürlichen Geschehens.

In gleicher Weise war die Theorie der Proportionen in der Antike
formuliert worden, aber Pollaiolo führte die Notwendigkeit der
Bewegung ein.

Plato hatte nur den vom Leben losgelösten geometrischen Formen
absoluten Schönheitswert zuerkannt; die Florentiner des Quattrocentos

fühlten den absoluten künstlerischen Wert im Leben der



36 Lionello Venturi

Wirklichkeit. Sie benützten die mathematische Wissenschaft und
die künstlerische Phantasie, um ihre Wirklichkeit zu schaffen, ohne
über den verschiedenen Wert ihrer beiden Methoden Theorien
aufzustellen.

Leonardo ist der erste, der theoretisch das Verhältnis zwischen
«Erfahrung» und «mathematischer Vernunft» genau festgestellt hat.
Die beiden Momente stehen in Beziehung zueinander und sind
aneinander gebunden: die Erfahrung erfüllt sich nur in der Mathematik

und die Mathematik gelangt nur in der Erfahrung zur Reife 1).

Zwischen Mathematik und Erfahrung gilt für Leonardo dasselbe
Verhältnis, das für Kant zwischen Begriff und Intuition besteht.
Kein Zweifel, daß die Aufgabe, die Leonardo der Intuition zuweist,
die wissenschaftliche Forschung ist. welche wir eher empirisch nennen
möchten. Aber die Art der Forschung wird vom Zeichnerischen
gegeben: eine allzu künstlerische Art. um nicht oft vom Ziel abgelenkt
zu werden und um immer bis zur mathematischen Formel, zum
Begriff zu gelangen. Wenn er nicht bis dahin gelangt, schafft er seine
wundersamen Zeichnungen, die ganz der Phantasie entsprungen und
doch wahrer als die Wahrheit sind: reine Formen, aber nicht Formen
von Dingen, sondern Darstellungen von moralischen Regungen, von
Schüchternheit, Angst, Zärtlichkeit, Schwermut und Raserei. Und alle
haben denselben blitzartigen Rhythmus, d. h. sie sind von einer
ausdrucksvollen Intensität, die einzig in der Kunstgeschichte dasteht.
Dieses schöpferische Moment Leonardos ergibt sich also aus der Suche
nach der wissenschaftlichen und begrifflichen Wahrheit, bleibt bei
der der Phantasie entsprungenen Wahrheit stehen und hält sie für
immer fest.

Vielleicht ist dies das höchste Moment des künstlerischen
Schaffens Leonardos, es ist aber nicht das einzige. Oft präzisiert er
seine Eingebungen, bis er zum Begriff oder zur mathematischen
Formel gelangt; dann verwirklicht er sich als Mann der Wissenschaft.

Aber er ist in seinem Innern zu sehr Künstler, als daß er
sich mit seinen Begriffen zufrieden gäbe; er muß aus der Welt der
Gewißheit fliehen. Seine Phantasie wendet sich dann dem zu, was

er für seine Poesie hält.
Von der Theorie der Schatten gelangt er zur Madonna in der

Felsengrotte, von der Analyse des Lichts zum Helldunkel der Monna
Lisa, von der Abhandlung über die Bewegung zur Raserei der
Reiterschlacht von Anghiari, von der Kasuistik der Leidenschaften zum
Drama des Abendmahls. Dann gibt er seinem Gefühl nach: «Gib
auf den Gassen, so gegen Abend, acht auf die Antlitze der Männer

Ernst Cassirer: Individuo e Cosmo nella filosofia del Binascimento, Firenze
1935, p. 244.



Leonardo da Vinci 37

und Frauen, wenn das Wetter schlecht ist; wieviel Anmut und Liebreiz

sieht man in ihnen». Oder: «Große Anmut der Schatten und
Lichter legt sich auf die Gesichter jener, welche auf der Schwelle
der Wohnungen sitzen, die dunkel sind».

Es sind also zwei Momente, in welchen Leonardo Künstler ist:
wenn er intuitiv die Geheimnisse des Schattens und des Lichtes, der
Struktur und der Bewegung, sowie der menschlichen Seele aufnimmt,
bevor er deren Begriff festlegt — und wenn er in der Natur die von
ihm vergötterte zarte Schönheit findet, als Zufluchtsort vor der
intellektuellen Arbeit. Es versteht sich, daß dieses «vorher» und «nachher»

metaphysischer und nicht zeitlicher Art sind.
Die erste Konsequenz dieses doppelten Schöpfungsmomentes

Leonardos ist das Bedürfnis, seine Werke nicht zu beendigen. Statt
das Unvollendete zu beklagen, muß man verstehen, daß dieses
Unvollendete eine Notwendigkeit für Leonardos Kunst darstellt. Wenn
er ein Werk beendet, gehorcht er einer seiner Phantasie fremden
Forderung, z. B. dem Willen des Lodovico il Moro oder anderer
Auftraggeber; aber für sich selbst drückt er sich vollendet mit einem
flüchtigen Zeichen auf dem Papier aus oder mit einem Scheinbild
von Leidenschaft, das aus dem Schatten hervortritt, wie in der
Anbetung der Könige. Dann offenbart er ein so intensives Leben, wie
es kein Maler vor ihm je verwirklicht hat.

Außerdem muß man die Tatsache unterstreichen, daß nicht nur
Leonardo, sondern auch Michelangelo und Giorgione nach dem
Unvollendeten strebten. Dies erklärt sich aus vielen historischen Gründen,

es hängt aber vor allem vom Bewußtwerden der geistigen statt
handwerklichen Merkmale des Kunstwerkes ab, von jenem Bewußtsein,

das zur Triebfeder der gesamten modernen Kunst wurde.
Doch konnte Leonardo nicht gänzlich von der Tradition absehen,

welche vom Künstler handwerkliche Arbeiten verlangte, und er war
zu sehr von der Kraft seiner wissenschaftlichen Kenntnisse
überzeugt, um sie nicht in seinem Wirken anzuwenden. Daher die
technischen «Funde», die sich nachteilig auswirkten, z.B. bei der
Konservierung des Abendmahls. Daher die übertriebene Genauigkeit
im Helldunkel oder in der Psychologie, welche die intellektuelle
Beharrlichkeit zum Schaden der schöpferischen Ursprünglichkeit offenbarte.

Nachdem er alle Gebiete des Wissens beherrscht und
unzählige Neuentdeckungen gemacht hat, will Leonardo aus sich selbst
fliehen und in die Dämmerung flüchten, um dort seine innere Unruhe
zu verbergen. Es ist wunderbar, daß sein Genie über eine Phase

hinweggekommen ist, die für schöpferische Arbeit nicht gerade
geeignet war.

Aber alles, was an Durchdachtem, an übergenauem und
Ausgefeiltem in seinen vollendeten Werken zurückbleiben konnte, ver-



38 Lionello Venturi

schwand in einem aufs Papier hingeworfenen Zeichen oder Klecks,
die von phantastischen Erfindungen, die ganze Welt enthaltenden
Mikrokosmen kündeten, weil sie die Potentialität jeder vergangenen
oder zukünftigen Kunst darstellten. Man stelle dem potentiellen Werk
nicht das verwirklichte Werk entgegen, denn jeder Strich Leonardos
ist eine vollständige Erscheinung seiner Kirnst, gerade weil er nicht
die Vorstellung eines Gegenstandes der Natur erweckt.

Laßt uns. nachdem wir, im Einklang mit der begeisterten Menge,
jene Rückkehr zu sich selbst bewundert haben, welche die vollendeten
Werke Leonardos darstellen, der Anbetung der Könige, dem heiligen
Hieronymus oder den Hunderten von Zeichnungen, welche über halb
Europa verstreut sind, den Vorzug geben. Dort finden wir das alles
überstrahlende Moment seines Schöpfergeistes, den Ausbruch seiner
Phantasie, die um so freier ist als sie fähiger ist, die Erfahrungen
des Menschen in der Außen- und Innenwelt darzustellen. Dort hat
Leonardo seine Vollendung gefunden, denn dort hat er den steten
Rhythmus seiner Persönlichkeit, den Urkern seiner Schöpferkraft
offenbart und hat so eine Wendung in der Geschichte der Kunst
bewirkt.

Das Mittelalter hatte das klassische Prinzip vom Kaloskagatòn,
durch welches Schönheit und Kunst einem moralischen Prinzip
untergeordnet waren, bestätigt und erweitert. Daher malten die
mittelalterlichen Künstler das Paradies zum Lobe des Herrn, wie Theo-
philus sagt 2).

Die Florentiner des Quattrocentos identifizierten wohl Kunst mit
Erkenntnis, doch wahrten sie einen transzendentalen Hintergrund,
eine religiöse Rechtfertigung des Wirklichen.

Leonardo zeigt in der Auffassung der Mathematik keine
Transzendenz und noch weniger in derjenigen der Erfahrung. Und wenn
er die Zeichnung als «Gottheit» empfindet, so heißt das. daß der
Mensch sich in der Zeichnung vergöttlicht. Also hält Leonardo die
Kunst für ein Werk des menschlichen Geistes, ohne Dazwischentreten
von transzendentalen Kräften, und analysiert ihre Eigenschaften
gemäß der direkten künstlerischen Erfahrung. Es ist dies dieselbe
Haltung, welche Machiavelli der Politik gegenüber einnahm.

Alle haben bemerkt, daß die Monna Lisa, und mit größerem
Recht sein Joliannes der Täufer, dem menschlichen Leben gegenüber
nicht nur einen profanen, sondern auch einen aufrührerischen,
vielleicht gotteslästerlichen Geist offenbaren. Dies ist der Preis, den
Leonardo selbst und seinetwegen viele andere Künstler für die Kühn-

2) Theophilus (um 1100), Verfasser der «Schedula diversarum artium», des

wichtigsten mittelalterlichen kunsttechnischen Lehrbuches.



Leonardo da Vinci 39

heit seiner neuen Anschauung bezahlt haben. Seine Anschauung war
zu sehr Eroberung des Menschen, als daß man dafür keinen Preis
hätte zahlen müssen. Und gegenüber den Moralisten aller Zeiten muß
man doch die Rechte der Kunst als Erkenntnis vertreten.

übersetzt von Frau Dr. Renata Gossen-Eggenschwyler. Zürich.

STIMMEN DER WELTPRESSE

Stephen King-Hall, der Herausgeber der National News-Letter, sagt in der
Nummer 812/1952 sehr richtig: «Es gibt immer noch Tausende, welche die
kommunistische Bedrohung nicht ernst nehmen, zweifellos zum Teil deshalb, weil die
Kommunistische Partei in England ohne Einfluß ist. Sie sollten sich daran
erinnern, daß man in England über dessen Faschisten lachte, daß aber Hitler in
seinem Buche ,Mein Kampf mit erstaunlicher Offenheit die Pläne der
Nationalsozialisten bekannt gab und deren Programm beinahe in Erfüllung gegangen wäre» x).

In der aNew York Times» vom 20. Februar schildert M. S. Handler unter
dem Titel «Yugoslavs Stress Class Fight Anew» due Verschärfung des Klassenkampfes

in Jugoslawien. Der Kampf gegen die Überreste des früheren
Mittelstandes, gegen den katholischen Klerus und die islamische Glaubensgemeinschaft
soll nicht aus Furcht vor ihnen erfolgen, sondern um die Ideen zu treffen, deren
Träger noch immer einflußreich sind. Das Volk soll wissen, daß die gegenwärtige
Außen- und Innenpolitik der Begierung keine Abkehr von ihrer ursprünglichen
ideologischen Kompromißlosigkeit bedeutet. Die Begierung will nach wie vor die

Sozialisierung vervollständigen und ihr Land zu einem kommunistischen Staat
umformen. Die scheinbaren Systemänderungen werden als taktische Manöver gewertet,
die helfen sollen, die Entwicklung zur totalen Sozialisierung zu beschleunigen. —
Prominente jugoslawische Kommunisten erklärten in aller Öffentlichkeit, «sie hielten
die Zusammenarbeit mit den Westmächten nur insofern für gerechtfertigt, als sie
dadurch wesentliche Hilfsmittel zu erhalten hofften, die sie zur Verwirklichung
des Sozialismus in Jugoslawien dringend benötigen». Die sozialistische Demokratie
Jugoslawiens habe nichts mit den «anarchischen, dekadenten und sterilen»
Vorstellungen über Demokratie zu schaffen, die für die Gesellschaft westlicher Prägung
charakteristisch seien. — Ergänzende Angaben finden sich in den Nummern vom
25. Februar und 4. März der gleichen Zeitung.

x) National News-Letter, K-H Services Ltd., 162 Buckingham-Palace Boad,
London SW 1.


	Leonardo da Vinci : zu seinem fünfhundertsten Geburtstag am 15. April

