Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)
Heft: 12
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

*» Kulturelle Umschau

Die Goya-Ausstellung in Basel

Die Geschichte der spanischen Malerei ist die Geschichte hervorragender Per-
sonlichkeiten, von Greco, Velazquez, Goya. Der wichtigste Teil ihres Werkes be-
findet sich in Spanien, wird in einem der schdnsten Museen Europas, dem Prado
zu Madrid, gehiitet und an keine Ausstellung gelichen. Nur einmal, auf der Flucht
vor dem Biirgerkrieg, mufiten die Bilder ihre stolze Abgeschlossenheit verlassen
und in Genf beim Vélkerbund in Sicherheit gebracht werden. Die wundervolle
Prado-Ausstellung in Genf 1939 ersffnete die Reihe der internationalen Ausstel-
lungen alter Kunst, die als Folge der Kriege in der Schweiz stattfinden konnten.

Von dem Erfolg schweizerischen Kunstbetriebes angespornt, faite die Leitung
der Basler Kunsthalle den kiithnen Gedanken einer Goyaausstellung. Sie stief8 da-
mit an Grenzen. Der grofite Teil des malerischen Werkes blieb unerreichbar; er
befindet sich in Museen, die dem Grundsatz treu bleiben, keines ihrer Bilder durch
Reisen zu gefihrden, oder in Privatbesitz, der, ausstellungsmiide, seine Mitwirkung
versagte. Nicht einmal der schweizerische Privatbesitz konnte voll herangezogen
werden. So ist die Basler Ausstellung nach vielen Miihen ein Torso geblieben, ver-
mittelt eine imposante Schau des berithmten druckgraphischen Werkes in spa-
nischen Erstausgaben, eine reiche Gruppe von Zeichnungen aus dem Prado und der
Nationalbibliothek Madrid, ferner fiinf Teppiche nach Goyas heiteren Kartons und
neununddreiffig Bilder. Fast jedes Gemiilde stammt aus einer anderen Sammlung,
einer anderen Stadt, sogar einem anderen Land. Schon diese Tatsache erhellt die
Miihe des Zusammentragens. Man konnte nicht wihlen, nur das Erreichbare ver-
einigen.

Goyas Werk zerfillt in zwei Zeitabschnitte, vor und nach 1792. In jenem Jahre
stiirzte eine Krankheit den aus dem Volke zum Hofmaler emporgestiegenen, von
hochsten Erfolgen verwohnten Kiinstler in tiefes Leiden. Wéhrend des langen Siech-
tums verlor er sein Gehor fast vollig und lief Gefahr, auch sein Augenlicht einzu-
biiflen. Er vermochte nicht mehr zu arbeiten und lag in melancholischen und qual-
vollen Griibeleien, die ihn bis zum Wahnsinn bedriingten. Ein anderer Goya als der
temperamentvolle Liebesheld und Raufbold von einst fand langsam wieder zu seinem
Werk zuriick: vor 1792 ein glinzender Vertreter des spiten Rokoko, erhebt er
sich nun zum Bahnbrecher und Vollender der Malerei im 19. Jahrhundert. Er lie
keine Konventionen mehr gelten und trat mit hartem Schritt vor die Menschen.
Der gedrungene, knapp mittelgroffe Mann beobachtete mit wilder Wahrheitsliebe
ihr liederliches und boses Treiben und hielt sein Auge fiir drastische Eindriicke
geschirft. Fiir diese Sicht bot seine Zeit genug des Stoffes: erst an dem muffigen
Hofe Karls IV. und seiner beriichtigten Gattin Maria Luisa, dann wiihrend der
napoleonischen Besetzung, dem immer weiter um sich greifenden Guerillakrieg und
dem sturen Kampf der Soldateska gegen das arme Volk und endlich an dem wieder-
hergestellten Hof unter Ferdinand VIT., der statt der erhofften Befreiung neue
Unterdriickung brachte: eine comédie humaine. Erbittert zog sich der alte Goya
in sein Landhaus jenseits des Manzanares zuriick und malte an die Winde der
Quinta del Sordo phantastische und schreckliche Bilder als Ausdruck eines auf-
gewiihlten Menschen in aufgewiihlter Zeit: Hexenfliige, Aberglaubensbriuche, Sa-



Kulturelle Umschau 805 K

turn, der seine Kinder zerfleischt. Der Maler suchte aus Spanien zu entkommen,
fand den Vorwand in seiner kérperlichen Verfassung zur Reise nach Frankreich;
er kehrte nicht mehr zuriick, verlebte die letzten Jahre als Emigrant und starb
1828 in Bordeaux, zweiundachtzig Jahre alt.

Nicht eines von Goyas malerischen Hauptwerken hiingt in Basel. Unter den
ausgestellten Bildnissen finden sich Schépfungen hoher Vollendung, alle nach 1792
entstanden: das Selbstbildnis des Musée Goya in Castres ergiinzt die Vorstellung von
Goyas Auflerem, die durch einige graphische Wiedergaben in den Vitrinen ver-
mittelt wird; es fesselt durch seine sachliche Eindringlichkeit und seinen male-
rischen Glanz. — Das vornehme Bildnis des jungen Don Bernardo Yriarte begegnet
in zwei dhnlichen Fassungen von 1797, erlesen in der Farbe und diszipliniert im
Aufbau. Der junge Mann sitzt, bis zu den Hiiften sichtbar, auf einem Stuhl mit
schlichter weifigoldener Riickenlehne, triigt einen zartlila Frack, eine weifle, farbig
ornamentierte Weste und eine weifle Periicke; das kleine Buch in seiner Hand
bringt mit seinem Rot den stiirksten Klang in die fein gestimmte Harmonie. — Eine
Studie von drei Kopfen erinnert an das berithmte Gruppenbild des Konigs Karl IV,
mit seiner Familie; von Goyas vielen Darstellungen der Konigin Maria
Luisa befindet sich das ausgezeichnete Bildnis der Miinchner Staatsmuseen in
Basel: die korpulente Frau in kithner Momentaufnahme bis zu den Hiiften, der
Korper in Bewegung, eine Hand mit dem Ficher erhoben, das gierig ordiniire Ge-
sicht etwas abgewandt, dabei die Augen auf den Beschauer gerichtet; iiber das
weifle Kleid und die schwarze Spitzenmantilla, die weilen Handschuhe und den
blendenden Schmuck strémt eine Fiille malerischer Schonheit. — Der Geliebte der
Koénigin, Manuel Godoy, begegnet in einem Bildnis aus Ziircher Privatbesitz, das
in der Schweiz bisher kaum gezeigt wurde. — Zwei Darstellungen priigen sich ein,
die junge Antonia Zarate und der Architekt Antonio Cuervo. Auf einem goldgelben
Sofa mit gerader Riickenlehne sitzt die junge Frau in Vorderansicht, elegant schwarz
gekleidet, schwarze Spitzen iiber dem jugendfrischen Inkarnat, schwarze Locken
um das bliihende Gesicht, weifle Handschuhe iiber die Arme gestreift. Die Malerei
erinnert an die handwerkliche Vollkommenheit und heiffe Sachlichkeit eines Ingres.
— Antonio Cuervo in seinem Armstuhl erscheint korrekt ausgestattet mit den
Attributen des Architekten, dem Zirkel in der Hand, einem Grundri8 vor sich und
gekleidet in seine Amtsuniform. Aber die Konvention der Darstellung wird er-
schiittert von der {reien Sicherheit der Malerei, der stolzen, raumbildenden Haltung
des Hochgewachsenen und der phrasenlosen Wahrhaftigkeit.

Gibt die Ausstellung in Basel nur einen kleinen Ausschnitt von Goyas male-
rischem Schaffen, so vermittelt sie in hundertvierzig Zeichnungen eine reiche Aus-
wahl seiner Pinsel- und Rételskizzen, mit einer Ausnahme nach 1792 entstanden.
Die Handschrift wirkt genial unmittelbar; malerisch lockere eilige Striche gestalten
bewegte Menschen und ganze Gruppen, schaffen Bewegung und Spannung, gesteigert
durch die Kontraste heller und dunkler Flichen. Satire, Angriff und Kampf: er-
schiitternd wirken meisterhaft gezeichnete Darstellungen von Gefangenen, Gefol-
terten und mit spitzer Schandmiitze vor Richtern und Volk zur Schau gestellten
Verurteilten in den bitteren Jahren unter Ferdinand VII. Beigefiigte Worte driicken
Goyas Hafd und Abscheu aus: «Weil sie liberal war», «Weil er nicht fiir die Dummen
geschrieben hat> oder der sarkastische Anruf des grausamen Groffinquisitors: «Za-
pata, dein Ruhm wird ewig sein».

Ein grofer Teil der Zeichnungen wurde in Radierungen umgesetzt, die, in
Folgen verdffentlicht, Goyas Namen in die Welt trugen und seinen Ruhm in
Frankreich begriindeten. Uber hundert hiingen in Basel. Eine erste Gruppe ent-
stand nach 1792; damals konnte Goya jahrelang nicht malen und suchte durch
Pinselzeichnungen Ablenkung von seinen Leiden, iibertrug sie in Aquatinta, einem
seit 1791 bekannt gewordenen Radierverfahren. Er schuf in achtzig Blittern gleich-



806 Kulturelle Umschau

sam ein wildes Bilderbuch mit scharfen Aussagen iiber Heuchelei, Aberglauben, Vor-
urteilen, Koketterie und Dummbheit und gab die Folge unter dem Titel «Caprichos»
heraus. Im Vorwort lehnte er politische und persénliche Anspielungen begreif-
licherweise ab; aber sie sind wahrscheinlich doch darin verborgen, um so mehr, als
die Menschen bisweilen als Esel und Hexen getarnt erscheinen. Die Caprichos ge-
héren zu den beriihmtesten graphischen Zyklen, sind gleichermafien bedeutend durch
ihre sprode und straffe Darstellung, den phantastischen Inhalt und die meisterhafte
Auswertung einer neuen Technik. Trotz ihres Erfolges ruhte die Radiernadel lange
Jahre. Nachdem Goya wieder malen kounnte, liefen ihm die Bildauftrige keine Mufe.
Er nahm die graphischen Arbeiten erst wiihrend der napoleonischen Besetzung
wieder auf, als die Bildbestellungen ausblieben. Auf einer Reise nach Aragonien
erlebte er solche Schreckensszenen von Krieg und Verwiistung, dafl er sie in seiner
Erregung in Zeichnungen niederschrieb. Aus ihnen entstanden die achtzig Aquatinta-
radierungen der «Desastres de la Guerra». In den Bliittern ziehen grausam drastische
Bilder von Elend, Leichenschindung, Kampf des Volkes gegen die Soldateska vor-
iiber: Gewehrldufe richten sich auf eine Reihe zerlumpter Gestalten, ein Offizier
hockt sinnend neben einer Reihe Erhiingter. Einige Worte driicken den Schmerz
des Kiinstlers aus: «Bitter, dem beiwohnen zu miissen», «Dazu seid ihr geboren».

Nach den «Desastres» erschien 1815 die «Tauromaquia» als eine leicht, straff
und mit viel Helligkeit komponierte Folge von dreiunddreifig Blittern aus der
Arena, Darstellungen besonderer Kampfformen, besonderer Taten und Ereignisse
wie der Tod von Pepe Illo, der mit dreiunddreiBBig Jahren nach einer Laufbahn
des Ruhmes von einem Stier aufgespiefit wurde. Es erschienen phantastisch sur~
reale Blitter unter dem Titel «Proverbios» oder «Disparates» und endlich in Bor-
deaux vier prachtvolle Lithographien «Los toros de Burdeos». Wie seinerzeit der
Aquatinta hatte sich Goya eines neuen Verfahrens in der Lithographie beméchtigt,
ein Bahnbrecher auch in der Auswertung dieser Technik.

Doris IWild

Das Schauspiel in Zirich und Basel

Schiller: «<Wallensteins Tod> und «<Demetrius» —
Shaw: «<Pygmalion» — Marcel Marceau

Ernst Ginsberg inszenierte im Ziircher Schauspielhaus «Ilallensteins Tod>.
Er lie die Spieler wirkliche Verse sprechen und fand so den Zugang zum Er-
habenen, zum Pathos, aus dem Schiller lebt. Das ist wohl der Grund fiir das
schone Gelingen dieser Auffiihrung; es standen ihr aufler fiir den Wallenstein
selbst kaum mehr iiberragende Krifte zur Verfiigung; aber alle wendeten ihre
Miihe auf die Sprache, den Vers, alle durften sich vom Wort tragen lassen. Und
die Kraft des Wortes bewies sich erneut, es ri3 den Zuschauer hin.

Das Schicksal Wallensteins, das er aus Geschehnissen, aus Triumen, aus dem
Lauf der Sterne sich zu lesen meint, das er durch entschlossenes Handeln zum ge-
wonnenen Gliick zu runden glaubt, derweil er es durch eben dieses Handeln zum
unausweichlichen Verhéingnis tiirmt, ergriff uns wieder. Auch Kurt Horwitz ge-
staltet seinen Wallenstein ganz vom Wort her. Mit grofiter Sparsamkeit der Be-
wegung, mit hellster Leuchtkraft der Rede spricht er die Rolle; so wird es ihm
moglich, den Widerspruchsvollen als ganzen Menschen darzustellen. Horwitz’
Wallenstein ist nicht nur Feldherr, doch er ist es auch, nicht nur ehrgeiziger Po-
litiker, doch zu einem wichtigen Teil; er ist glidubig-abergliiubisch und zweifelnd,
zogernd; im Traum hellsichtig, von den Sternen geblendet, fiir das Gebot der



. Kulturelle Umschau ' 807

menschlichen Ordnung blind. Die Extreme der Natur Wallensteins aufklingen zu
lassen, ohne ihn auf eines festzulegen, kann nur da gelingen, wo der Schauspieler
zu ihnen allen und damit auch zur Figur einen ganz bestimmten Abstand wahrt,
dhnlich vielleicht jener Kiihle, mit der Schiller der Figur gegeniiberstand, die ihn
nicht hinderte, nein, es ihm méglich machte, sie in klassischer Klarheit erstehen
zu lassen. Horwitz’ Wallenstein ist nicht Typ, sondern Mensch; es wurde uns er-
neut schmerzlich bewuf}t, welch’ aufiergewshnlichen Schauspieler die Zurcher Biihne
in ihm verlieren wird.

Der «Wallenstein» fithrt von der Oberfliche der menschlichen Existenz im
«Lager» iiber die eindringende Menschenschilderung in den «Piccolomini» bis zur
innersten Bedringnis des einzelnen in «Wallensteins Tod». Schiller vermochte es,
ein hochst verwickeltes, personenreiches, mit historischen Fakten beladenes und
mit der eigenen, von Kant formulierten philosophisch-kiinstlerischen Weltanschau-
ung belastetes Geschehen in einen ausgewogen-ruhenden, weltweiten Kreis zu
schlagen, indem er von der Peripherie aus unbeirrt dem Mittelsten zustrebt. Seine
Dichtung fithrt von der unbestimmten Vielzahl der Gesichter und Stimmen zur
Mehrheit und Auseinandersetzung verschiedener menschlicher Charaktere und zur
Alleinheit eines Herzens, einer Seele, eines Geistes; von der verantwortungslosen
Menge zu den iiberlegenden, wiigenden, einander antwortenden einzelnen, zum stre-
bend-widerstrebend- auf die Frage des Daseins antwortenden, sich vor der Welt
verantwortenden, sich Gott iiberantwortenden Menschen. Im «Lager» ruht die
verwechselbare Masse in sich selbst; dann erst entwickeln sich die Linien des Ge-
schehens, die sich mit wachsender Geschwindigkeit zur Mitte hin verjiingen. Dich-
tung im Sinne eines Verdichtens des vielgesichtigen Menschenbildes in einem mittel-
sten Punkte ist der «Wallenstein»; doch als Mittelpunkt erscheint ein Punkt nur
in Anschauung des auf ihn bezogenen Kreises, des von der Peripherie eingeschlos-
senen Raumes. So kann auch «Wallensteins Tod» nur solange der Mittelpunkt
des Werks sein, der er ist, als er nicht allein in den Raum gestellt wird. Die Tat-
sache aber, daf® schon dieser Teil der D1chtung von grofler dramatischer Kraft
ist, verleitet Theaterleute immer wieder zu meinen, man konne diesen Teil sehr
wohl fiir das ganze geben. Sie denken nicht daran, daB die Spitze eines miich-
tigen Gebirgsmassivs, abgetragen und ins Mittelland versetzt, zum Findling wird,
dessen Herkunft und einstige Gréfle wohl dem Wissenden bekannt ist, der auch,
selbst in seiner neuen Gestalt noch Staunen erregt, jedoch von der einstigen Hdohe
des Gebirges kein Zeugnis mehr gibt. GewiB, die Auffilhrung ergreift. Geniigt
aber die Erschiitterung des Zuschauers? Muff nicht vielmehr zur Erschiitterung
die Liuterung treten, die nicht allein schon durch jene sich ereignet, sondern erst
dank der Wirkung, die das vollendete Kunstwerk auf die erschiitterte, formbare
Seele ausiibt? Das Versagen des Helden, seine Schicksalsbedriingnis wirft uns
'um, die gliickliche Vollendung, die Riindung des Daseins in der Kunst richtet uns
auf. Alte &dsthetische Weisheiten sind das, doch sie lehren, warum ein Theater,
das an eine Mission glaubte, es eigentlich nicht verantworten kénnte, «Wallen-
steins Tod» allein zu spielen. Nicht nur hiilt man ein Biindel Handlungsenden in
der Hand, deren Anfiinge abgeschnitten sind, nicht nur lduft das Geschehen ohne
Exposition mit rasender, sich iiberstiirzender Geschwindigkeit vor unsern Augen
ab, mehr als das: es fehlt die Anschauung des Vollendeten, des Werkes, es fehlt
das, was den «Wallenstein» von der «Geschichte des Dreifigjiihrigen Krieges»
unterscheidet. Man darf daher schon fragen, ob man nicht anstelle von Shaws
«Pygmalion» besser noch einen Abend «Wallenstein» gespielt hiitte.

Schlug man in Ziirich ein Ganzes zum Torso, so hoffte man am Basler Stadt-
theater umgekehrt aus Schillers unvollendetem «Demetrius» ein fertiges, auffiihr-
bares Werk machen zu kénnen. Daf} der Versuch nicht wahrhaft gelingen konnte,
wufdte, wer die Dinge kannte; doch schien die Meinung, es konnte sich wenigsteris



808 Kulturelle Umschau

um einen interessanten, diskutierbaren Versuch handeln, nicht von Anfang an so
unbegriindet, wie man es jetzt, nachdem man die Auffiihrung der Bearbeitung
durch Th. B. Janssen gesehen hat, glauben méchte. Schiller hat in den letzten
Monaten vor seinem Tod nach Kriiften um die Gestaltung des sDemetrius> ge-
rungen. Von seiner Hand liegen ein erster Akt, drei Szenen eines zweiten Aktes
und zahlreiche Vorarbeiten vor. Was Schiller am Demetrius-Stoff fesselte, war
wieder, wie in allen seinen klassischen Dramen, der Mensch auf der Schwelle zwi-
schen dem Reich der Freiheit und dem Bereich der Notwendigkeit, zwischen Un-
schuld und Schuld. Er schreibt: «Demetrius erscheint zuerst in einem unschul-
digen schonen Zustand als der liebenswiirdigste und herrlichste Jiingling, der die
Gnade Gottes hat und der Menschen. Er erscheint zuerst im Stand der gliick-
lichen Unschuld, denn das ist eben das Tragische, dal ihn die Umstiinde zuletzt
in Schuld und Verbrechen stiirzen». Weil fiir Schiller nur ein Demetrius, der
nicht weifl, daf er der falsche ist, dramatisches Interesse hat, ist die wichtigste
Frage fiir ihn jene nach dem im Hintergrund wirkenden Betriiger; Schritt fiir
Schritt gewinnt diese Intrige in den Vorarbeiten Gestalt: der Morder des wahren
Demetrius ist es, der dessen Spielkameraden zum falschen bestimmt hat, um sich
am Auftraggeber des Mordes, Boris Godunow, zu riichen. Die niichste Frage ist,
wie es moglich sei, den Zustand der Unschuld eindringlich zu exponieren; Schiller
erziihli sich immer von neuem die Lage des jungen Russen am Hofe des polnischen
Wojewoden und die Geschehnisse, die zur Entdeckung seiner vermeintlich wahren
Person fithren; er benétigt dazu miihsame Schauplatzwechsel und mehrere Szenen,
deren wichtigste Dialogstellen er entwirft. Doch dann steht plétzlich, ohne viel
Vorwerks, ein erster Akt vor uns, der den bisherigen ersten ganz in den bisher als
zweiten gedachten hineinnimmt: die grof’e Reichstagsszene. Dafd sich die Unschuld
dieses Menschen darstelle, wird nun hauptsiichlich ins Vermégen des Schauspielers
gestellt. So miindete Schillers umsichtige, wissenschaftlich peinliche Vorarbeit in
die geniale Vision. Und genau so hiitte er, wiire es ihm vergonnt gewesen, die un-
geziihlten Einzelszenen, die er bei der Erziihlung des Handlungsablaufes vorsah,
zu einem vollendeten Kreis geformt, in dessen Mittelpunkt wieder der Mensch
gestanden wire, in seiner Schuld und der Bedréingnis von auflen. Die gebotene
Bearbeitung solite die Zuschauer nicht iiber dies hinwegsehen lassen. Die halben.
Literaten wie die Theater mégen hingegen aus der Auffuhrung die Lehre ziehen,
daf} sie besser daran tdten, trotz des Bewuﬁtsems der eigenen Unzulinglichkeit
zum Kunstwerk hin, nein, vielmehr gerade in diesem Bewufitsein sich vom Vol-
lendeten hinauf-erziehen zu lassen (zum Beispiel vom «Wallenstein»), als das ewig
Unvollendete aus einer nahesten Verwandtschaft mit ihm heraus dort hinaufheben
zu wollen, wo sie selbst nicht sind.

Es gelingt Margaret Carl sehr schon, die Wandlung darzustellen, welche sich
in Shaws «Pygmalion» zum kleineren Teil dank der Kunst des Dialektforschers
Higgins, zum groBeren dank der menschenwiirdigen Behandlung, die ihr auf einmnal
‘widerfihrt, mit Eliza vollzieht: die Wandlung vom Midchen, das Blumen feilhiilt,
zur Lady, die solche auf Kleidern gestickt triigt. Die Carl nimmt als Ordiniirsprache
einen norddeutschen Dialekt mit Berlinismen an und wahrt damit die sprachliche
Verwandtschaft mit dem Vater der Eliza: Gustav Knuths Doolittle, der sich die
biirgerliche Moral nicht leisten kann und sich eine Armleutemoral erdacht hat, ist
eine priichtige Figur; Knuth hat sich dafiir eine vergniiglich breite, die Diphtonge
behaglich auskostende Sprechweise ersonnen. Peter Pasetti verfiel mit seinem Hig-
gins von der geforderten Uberlegenheit iiber die gesellschaftliche Konvention leider
auf eine Uberlegenheit iiber die Rolle; man hatte den Eindruck, der Schauspieler



Kulturelle Umschau 809

sei mit sich zufrieden, statt da® Higgins mit sich zufrieden gewesen wiire, und
war es deshalb mit dem ersteren nicht so ganz. IDalter Griiters assistierte ihn als
gediegener Pickering, wihrend die vortreffliche Traute Carlsen sich als Mutter
begiitigend und als Spielerin wie jedesmal zum héchsten Niveau hin ausgleichend
ins Mittel legte. Angelika Arndts war die steife Dame an Gesellschaften; ihre
Kinder, Heidy Forster und IUalter RiB, lieffen sich dagegen gerne von der ver-
brimten Vulgaritit Elizas verlocken; Walter Rif3 fiel als jungenhafter, in der
Beweglichkeit noch ganz unverbildeter Freddy auf, der seinen Knicks gerade nur
wie eine Zipfelmiitze iibergestiilpt triigt. In kleineren Rollen ergiinzten Friedrich
Braun, Josy Holsten, Hermann Brand und Anneliese Betschart das Bild, das von
Hannes Meyer in der unverbindlichen Art entworfen worden war, welche Shaw
entspricht und welcher sich auch IDerner Krauts Regie beugte. — Eine sehr heitere,
sauber gesplelte Auffiihrung, bei der man sich nur stets von neuem dariiber wun-
derte, daf® ein Stiick iiber die Wunderkraft der Sprache nicht von ihr zeugt.

*

Marcel Marceau ist: Bewegung des Menschen, Ausdruck des Menschlichen in
der Bewegung, lebendes Menschenbild. Er erfiillt das Wort «Schauspiel> ganz,
nicht aber den Begriff. Seine hohe Kunst ist ein wichtiger Teil der Biihnenkunst:
die Beherrschung des Korpers, die Fiihigkeit, eine Figur zu «verkérpern». Er
schaut es uns ab, wie wir gehen, wie wir uns benehmen; das sind seine «exercices
de style». Sodann schuf er Bip, den ungeschickten kleinen Bourgeois, der mit seinem
Hund spazieren geht, der Schmetterlinge fingt, der wehleidig ist, wenn er einen
bésen Finger hat, und der im iibrigen nichts so recht kann, aber sich in vielem
versucht; in kleinen Szenen spielt er sich als Blldhauer, als Maler, als Schlittschuh-
liufer, als Salonlowe auf. Marceau brilliert in der Sportszene, in welcher er zwei
Personen zugleich spielt: den wirklichen Bip und den Bip, wie er sich selbst trdumt,
beide geschleden durch eine blofle Drehung des Kiinstlers um sich selbst und durch
die Kunst seiner Verwandlung.

Marceaus mimisches Spiel erinnert an Charlots Stummfilme; die Themata
sind natiirlicherweise #hnlich; eines aber fehlte bei ihm: der Ausdruck des Schwei-
gens, der Trauer, der die Figur Charlot so reich macht und der auch der Grundzug
des Baptiste Jean-Louis Barraults in «<Les enfants du paradis» war. Doch ergab’
sich das wohl zum Teil aus ‘dem Charakter seines Cabaretprogramms, das ver-
gniiglich sein wollte ‘'und in dem daher die Ubertreibung das Treibende vertrat.
Mit dem Tinzer teilt Marceau Schonheit des Korpers und der Bewegung, aber in
thematischer Hinsicht die Gefahr der Allegorie; adolescence — maturité — vieillesse
et mort sagte uns aus diesem Grund nicht zu. Endlich ist es eine merkwiirdige
Ironie, da® Marceau die letztliche Unterlegenheit seiner Kunst gegeniiber dem
Wortspiel als dem Spiel des Geistes gerade dann dartat, als er sich als Bip tragédien
dariiber lustig machte.

Oscar Dogel

Stadttheater Ziirich

Ch. W. Gluck: «<Iphigenie auf Tauris»

Am 31. Januar erfreute das Stadttheater mit einer Einstudierung von Glucks
taurischer Iphigenie, dem Gluck’schen Meisterwerk, das am lingsten nicht mehr
auf unserer Biihne erschienen ist. Die gegenwiirtige Zeit scheint giinstig fiir ein
erneuertes, vertieftes Verstindnis der Gluck’schen Opernkunst. Nun, da das zeit-
gendssische Operntheater von den verschiedensten Seiten her sich wieder um die



810 Kulturelle Umschau

Verankerung des musikalischen Geschehens in geschlossenen Ausdrucksformen be-
miiht, scheint man jenem historischen Moment besonders nahe zu sein, in dem die
starren Konturen und starren Ausdrucksgebiirden, die das Barocktheater kenn-
zeichnen, sich lockern und eine neue Dimension der Innerlichkeit, der subjektiven
Gefiihlsmitteilung sich eben erst Bahn bricht. Als ein Magier ist Ch. W. Gluck
von seinen Mitarbeitern und ersten Nachfahren empfunden und dargestellt worden
— die historische Relativitit dieses Zunehmens springt in die Augen! —, und was
uns heute als «Klassik> und zugleich, im menschlich erneuerten Verstéindnis fiir
die Antike, als <klassizistisch» erscheint, wurde von den Zeitgenossen als eine Kunst
beinahe gefihrlichen Gefiihlsiiberschwanges erlebt.

Gelingt es indessen einer Auffiihrung, diesen Aufbruch einer neuen Welt sub-
jektiver Gefiihlswirklichkeit innerhalb traditioneller, mehr oder weniger abge-
wandelter Formen spiiren zu lassen, so erscheint auch heute Gluck noch als der
grofle Zauberer — als das musikalische Genie, das als erstes die klassische Kon-
stellation der untrennbaren Einheit von subjektiver Ausdruckskraft und objektiver
Aussage zu verwirklichen vermochte. Wie alle Stoffe der «Reformopern» Glucks
ist auch jener der taurischen Iphigenie (dem zweitletzten und vielleicht vollendet-
sten seiner Opernwerke) eine Geschichte vom Sieg des Guten iiber das Bose, von
lichter menschlicher Vernunft iiber dunkles Barbarentum, und diesem Sieg ent-
spricht das stolze Bewufltsein des Musikers, die musikalisch-dramatische Entwick-
lung unmittelbarer als je zuvor aus der Gefiihlsbewegung der Gestalten heraus er-
finden zu koénnen.

Der Sieg des lichten Prinzips ist schon im geradlinigen, froherhabenen Gang
der Musik verheiffen. Nicht als Erlosungsdrama im romantischen Sinn, als Gang
«durch Finsternis zum Licht» darf das Geschehen verstanden werden; der Adel
und die Heilsgewi3heit der menschlichen Seele stehen vielmehr von Anfang an fest,
und sie verleihen der Musik den morgenrotlichen Glanz, wie er der Kunst einer
neuen Epoche zukommt. So sehr steht dabei der neuentdeckte Mensch im Vorder-
grund, daf} seine individuelle Schattierung zuriicksteht; die Geschwisterschaft von
Iphigenie und Orest steht gewissermaflen fiir die Geschwisterschaft des in der
allgemeinen Vernunft neu verbiindeten Menschen schlechthin. Es hiefle die Ge-
gebenheiten der Oper verkennen, wollte man in der taurischen Iphigenie Glucks
die innere Wandlung, das schwer abgerungene Segnungswort des Thoas der Goethe-
schen Iphigenie (die im Jahr der Urauffiihrung in erster Fassung vorlag) erwarten.
Das Schlechte wird durch das Gute handgreiflich besiegt (das ist echte Opern-
sitte), nicht ohne da® ihm zuvor (im musikalischen Kolorit der Skythen-Szenen)
grole musikalische Reize abgewonnen wurden. Der tiefe Adel der Musik mildert
ebenso den Realismus des Mordes wie er vor absoluter Herrschaft der Schablone des
Deus ex machina-Schlusses bewahrt. Dieser ist eine Schablone, die Gluck von innen
her, von der Ausdruckskraft der Musik her, iiberwunden hat. Gliicklicherweise
hat unsere Auffithrung an dieser Stelle, nach dem Spruch Dianas, den Gesang des
Orest <Dans cet objet touchant> aus der Originalfassung in die sonst der Auf-
filhrung zugrunde liegende Bearbeitung von Richard Strauf3 eingefiigt. Das Licht
fillt dabei von Diana auf den von seinen Gewissensfurien befreiten Orest, den Uber-
gang von Gott auf den Menschen verdeutlichend — ein bezeichnender Zug der
hervorragenden Spielleitung Oskar IUilterlins. .

Die Durchdachtheit dieser Regiearbeit bewiihrt sich namentlich in der Lei-
tung der Ensembles und in der plastischen Fiihrung der Gruppen der Skythen und
Priesterinnen, aber von den intimen Moglichkeiten einer mit Huflerster Sorgfalt
gepflegten Spielleitung geben besonders die Szenen Orest-Pylades in ihrem Gleich-
gewicht zwischen stolzer Haltung und Hingebung Zeugnis. Nach der Fiihrung der
Furienszene, in welcher die Schreckgeister als individueller Wahn Orests anschau-
lich werden (musikalisch einer der iiberwiltigenden Eindriicke), und nach der be-



Kulturelle Umschau 811

wegungsmiflig stark stilisierten Auseinandersetzung Iphigenie-Thoas im letzten Akt
konnte man irrealere Darstellungen von Thoas’ Ermordung und der Verkiindigung
Dianas erwarten.

Der Herausstellung dramatischer Gegensiitze kommt die Bearbeitung von R.
Strauf3, welche der Wagner’schen Bearbeitung der aulidischen Iphigenie Glucks
nachgebildet ist, sehr entgegen. Mit gelegentlichen instrumentatorischen Retouchen
und szenischen Zusammenzichungen wurde das Beste von ihr iibernommen. Im
Schluakt wurde geschickt eine Verbindung der originalen Anlage Glucks und der
Strauf’schen Anderungen vorgenommen. Zu den Umstellungen, die nach unserer An-
sicht unbedingt zu vermeiden wiren, gehort aber auch jene im ersten Akt, wo-
durch die erste Arie der Iphigenie an das Aktende geschoben wird (Richard Straufy’
Ubersetzung des Textes von Guillard tut hier noch das ihre zur inhaltlichen Be-
ziehungslosigkeit). Gliicklicherweise wird auf das von Strauff hinzukomponierte
Terzett im letzten Akt (StrauBl faBt die vier Akte Glucks in drei zusammen) ver-
zichtet. Die Originalfassung mit zwei bis drei der von Strauf eingefiihrten Raf-
fungen wiirde uns als beste Grundlage einer Auffithrung erscheinen.

Der Versuchungen, die Oper zu romantisieren, bleiben.noch genug. Daf3 Orest
nicht nur Leidender, sondern zugleich, kraft seiner Menschlichkeit, Begnadeter ist,
ist vor allem Matthias Schmidt zu danken, einem Bariton vornehmster Prigung. .
Seine Haltung trifft jeme des geschlagenen Kénigssohnes vollendet; seine Stimme
besitzt eine ungemein wohlklingende Sonoritiit und entspricht in ihrer ebenmifigen
Fihrung vollkommen der reinen Klarheit der Gluck’schen Gesangslinien. Seine Arie
«Le calme rentre», mit der unvergeflichen Idee der begleitenden ostinaten Bratschen-
figur, bietet einen Hohepunkt abgeklirten Ausdrucks. Nicht ganz auf dieser Hohe
beherrschter Stimmfiihrung stehen die andern Krifte. Hildegard Hillebrecht als
Iphigeni: befriedigt darstellerisch vorziiglich; gesanglich bleibt ihr dramatischer
Sopran der Musik nichts an Spannung, wohl aber an Ungebrochenheit der melo-
dischen Linie schuldig. Franz Lechleitner als Pylades steht vollends in einem ihm
fremden Stilbereich; sein Organ, am Premiérenabend mit einer unfreien Hohe be-
lastet, ist oft auf eine Emphase angewiesen, wie sie Gluck nicht kennt. Seine —
an sich sehr begabte — Darstellung droht die Einheit des Stils zu gefiihrden. Man-
jred Jungwirth wird als Thoas, wenn seine Indisposition iiberwunden sein wird,
gut dastehen.

Ein grofler musikalischer Gewinn der Auffiihrung liegt in der Musikleitung
Otto Ackermanns. Der stilistischen Intuition dieses eminenten Theaterdirigenten
ist eine Wirme und Geschlossenheit des Musizierens zu verdanken, welche sich
iiber alle Teile, insbesondere auch iiber die von Hans Erismann vorbereiteten
chorischen, zu verbreiten vermag. Das Biihnenbild von Max Réthlisberger iber-
zeugt in seiner grofiziigigen Gesamtldsung. Eine Auffiithrung betriichtlichen Stim-
mungsgehalts hat sich ergeben — es mégen ihr viele Reprisen beschieden sein.

Ballett: «<KKénig Bourriqueau und sein Barbier»

Die Musik zu diesem neugeschaffenen Ballett ist von Kapellmeister Eduard
Hartogs aus dem Oeuvre von J. Ph. Rameau, dem groflen franzosischen Zeitgenossen
J. S. Bachs, zusammengestellt worden. Ballettmeister Jaroslav Berger ist sein gei-
stiger Urheber. Die Geschichte ist jene des Mirchens vom Konig Midas mit den
Eselsohren, eine Geschichte, die neben einigen szenisch ungiinstigen Episoden (die
Szene mit dem Busch z.B.) sehr viel Dankbares zum Tanzen enthilt. Fiir den,
welcher seit Jahren eines der vielen originalen Ballette Rameaus auf unserer Biihne
erwartet, scheint eine Neubildung nach Rameau nicht sehr notwendig («<Les Indes
galantes» feiern auch heute wieder in Paris Riesenerfolge). Der Vorzug eines neuen
Stiicks, wie es Berger ausgedacht hat, ist eine hiibsche, lebendige Handlung. Daf



812 Kulturelle Umschau

die klassizistische Sprache der Musik aber wenig mit dem grotesken Geschehen
iibereinstimmt (wenn sich auch einige erstaunlich giinstige Verbindungen ergeben),
kann nicht iiberhort werden. Dabei legen Berger und Hartogs groBite Geschick-
lichkeit an den Tag, sowohl in der Abstimmung der Musikstiicke als in der Ge-
winnung eines tinzerisch und musikalisch homogenen Verlaufs. Und die Tanz-
gruppe ist im grotesken Ausdruckstanz in ihrem besten Element. Aber man hofft
nach dieser Vorbereitung auf Rameau doppelt, bald einmal — und wire es mit
einem gastierenden Ballett — ein originales Ballett- oder Ballettopernwerk Rameaus
bei uns zu sehen.

Franzosische Operette «cAngéliques

Angélique, 1927 kreiert, ist ein kleines Spiel mit Musik. Der Text ist von Nino,
die. Musik von Jacques Ibert, einem der begabtesten unter jenen modernen Fran-
zosen, welche die Verbindung mit der Operette aufrecht erhalten. Seine Virtuositit
in der Verwendung der verschiedensten nationalen Kolorite, seine raffinierte Klang-
regie, sein Sinn fiir Parodie machen, zusammen mit der anspruchslos-beschwingten
Handlung, das Stiick zu bester Unterhaltung. Otto Ackermann wird die Auffiih-
rungen musikalisch leiten (das Ballett hingegen wird von Hartogs dirigiert), an der
Premieére sprang Robert Baustian mit herrlichem Gelingen ein. Ingeborg Fanger
in der Titelrolle ersetzt an Temperament, was ihr an Stimme abgeht. Direktor Hans
Zimmermann fithrt sehr inspiriert das Spiel.

Andres Briner



	Kulturelle Umschau

