
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 11

Artikel: Zum politischen Denken Benedetto Croces

Autor: Osterwalder, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM POLITISCHEN DENKEN
BENEDETTO CROCES

VON THEODOR OSTERWALDER

Am 20. November des vergangenen Jahres starb Benedetto Croce in seinem
Heim in Neapel im Alter von beinahe 87 Jahren. Als Politiker, vor allem
aber als Philosoph, Geschichtsschreiber und Literarhistoriker erreichte er
eine Bedeutung europäischen Ausmaßes. Das über fünfzig Bände umfassende
Werk dieses begüterten und ganz unabhängigen Süditalieners ist die Frucht
eines täglich bis gegen zehn Stunden am Schreibtisch verbrachten und nur
ungern zweimal für kurze Zeit durch Übernahme eines Ministeriums
unterbrochenen Gelehrtendaseins. Seine Arbeit bedeutete für ihn keine Flucht vor
der Gegenwart; sie führte ihn im Gegenteil zu immer tieferer und leiden,-
schaftlicherer Teilnahme an ihrem Geschehen, so daß sein Werk als Historiker

und Philosoph mit seinem politischen Wirken eins wurde. Sein mutiger
Widerstand gegen den Faschismus ist bekannt. Vereinsamt und sozusagen
von allen gemieden, schrieb er damals die von ihm herausgegebene Zeitschrift
Critica in seinem ständig überwachten Palaste fast ganz allein. Unermüdliche
und an sich selbst wachsende geistige Auseinandersetzung war sein Lebenselement

und bedeutete für ihn Sinn und Erfüllung seines Daseins. Die paar
unpathetischen Worte, mit denen er sein Leben unter faschistischer
Herrschaft im Vorwort zum 42. Jahrgang der Critica erwähnt, mögen als
Ausdruck dieses Grundzuges seines Wesens dastehen: «... ich wurde einer der
Verfehmten, einer der Hauptverfehmten, was Ausschluß und Verfolgungen
bedeutete. Ich kann mich, ehrlich gesagt, weder darüber beklagen noch dessen

rühmen, und ich habe das auch nie getan; denn sie berührten und
schädigten mich in nichts, was für mich wesentlich und lebensnotwendig war.
Im Gegenteil, sie gaben mir mehr Kraft, als sie mir nahmen».

Unser praktisches Handeln, sagt Croce, wird in erster Linie durch
das bestimmt, was wir den Kampf ums Dasein nennen können. Wir
erlernen einen Beruf und schaffen uns eine Stellung, weil wir unser
tägliches Brot verdienen müssen. Wir wollen unser Leben erhalten,
sichern und immer reicher entfalten. Alles, was wir haben, scheint
uns bald unentbehrlich, ein mehreres oft notwendig. Wir stehen mit
dem Nächsten im Kampf um den guten Posten. Er macht uns unseren
Platz an der Sonne streitig. Wir sind in einen Kampf aller gegen alle
verwickelt. Das heißt nicht von vornherein, daß der, der ihn gewinnt,
böse sei, und der, der ihn verliert, gut. Wir bewundern den, der sich
durchzusetzen versteht, mit Recht, obwohl zartere Naturen Mühe
haben mögen, sich neben ihm zu behaupten. Im Kampf ums Dasein
geht jeder Erfolg auf Kosten von irgend jemand. Das liegt in der
Natur der Sache. Der Untüchtige braucht nicht besser zu sein als
der Tüchtige. Es fehlt ihm vielleicht nur an Kampfesfreude und
Lebenskraft. Wir haben damit aber nur einen Aspekt unseres prak-



708 Theodor Osterwalder

tischen Verhaltens beschrieben. Der Mensch, der von Liebe zu seinem
Reruf erfüllt ist, möchte seine Arbeit gut machen. Er hat sich
vielleicht immer leidenschaftlich um sie interessiert und von ihr
angezogen gefühlt. Sie gut auszuführen, ist ihm innerstes Bedürfnis. Sein
Verhalten läßt sich nicht ausschließlich durch den Kampf ums
Dasein erklären. Seine Arbeit ist ihm nicht nur ein Mittel, um vorwärts
zu kommen; er hat das Gefühl, mit ihr einem höheren Zweck zu
dienen. Er steht damit nicht außerhalb oder über dem Kampf ums
Dasein. Er muß ihn führen wie jedermann. Auch er muß sich nähren
und kleiden. Er darf in diesem Kampf um seine persönlichen Interessen

nicht gänzlich versagen; denn er ist eine der notwendigen
Voraussetzungen zur Verwirklichung seiner darüber hinaus gehenden
Bestrebungen.

Damit haben wir in wenigen Worten die beiden Kategorien
angedeutet, die nach Croce unser praktisches Verhalten bestimmen. Die
erste nannte er die des ökonomischen, indem er dem Wort eine
ungewohnt weite Bedeutung gab, die zweite bezeichnet man mit einem
ehrwürdigen Namen, den alle kennen, als Sittlichkeit oder Ethik,
ökonomisches Verhalten bedeutet Kampf um die Interessen einzelner,

sittliches Verhalten Kampf um die Interessen aller, um die
vollere Entfaltung des Lebens überhaupt. Wenn wir uns für sittliche
Ziele einsetzen, so müssen wir dabei immer auch bis zu einem
gewissen Grade unsere eigenen Lebensinteressen wahren; denn sonst
schwächen und zerstören wir schließlich den Menschen, der das Gute
will. Sittliches und ökonomisches Verhalten sind keine absoluten
Gegensätze, von denen man nur wünschen kann, daß das eine das
andere vernichte. Im Gegenteil: das Sittliche kann nur innerhalb
des ökonomischen leben. Um sittlich handeln zu können, müssen wir
in erster Linie leben, d. h. den Kampf ums Dasein führen. Und wenn
das Opfer unseres Lebens eine sittliche Tat sein kann, so ist es sicher
die letzte. Die sittliche Lebensauffassung führt uns nicht aus dem
Kampf ums Dasein heraus, aber sie vermag ihm einen höheren Sinn
zu geben: die Erhaltung und Entfaltung eigenen Lebens bedeutet
in irgend einem Teil nun auch reichere Entfaltung anderen Lebens
und damit des Lebens überhaupt.

Im Staat sieht Croce eine der vielen Formen, in denen sich unser
Lebenswille äußert, wie eine Genossenschaft eine solche Form ist
oder ein Handelshaus. Er ist eine zur Erreichung bestimmter Ziele
entstandene Gemeinschaft. Er muß den Kampf ums Dasein führen,
der die verschiedensten Formen annehmen kann : von der Austragung
von Interessengegensätzen zwischen Verbündeten bis zum offenen
Kampf mit dem erklärten Gegner. Will der Staat den Kampf ums
Dasein nicht führen, so heißt das nicht, daß nun auf diesem Fleck
Erde Friede sei; denn dann tritt sofort ein anderes kraftvolleres



Zum politischen Denken Benedetto Croces 709

Staatswesen an seine Stelle, das sich notwendigenfalls vor dem Kampf
nicht fürchtet. Es läßt sich nicht immer eine scharfe Grenze zwischen
Angreiferstaaten und solchen ziehen, die den Daseinskampf defensiv
führen. Eine Kriegserklärung an einen Nachbarn kann möglicherweise

ein Akt reiner Selbstverteidigung sein und eine bittere
Notwendigkeit darstellen, während eine betont pazifistische, jeden
Quadratmeter fremden Gebietes peinlich respektierende Politik sich
als bloßer Deckmantel einer um so rücksichtsloseren wirtschaftlichen
Durchdringung, Ausbeutung und Unterjochung anderer Staaten
erweisen kann. Der Kampf wird auf viele Arten und auf vielen Ebenen
geführt. Auf irgendeine Weise greift jeder Staat an, der leben will,
und sei es auch nur durch friedliche Eroberung der Weltmärkte.
Aber es gibt barbarische und menschliche Formen, den Kampf zu
führen. Unser sittliches Empfinden heißt uns, nur nach den
letzteren zu greifen. Nach Croce kann jedoch kein Staat aus moralischen
Gründen auf die Anwendung eines noch so abstoßenden Vorgehens
verzichten, wenn er dadurch seine Stellung im Lebenskampf wirklich
schwächt. Auch im zwischenstaatlichen Leben kann das Sittliche fast
nur im Rahmen des Lebenskampfes verwirklicht werden. Es muß
selbst eine Form ökonomischen Handelns sein. Die Unterschiede in
der Art, den Kampf ums Dasein zu führen, sind zwischen den
einzelnen Staatswesen oft schwer erkennbar und scheinen sich gelegentlich

überhaupt zu verwischen, weil jeder Staat notgedrungen, um
seine eigene Stellung nicht zu gefährden, sich irgendwie an den
brutalsten und rücksichtslosesten seiner Gegner angleichen muß, auch

wenn er von sich aus durchaus bereit wäre, die Interessengegensätze
auf weniger unmenschliche Weise auszutragen. Während das
zwischenstaatliche Leben kaum aus dem Zustand der Rarbarei
herausgetreten zu sein scheint, ist die Entwicklung zur Menschlichkeit des

politischen Lebens im Innern einzelner Staaten unverkennbar. Auch
das innerstaatliche Leben ist in erster Linie Kampf, Kampf um die
Interessen einzelner Landesteile, einzelner Gruppen und Klassen,
Kampf der Arbeitgeber und der Arbeitnehmer, wie Karl Marx sagt,
der neben Machiavelli und im gleichen Sinn wie dieser Croces
Auffassung vom Leben des Staates mitbestimmt hat. Trotz einer
anfänglichen Regeisterung für den Begründer des modernen Sozialismus
war Croce nie Marxist. Im Gegenteil, er übte sehr bald Kritik an
ihm. Aber seine Auffassung, daß die verschiedenen Schichten der
menschlichen Gesellschaft in ständigem Kampf miteinander begriffen
seien, beeindruckte ihn tief. Der Unterschied in der Art wie etwa
die Regierung Großbritanniens und die bolschewistische Diktatur den

Kampf gegen die Opposition führen, läßt sich mit Händen greifen.
Zwischen einer für die Regierung günstig verlaufenen Debatte im
englischen Unterhaus und einem der abstoßenden Schauprozesse, in



710 Theodor Osterwalder

denen der russische Diktator seine Gegner vernichtete, liegt eine Welt.
Die innenpolitische Auseinandersetzung wird aber in England nicht
nur mit andern Mitteln geführt als in Rußland, das englische
parlamentarische System bedeutet auch einen in Jahrhunderte dauernder
Entwicklung erarbeiteten Fortschritt, und zwar einen moralischen
Fortschritt. Er ist ein über den Parteien stehendes Werk, das Interesse

aller, reichere Entfaltung des Lebens, größere Freiheit,
Überwindung von Kampf und Streit inmitten von Kampf und Streit.

Croce vereinigt in seiner Auffassung vom Wesen der Politik
zwei Richtungen europäischen Denkens, die heute noch in den
verschiedensten Formen um uns herum lebendig sind: den Machiavellis-
mus und den Glauben an den Sinn der geschichtlichen Entwicklung,
den er von Hegel und Vico übernahm und in eine moderne und
kritischere Form kleidete. Der Sinn der geschichtlichen Entwicklung
kann nach Croce kein anderer als der immer reicherer Entfaltung
des Lebens sein, wobei das Alte in der neuen Form aufgeht und weiter
lebt. Nicolò Machiavelli fand freilich in ihm anfangs einen unendlich

viel wohlwollenderen, ja für seine Einseitigkeit blinden Kritiker
als etwa die Vorkämpfer für soziale Gerechtigkeit, Demokratie oder
Pazifismus, deren Ideen, so simplizistisch und unrealistisch sie auch
sein mochten, in eindrücklicher Weise dem Glauben an die
Möglichkeit einer bessern Zukunft Ausdruck verliehen. Croces oben
skizziertes politisches Denken ist das Ergebnis einer langen, nicht von
Widersprüchen freien innern Entwicklung. In den Jahren während
und unmittelbar nach dem ersten Weltkrieg stand er in scharfem
Kampf gegen alle politischen Idealisten, denen er vorwarf, daß sie
sich an den in absolutem Sinn aufgefaßten Schlagworten von
Gerechtigkeit und Frieden berauschen und den Kampf um ihre Interessen

nur bei den Gegnern sehen. Er betonte ausschließlich, daß
sich Völker und Gesellschaftsschichten in ewigem Kampfe miteinander

befinden, in dem der Starke und Entschlossene den Sieg
davontrage, und daß sowohl die Idee vom ewigen Frieden wie jene der
vollständigen sozialen Gleichstellung aller Utopien seien. Er zeigte
sich als leidenschaftlicher Gegner der demokratischen Staatsform.
Die Auffassung, sagte er, von der sie ausgeht, daß jeder Bürger in
politischer Einsicht dem andern gleich sei, ist eine willkürliche
Annahme. Das kann niemand bestreiten! Der ebenfalls aus dem
Gedankengut der Epoche der Aufklärung stammende Begriff der
Souveränität des Volkes, können wir weiterfahren, ist mit gleicher
Vorsicht aufzufassen. Kein Volk ist im Stande, in seiner Gesamtheit
alle die Führung des Staates betreffenden Fragen in voller Kenntnis
der Sachlage zu entscheiden; das können immer nur einzelne, die
sich eingearbeitet haben und Neigung und Begabung dafür besitzen.
Je verwickelter die Staatsgeschäfte werden, desto mehr ist jedes



Zum politischen Denken Benedetto Croces 711

Staatswesen in seinen Entschließungen auf seine Fachleute und
Führer angewiesen. In diesem Sinn ist jeder Staat ein Führerstaat,
und der Stimmbürger, der für ein Gesetz, dessen Bedeutung und
Tragweite er nicht überblicken kann, ein «Ja» in die Urne legt,
spricht damit einfach den politischen Führern, die es empfehlen,
sein Vertrauen aus. Er kann gar nicht souverän entscheiden, er ist
ein Geführter. Trotzdem haben, was Croce in seinen damaligen
Polemiken kaum zu beachten schien, Begriffe wie «soziale Gerechtigkeit»,

«Gleichheit» und «Souveränität des Volkes» ihren Sinn, auch
wenn wir die absolute Bedeutung, die ihnen ein allzu abstraktes
Denken geben mochte, als lebensfremd erkennen. Wie uns die
Sittlichkeit nicht vom Krieg zum Frieden führen kann, sondern nur
zu einem weniger unmenschlich geführten Krieg, der vielleicht einmal

für immer auf den Kampf mit den Waffen verzichtet, so führt
sie uns auch nicht zur Gleichheit, aber zu einer weniger drückenden
Ungleichheit, zur Gestaltung eines menschenwürdigen Loses der
untern Schichten, nicht zur Herrschaft des Volkes in absolutem
Sinne, aber zur Teilnahme möglichst aller, die Begabung und
Neigung dazu haben, an den Staatsgeschäften und zur überbrückung
des Grabens zwischen Regierenden und Regierten. Wenn auch in
unserer schweizerischen Demokratie der einzelne die Redeutung eines
neuen Gesetzes nicht immer zu beurteilen vermag, so bedeutet für
uns die Volksabstimmung doch unendlich viel mehr als nur eine
Methode, um auf irgendeine Weise zu einem Entschluß zu kommen,
wie Croce meint. Sie erzieht den Rürger zu politischem Denken und
erweckt in ihm das Gefühl der Verantwortung für den Staat, der er
im Grunde selber ist. Man kann sicherlich nicht irgendeinem Volk
blindlings eine demokratische Verfassung aufpfropfen. Sie setzt einen
bestimmten Grad politischer Reife voraus, die ein Ergebnis langer
geschichtlicher Entwicklung ist.

Zum ersten Weltkrieg bezog Croce eine klar und eindeutig
umschriebene Stellung, die er in zahlreichen Aufsätzen vertrat und
verteidigte. Im kaiserlichen Deutschland sah er ein emporstrebendes,
geordnetes Staatswesen, das entschlossen im Lebenskampfe stand.
Er war sich in der Rewunderung des tüchtigen und opferbereiten
deutschen Volkes mit vielen andern denkenden Menschen auch in
romanischen Ländern — und fast der ganzen deutschen Schweiz —
einig. Unter Machiavellis Einfluß sah er damals im staatlichen Leben
nur den Kampf um Macht und Interessen, und die Deutschen schienen
ihm tiefer als andere von dieser für sein politisches Denken
grundlegenden Auffassung durchdrungen und dadurch in ihren Anschauungen

fortgeschrittener und reifer zu sein. Er glaubte in jenem
Kriege keine lebenswichtigen Interessen Italiens auf dem Spiel und
sprach sich darum gegen die italienischen Interventionisten aus. All



712 Theodor Osterwalder

dies bestimmte auch seine Haltung in den zahlreichen Zeitungsfehden,

die er ausfocht, während Italien im Kriege stand. Er setzte
sich gegen den Versuch zur Wehr, die Leistungen der deutschen
Gelehrten herabzumindern, und es war ihm bei seiner großen
Sachkenntnis ein Leichtes, einzelne Verdrehungen nachzuweisen. Die
Wahrheit, sagte er, steht über dem Kampf, den wir führen, und
darf ihm nicht geopfert werden. Dem großartigen, wenn auch
schließlich mißlungenen Versuch, den nach 1918 eine Anzahl
Staatsmänner unternahmen, der drohenden Selbstzerstörung der Völker
durch die Schaffung eines Völkerbundes Herr zu werden, stand er
seiner ganzen damaligen Einstellung entsprechend verständnislos
gegenüber.

Die in der Zeit zwischen den zwei Weltkriegen aufkommende
faschistische und nationalsozialistische Rewegung griffen gegenüber
Internationalismus und Pazifismus auf machiavellistische Gedankengänge

zurück und betonten, daß das Vaterland immer im Kampfe
stehe und seine Interessen nie preisgeben dürfe. Das war die
Auffassung Croces und er stand darum Mussolini nicht von Anfang an
feindlich gegenüber. Erst nachdem dieser vor der italienischen
Deputiertenkammer offen die Verantwortung für die Ermordung

Matteottis übernahm, erkannte er, wohin eine rein
machiavellistische Politik führen mußte, und er wurde zu einem der
unversöhnlichsten Gegner der neuen Rewegung. Er befand sich damit
gewissermaßen im Lager seiner früheren Feinde, die freilich durch
die Enttäuschungen des ersten Weltkrieges und der ihm nachfolgenden

Krise um vieles realistischer geworden waren. Wie er früher
den politischen Idealisten gegenüber die alles beherrschende Rolle
des Lebenskampfes betont hatte, so stellte er jetzt dem Faschismus
gegenüber die Forderung nach Fortschritt und Menschlichkeit in
allem Kampfe auf. Der Regriff der geschichtlichen Entwicklung
wurde für ihn nun gleichbedeutend mit Ausbau der Freiheitsrechte
der Völker, und das erste Kapitel seiner 1931 erschienenen
Geschichte Europas im 19. Jahrhundert trägt die bezeichnende
Überschrift: Die Religion der Freiheit. Er konnte den Gegner nicht mehr
immer deutlich beim Namen nennen wie früher, aber der Andeutungen

in jedem seiner unter der Herrschaft des Faschismus
geschriebenen und in Italien von seinem mutigen Verleger Giovanni
Laterza gedruckten Rücher sind unzählige. Schon die Redeutung,
die er allen ethischen Fragen beilegte, war Kampf gegen die neuen
Machthaber. Immer deutlicher sah er auch, wie die ersten Anfänge
des Nationalsozialismus sich in Deutschland in die Vergangenheit
zurückverfolgen ließen, und er begann mit Achtung auf ein Staatswesen

wie das liberale englische Weltreich zu blicken, das seinen
zahlreichen Kolonialvölkern sicher nichts schenkte, aber jeder blutigen



Zum politischen Denken Benedetto Croces 713

Auseinandersetzung mit Konzessionen zu begegnen suchte, deren
letzte Konsequenz ihre Aufnahme als gleichberechtigte Mitglieder
in die britische Völkergemeinschaft sein mußte. Seine Sprache
gegenüber seinen Gegnern war oft von schonungsloser Offenheit,
ohne daß die italienische Regierung gegen ihn einzuschreiten wagte.
«Die maßlose Rewunderung des Staates und der Macht», schrieb er
in einem 1938 erschienenen Ruche, «die in Deutschland ihren
Anfang genommen und von da auf andere Völker übergegriffen hat,
ist letzten Endes nur eine unwürdige Vorliebe für die Gewalt, die
Gewalt an sich, die mit religiösen und moralischen Symbolen
verbrämt wird. Sie zeugt von der Gesinnung eines Höflings oder Lakaien,
nicht der eines Rürgers».

Mit der Auseinandersetzung mit dem Faschismus erreichte Croces
politisches Denken seine endgültige, oben umschriebene Form. Er
betonte nach wie vor die überragende Rolle des Macht- und Interessenkampfes

im staatlichen Leben; aber erst unter dem erschütternden
Eindruck, den die ganze Ära faschistischer Herrschaft für ihn
bedeutete, wurde er sich klar bewußt, daß das sittliche Empfinden
des Menschen auch in der Politik ein maßgebendes Wort
mitzusprechen hat. Seine Urteile über Machiavelli spiegeln diese Entwicklung

seines Denkens genau wieder. Erst in dieser zweiten Lebensperiode

gestand er sich ein, daß der florentinische Staatssekretär
den moralischen Aspekt aller Regierungskunst gar nicht oder kaum
gesehen habe. Croces Rolle als Führer der nach dem Zusammenbruch

der faschistischen Herrschaft neu erstandenen liberalen Partei
und als politischer Rerater seines Volkes sind noch in aller Gedächtnis.

Kann man in seinem plötzlichen Frontwechsel dem aufkommenden
Faschismus gegenüber ein unsicheres Schwanken eines von

blinder Leidenschaft getrübten Kopfes sehen Sicher nicht So kann
nur urteilen, wer ihn nicht kennt. Sie ist das Anzeichen einer Wandlung

in seinem Denken, einer Wandlung, die inneres Wachstum heißt
und die der Inbegriff aller Rereicherung unseres Denkens durch neue
Erfahrung ist.


	Zum politischen Denken Benedetto Croces

