Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 11

Artikel: Zum politischen Denken Benedetto Croces
Autor: Osterwalder, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM POLITISCHEN DENKEN
BENEDETTO CROCES

VON THEODOR OSTERWALDER

Am 20. November des vergangenen Jahres starb Benedetto Croce in seinem
Heim in Neapel im Alter von beinahe 87 Jahren. Als Politiker, vor allem
aber als Philosoph, Geschichtsschreiber und Literarhistoriker erreichte er
eine Bedeutung europiiischen AusmafBes. Das iiber fiinfzig Binde umfassende
Werk dieses begiiterten und ganz unabhiingigen Siiditalieners ist die Frucht
eines téglich bis gegen zehn Stunden am Schreibtisch verbrachten und nur
ungern zweimal fiir kurze Zeit durch Ubernahme eines Ministeriums unter-
brochenen Gelehrtendaseins. Seine Arbeit bedeutete fiir ihn keine Flucht vor
der Gegenwart; sie filhrte ihn im Gegenteil zu immer tieferer und leiden-
schaftlicherer Teilnahme an ihrem Geschehen, so dal® sein Werk als Histo-
riker und Philosoph mit seinem politischen Wirken eins wurde. Sein mutiger
Widerstand gegen den Faschismus ist bekannt. Vereinsamt und sozusagen
von allen gemieden, schrieb er damals die von ihm herausgegebene Zeitschrift
Critica in seinem stindig iiberwachten Palaste fast ganz allein. Unermiidliche
und an sich selbst wachsende geistige Auseinandersetzung war sein Lebens-
element und bedeutete fiir ihn Sinn und Erfiillung seines Daseins. Die paar
unpathetischen Worte, mit denen er sein Leben unter faschistischer Herr-
schaft im Vorwort zum 42. Jahrgang der Critica erwihnt, modgen als Aus-
druck dieses Grundzuges seines Wesens dastehen: «... ich wurde einer der
Verfehmten, einer der Hauptverfehmten, was Ausschluff und Verfolgungen
bedeutete. Ich kann mich, ehrlich gesagt, weder dariiber beklagen noch dessen
rihmen, und ich habe das auch nie getan; denn sie beriihrten und scha-
digten mich in nichts, was fiir mich wesentlich und lebensnotwendig war.
Im Gegenteil, sie gaben mir mehr Kraft, als sie mir nahmen>.

Unser praktisches Handeln, sagt Croce, wird in erster Linie durch
das bestimmt, was wir den Kampf ums Dasein nennen kénnen. Wir
erlernen einen Beruf und schaffen uns eine Stellung, weil wir unser
tiagliches Brot verdienen miissen. Wir wollen unser Leben erhalten,
sichern und immer reicher entfalten. Alles, was wir haben, scheint
uns bald unentbehrlich, ein mehreres oft notwendig. Wir stehen mit
dem Nichsten im Kampf um den guten Posten. Er macht uns unseren
Platz an der Sonne streitig. Wir sind in einen Kampf aller gegen alle
verwickelt. Das heif3t nicht von vornherein, daf} der, der ihn gewinnt,
bose sei, und der, der ihn verliert, gut. Wir bewundern den, der sich
durchzusetzen versteht, mit Becht, obwohl zirtere Naturen Miihe
haben mégen, sich neben ihm zu behaupten. Im Kampf ums Dasein
geht jeder Erfolg auf Kosten von irgend jemand. Das liegt in der
Natur der Sache. Der Untiichtige braucht nicht besser zu sein als
der Tiichtige. Es fehlt ihm vielleicht nur an Kampfesfreude und
Lebenskraft. Wir haben damit aber nur einen Aspekt unseres prak-



708 Theodor Osterwalder

tischen Verhaltens beschrieben. Der Mensch, der von Liebe zu seinem
Beruf erfiillt ist, mochte seine Arbeit gut machen. Er hat sich viel-
leicht immer leidenschaftlich um sie interessiert und von ihr ange-
zogen gefiihlt. Sie gut auszufiihren, ist ihm innerstes Bediirfnis. Sein
Verhalten lif3t sich nicht ausschlieflich durch den Kampf ums Da-
sein erkliren. Seine Arbeit ist ihm nicht nur ein Mittel, um vorwiirts
zu kommen; er hat das Gefiihl, mit ihr einem hoheren Zweck zu
dienen. Er steht damit nicht auflerhalb oder tiber dem Kampf ums
Dasein. Er muf} ihn fiihren wie jedermann. Auch er muf sich nihren
und kleiden. Er darf in diesem Kampf um seine personlichen Inter-
essen nicht ginzlich versagen; denn er ist eine der notwendigen Vor-
aussetzungen zur Verwirklichung seiner dariiber hinaus gehenden Be-
strebungen.

Damit haben wir in wenigen Worten die beiden Kategorien an-
gedeutet, die nach Croce unser praktisches Verhalten bestimmen. Die
erste nannte er die des Ukonomischen, indem er dem Wort eine un-
gewohnt weite Bedeutung gab, die zweite bezeichnet man mit einem
ehrwiirdigen Namen, den alle kennen, als Sittlichkeit oder Ethik.
Okonomisches Verhalten bedeutet Kampf um die Interessen einzel-
ner, sittliches Verhalten Kampf um die Interessen aller, um die
vollere Entfaltung des Lebens tiberhaupt. Wenn wir uns fiir sittliche
Ziele einsetzen, so miissen wir dabei immer auch bis zu einem ge-
wissen Grade unsere eigenen Lebensinteressen wahren; denn sonst
schwiichen und zerstoren wir schlieflich den Menschen, der das Guate
will. Sittliches und tkonomisches Verhalten sind keine absoluten
Gegensiitze, von denen man nur wiinschen kann, daf} das eine das
andere vernichte. Im Gegenteil: das Sittliche kann nur innerhalb
des Okonomischen leben. Um sittlich handeln zu kénnen, miissen wir
in erster Linie leben, d. h. den Kampf ums Dasein fithren. Und wenn
das Opfer unseres Lebens eine sittliche Tat sein kann, so ist es sicher
die letzte. Die sittliche Lebensauffassung fiihrt uns nicht aus dem
Kampf ums Dasein heraus, aber sie vermag ihm einen hsheren Sinn
zu geben: die Erhaltung und Entfaltung eigenen Lebens bedeutet
in irgend einem Teil nun auch reichere Entfaltung anderen Lebens
und damit des Lebens tiberhaupt.

Im Staat sieht Croce eine der vielen Formen, in denen sich unser
Lebenswille iuflert, wie eine Genossenschaft eine solche Form ist
oder ein Handelshaus. Er ist eine zur Erreichung bestimmter Ziele
entstandene Gemeinschaft. Er muff den Kampf ums Dasein fiihren,
der die verschiedensten Formen annehmen kann: von der Austragung
von Interessengegensiitzen zwischen Verbiindeten bis zum offenen
Kampf mit dem erklirten Gegner. Will der Staat den Kampf ums
Dasein nicht fiihren, so heilt das nicht, daf3 nun auf diesem Fleck
Erde Friede sei; denn dann tritt sofort ein anderes kraftvolleres



Zum politischen Denken Benedetto Croces 709

Staatswesen an seine Stelle, das sich notwendigenfalls vor dem Kampf
nicht fiirchtet. Es lif3t sich nicht immer eine scharfe Grenze zwischen
Angreiferstaaten und solchen ziehen, die den Daseinskampf defensiv
fihren. Eine Kriegserklirung an einen Nachbarn kann moglicher-
weise ein Akt reiner Selbstverteidigung sein und eine bittere Not-
wendigkeit darstellen, wihrend eine betont pazifistische, jeden
Quadratmeter fremden Gebietes peinlich respektierende Politik sich
als blofer Deckmantel einer um so riicksichtsloseren wirtschaftlichen
Durchdringung, Ausbeutung und Unterjochung anderer Staaten er-
weisen kann. Der Kampf wird auf viele Arten und auf vielen Ebenen
gefiihrt. Auf irgendeine Weise greift jeder Staat an, der leben will,
und sei es auch nur durch friedliche Eroberung der Weltmirkte.
Aber es gibt barbarische und menschliche Formen, den Kampf zu
fishren. Unser sittliches Empfinden heifft uns, nur nach den letz-
teren zu greifen. Nach Croce kann jedoch kein Staat aus moralischen
Griinden auf die Anwendung eines noch so abstolenden Vorgehens
verzichten, wenn er dadurch seine Stellung im Lebenskampf wirklich
schwicht. Auch im zwischenstaatlichen Leben kann das Sittliche fast
nur im Rahmen des Lebenskampfes verwirklicht werden. Es maf}
selbst eine Form dkonomischen Handelns sein. Die Unterschiede in
der Art, den Kampf ums Dasein zu fiithren, sind zwischen den ein-
zelnen Staatswesen oft schwer erkennbar und scheinen sich gelegent-
lich iiberhaupt zu verwischen, weil jeder Staat notgedrungen, um
seine eigene Stellung nicht zu gefiihrden, sich irgendwie an den bru-
talsten und riicksichtslosesten seiner Gegner angleichen mul, auch
wenn er von sich aus durchaus bereit wiire, die Interessengegensiitze
auf weniger unmenschliche Weise auszutragen. Wihrend das zwi-
schenstaatliche Leben kaum aus dem Zustand der Barbarei heraus-
getreten zu sein scheint, ist die Entwicklung zur Menschlichkeit des
politischen Lebens im Innern einzelner Staaten unverkennbar. Auch
das innerstaatliche Leben ist in erster Linie Kampf, Kampf um die
Interessen einzelner Landesteile, einzelner Gruppen und Klassen,
Kampf der Arbeitgeber und der Arbeitnehmer, wie Karl Marx sagt,
der neben Machiavelli und im gleichen Sinn wie dieser Croces Auf-
fassung vom Leben des Staates mitbestimmt hat. Trotz einer an-
finglichen Begeisterung fiir den Begriinder des modernen Sozialismus
war Croce nie Marxist. Im Gegenteil, er iibte sehr bald Kritik an
ihm. Aber seine Auffassung, daf} die verschiedenen Schichten der
menschlichen Gesellschaft in stiindigem Kampf miteinander begriffen
seien, beeindruckte ihn tief. Der Unterschied in der Art wie etwa
die Regierung Grofibritanniens und die bolschewistische Diktatur den
Kampf gegen die Opposition fiihren, lif3t sich mit Hinden greifen.
Zwischen einer fiir die Regierung giinstig verlaufenen Debatte im
englischen Unterhaus und einem der abstoffenden Schauprozesse, in



710 Theodor Osterwalder

denen der russische Diktator seine Gegner vernichtete, liegt eine Welt.
Die innenpolitische Auseinandersetzung wird aber in England nicht
nur mit andern Mitteln gefiihrt als in Ruf’land, das englische parla-
mentarische System bedeutet auch einen in Jahrhunderte dauernder
Entwicklung erarbeiteten Fortschritt, und zwar einen moralischen
Fortschritt. Er ist ein tiber den Parteien stehendes Werk, das Inter-
esse aller, reichere Entfaltung des Lebens, grofere Freiheit, Uber-
windung von Kampf und Streit inmitten von Kampf und Streit.
Croce vereinigt in seiner Auffassung vom Wesen der Politik
zwei Richtungen europiischen Denkens, die heute noch in den ver-
schiedensten Formen um uns herum lebendig sind: den Machiavellis-
mus und den Glauben an den Sinn der geschichtlichen Entwicklung,
den er von Hegel und Vico iibernahm und in eine moderne und kri-
tischere Form kleidete. Der Sinn der geschichtlichen Entwicklung
kann nach Croce kein anderer als der immer reicherer Entfaltung
des Lebens sein, wobei das Alte in der neuen Form aufgeht und weiter
lebt. Nicolo Machiavelli fand freilich in ihm anfangs einen unend-
lich viel wohlwollenderen, ja fiir seine Einseitigkeit blinden Kritiker
als etwa die Vorkiampfer fiir soziale Gerechtigkeit, Demokratie oder
Pazifismus, deren Ideen, so simplizistisch und unrealistisch sie auch
sein mochten, in eindriicklicher Weise dem Glauben an die Mog-
lichkeit einer bessern Zukunft Ausdruck verliehen. Croces oben skiz-
ziertes politisches Denken ist das Ergebnis einer langen, nicht von
Widerspriichen freien innern Entwicklung. In den Jahren wiihrend
und unmittelbar nach dem ersten Weltkrieg stand er in scharfem
Kampf gegen alle politischen Idealisten, denen er vorwarf, da} sie
sich an den in absolutem Sinn aufgefaf3ten Schlagworten von Ge-
rechtigkeit und Frieden berauschen und den Kampf um ihre Inter-
essen nur bei den Gegnern sehen. Er betonte ausschlieflich, daf8
sich Volker und Gesellschaftsschichten in ewigem Kampfe mitein-
ander befinden, in dem der Starke und Entschlossene den Sieg da-
vontrage, und daf} sowohl die Idee vom ewigen Frieden wie jene der
vollstindigen sozialen Gleichstellung aller Utopien seien. Er zeigte
sich als leidenschaftlicher Gegner der demokratischen Staatsform.
Die Auffassung, sagte er, von der sie ausgeht, dafl jeder Biirger in
politischer Einsicht dem andern gleich sei, ist eine willkiirliche An-
nahme. Das kann niemand bestreiten! Der ebenfalls aus dem Ge-
dankengut der Epoche der Aufklirung stammende Begriff der Sou-
veriinitit des Volkes, konnen wir weiterfahren, ist mit gleicher Vor-
sicht aufzufassen. Kein Volk ist im Stande, in seiner Gesamtheit
alle die Fiithrung des Staates betreffenden Fragen in voller Kenntnis
der Sachlage zu entscheiden; das konnen immer nur einzelne, die
sich eingearbeitet haben und Neigung und Begabung dafiir besitzen.
Je verwickelter die Staatsgeschifte werden, desto mehr ist jedes



Zum politischen Denken Benedetto Croces 711

Staatswesen in seinen Entschliefungen auf seine Fachleute und
Fiithrer angewiesen. In diesem Sinn ist jeder Staat ein Fiihrerstaat,
und der Stimmbiirger, der fiir ein Gesetz, dessen Bedeutung und
Tragweite er nicht {iberblicken kann, ein «Ja» in die Urne legt,
spricht damit einfach den politischen Fiihrern, die es empfehlen,
sein Vertrauen aus. Er kann gar nicht souveriin entscheiden, er ist
ein Gefiihrter. Trotzdem haben, was Croce in seinen damaligen
Polemiken kaum zu beachten schien, Begriffe wie «soziale Gerechtig-
keit», «Gleichheit> und «Souverinitit des Volkes» ihren Sinn, auch
wenn wir die absolute Bedeutung, die ihnen ein allzu abstraktes
Denken geben mochte, als lebensfremd erkennen. Wie uns die Sitt-
lichkeit nicht vom Krieg zum Frieden fiihren kann, sondern nur
zu einem weniger unmenschlich gefiihrten Krieg, der vielleicht ein-
mal fiir immer auf den Kampf mit den Waffen verzichtet, so fiihrt
sie uns auch nicht zur Gleichheit, aber zu einer weniger driickenden
Ungleichheit, zur Gestaltung eines menschenwiirdigen Loses der
untern Schichten, nicht zur Herrschaft des Volkes in absolutem
Sinne, aber zur Teilnahme moglichst aller, die Begabung und Nei-
gung dazu haben, an den Staatsgeschiften und zur Uberbriickung
des Grabens zwischen Regierenden und Regierten. Wenn auch in
unserer schweizerischen Demokratie der einzelne die Bedeutung eines
neuen Gesetzes nicht immer zu beurteilen vermag, so bedeutet fiir
uns die Volksabstimmung doch unendlich viel mehr als nur eine
Methode, um auf irgendeine Weise zu einem Entschluf3 zu kommen,
wie Croce meint. Sie erzieht den Biirger zu politischem Denken und
erweckt in ihm das Gefiihl der Verantwortung fiir den Staat, der er
im Grunde selber ist. Man kann sicherlich nicht irgendeinem Volk
blindlings eine demokratische Verfassung aufpfropfen. Sie setzt einen
bestimmten Grad politischer Reife voraus, die ein Ergebnis langer
geschichtlicher Entwicklung ist.

Zum ersten Weltkrieg bezog Croce eine klar und eindeutig um-
schriebene Stellung, die er in zahlreichen Aufsitzen vertrat und ver-
teidigte. Im kaiserlichen Deutschland sah er ein emporstrebendes,
geordnetes Staatswesen, das entschlossen im Lebenskampfe stand.
Er war sich in der Bewunderung des tiichtigen und opferbereiten
deutschen Volkes mit vielen andern denkenden Menschen auch in
romanischen Lindern — und fast der ganzen deutschen Schweiz —
einig. Unter Machiavellis Einfluf} sah er damals im staatlichen Leben
nur den Kampf um Macht und Interessen, und die Deutschen schienen
ihm tiefer als andere von dieser fiir sein politisches Denken grund-
legenden Auffassung durchdrungen und dadurch in ihren Anschau-
ungen fortgeschrittener und reifer zu sein. Er glaubte in jenem
Kriege keine lebenswichtigen Interessen Italiens auf dem Spiel und
sprach sich darum gegen die italienischen Interventionisten aus. All



712 Theodor Osterwalder

dies bestimmte auch seine Haltung in den zahlreichen Zeitungs-
fehden, die er ausfocht, wihrend Italien im Kriege stand. Er setzte
sich gegen den Versuch zur Wehr, die Leistungen der deutschen Ge-
lehrten herabzumindern, und es war ihm bei seiner groffen Sach-
kenntnis ein Leichtes, einzelne Verdrehungen nachzuweisen. Die
Wabhrheit, sagte er, steht iiber dem Kampf, den wir fiihren, und
darf ihm nicht geopfert werden. Dem grof3artigen, wenn auch
schlieflich mif}lungenen Versuch, den nach 1918 eine Anzahl Staats-
miinner unternahmen, der drohenden Selbstzerstorung der Volker
durch die Schaffung eines Volkerbundes Herr zu werden, stand er
seiner ganzen damaligen Einstellung entsprechend verstindnislos
gegeniiber. )

Die in der Zeit zwischen den zwei Weltkriegen aufkommende
faschistische und nationalsozialistische Bewegung griffen gegeniiber
Internationalismus und Pazifismus auf machiavellistische Gedanken-
ginge zuriick und betonten, daff das Vaterland immer im Kampfe
- stehe und seine Interessen nie preisgeben diirfe. Das war die Auf-
fassung Croces und er stand darum Mussolini nicht von Anfang an
feindlich gegeniiber. Erst nachdem dieser vor der italienischen
Deputiertenkammer offen die Verantwortung fiir die Ermor-
dung Matteottis tibernahm, erkannte er, wohin eine rein machia-
vellistische Politik fithren mufite, und er wurde zu einem der un-
versohnlichsten Gegner der neuen Bewegung. Er befand sich damit
gewissermafien im Lager seiner fritheren Feinde, die freilich durch
die Enttduschungen des ersten Weltkrieges und der ihm nachfolgen-
den Krise um vieles realistischer geworden waren. Wie er friiher
den politischen Idealisten gegeniiber die alles beherrschende Rolle
des Lebenskampfes betont hatte, so stellte er jetzt dem Faschismus
gegeniiber die Forderung nach Fortschritt und Menschlichkeit in
allem Kampfe auf. Der Begriff der geschichtlichen Entwicklung
wurde fiir ihn nun gleichbedeutend mit Ausbau der Freiheitsrechte
der Vilker, und das erste Kapitel seiner 1931 erschienenen Ge-
schichte Europas im 19. Jahrhundert trigt die bezeichnende Uber-
schrift: Die Religion der Freiheit. Er konnte den Gegner nicht mehr
immer deutlich beim Namen nennen wie friither, aber der Andeu-
tungen in jedem seiner unter der Herrschaft des Faschismus ge-
schriebenen und in Italien von seinem mutigen Verleger Giovanni
Laterza gedruckten Biicher sind unzihlige. Schon die Bedeutung,
die er allen ethischen Fragen beilegte, war Kampf gegen die neuen
Machthaber. Immer deutlicher sah er auch, wie die ersten Anfiinge
des Nationalsozialismus sich in Deutschland in die Vergangenheit
zuriickverfolgen lieffen, und er begann mit Achtung auf ein Staats-
wesen wie das liberale englische Weltreich zu blicken, das seinen
zahlreichen Kolonialvélkern sicher nichts schenkte, aber jeder blutigen



Zum politischen Denken Benedetto Croces 713

Auseinandersetzung mit Konzessionen zu begegnen suchte, deren
letzte Konsequenz ihre Aufnahme als gleichberechtigte Mitglieder
in die britische Vilkergemeinschaft sein mufte. Seine Sprache
gegeniiber seinen Gegnern war oft von schonungsloser Offenheit,
ohne daf} die italienische Regierung gegen ihn einzuschreiten wagte.
«Die mafllose Bewunderung des Staates und der Macht», schrieb er
in einem 1938 erschienenen Buche, «die in Deutschland ihren An-
fang genommen und von da auf andere Volker iihergegriffen hat,
ist letzten Endes nur eine unwiirdige Vorliebe fiir die Gewalt, die
Gewalt an sich, die mit religitsen und moralischen Symbolen ver-
brimt wird. Sie zeugt von der Gesinnung eines Hoflings oder Lakaien,
nicht der eines Biirgers».

Mit der Auseinandersetzung mit dem Faschismus erreichte Croces
politisches Denken seine endgiiltige, oben umschriebene Form. Er be-
tonte nach wie vor die iiberragende Rolle des Macht- und Interessen-
kampfes im staatlichen Leben; aber erst unter dem erschiitternden
Eindruck, den die ganze Ara faschistischer Herrschaft fiir ihn be-
deutete, wurde er sich klar bewuflt, da® das sittliche Empfinden
des Menschen auch in der Politik ein mafigebendes Wort mitzu-
sprechen hat. Seine Urteile iiber Machiavelli spiegeln diese Entwick-
lung seines Denkens genau wieder. Erst in dieser zweiten Lebens-
periode gestand er sich ein, daf® der florentinische Staatssekretir
den moralischen Aspekt aller Regierungskunst gar nicht oder kaum
gesehen habe. Croces Rolle als Fiihrer der nach dem Zusammen-
bruch der faschistischen Herrschaft neu erstandenen liberalen Partei
und als politischer Berater seines Volkes sind noch in aller Gedicht-
nis. Kann man in seinem plétzlichen Frontwechsel dem aufkommen-
den Faschismus gegeniiber ein unsicheres Schwanken eines von
blinder Leidenschaft getriibten Kopfes sehen? Sicher nicht! So kann
nur urteilen, wer ihn nicht kennt. Sie ist das Anzeichen einer Wand-
lung in seinem Denken, einer Wandlung, die inneres Wachstum heif3t
und die der Inbegriff aller Bereicherung unseres Denkens durch neue
Erfahrung ist.



	Zum politischen Denken Benedetto Croces

