
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau
Redaktion: Dr. F. Rieter

Der Kampf wider die Vernunft

Carlo Antoni, der hervorragende Lehrer für Philosophie der Geschichte an
der Universität Rom, hat sich die große Aufgabe gestellt, eine «Gesamtschau der
Krise des deutschen Denkens zu bieten». Er bereitet ihre Lösung umsichtig in
sorgfältig erwogenen Einzeluntersuchungen vor. Eine erste Gruppe war schon 1938
in Italien erschienen und wurde dann in deutscher Übersetzung unter dem Titel
«Vom Historismus zur Soziologie» 1950 herausgegeben. (Vgl. Schweizer Monatshefte,

Dezemberheft 1951). Der vorliegende Band enthält ebenfalls Aufsätze, die
ursprünglich getrennt in den «Studi Germanici» erschienen sind und dann als Buch
in Italien mit dem Titel «La Lotta contro la Ragione» 1942 zusammengefaßt
worden sind. Sie bilden aber ein Ganzes. Die meisterhafte Übersetzung schenkt uns
Walter Goetz »).

Antoni schildert uns das Erwachen des geschichtlichen Freiheitsgedankens.
Die Schweizer entdeckten ihre nationale Eigenart im Gegenspiel zu den Franzosen,
Beat Ludwig von Muralt sah die Ungezähmtheit der Engländer, wagt es aber, die
Leidenschaft als sittlichen Wert zu verstehen, da in ihr Ursprünglichkeit und echtes,
schöpferisches Leben hervordringt. Albrecht von Haller träumt von der Idee des
glücklichen Naturzustandes der Gebirgler, Johann Jacob Bodmer, inspiriert von
MUton, wird Anwalt der bürgerlichen Freiheit in der Republik. Der Reichtum
der Überlieferung in den Schweizer Städten läßt den Sinn für den Wandel in
der Geschichte, für die Einmaligkeit historischer Individualitäten wach werden.
Das in die Tiefe dringende Verständnis, das Antoni den großen Schweizern des
18. Jahrhunderts entgegenbringt, erfüllt uns mit warmer Dankbarkeit. Oft können
wir beobachten, wie das Werk von Fritz Ernst dem italienischen Forscher Türen
geöffnet hat.

Von den Schweizern wendet sich Antoni einer Reihe von deutschen Denkern
zu, welche diese Linie weiter verfolgen. Die Freiheit, die eben ihrem Wesen gemäß
nie determiniert werden kann, tritt immer wieder in anderer Gestalt hervor, bei
Winckelmann vorbildlich verkörpert in den griechischen Demokratien, in den
deutschen Werken zur Reichshistorie als «Teutsche Libertät», nämlich als Freiheit
der Reichsstände gegenüber dem Reichsoberhaupt, ganz besonders schön bei Justus
Moser als Freiheit der korporativen Verbände, der bürgerlichen in einer
Stadtrepublik, der geistlichen und adligen in einem Landschaftsverband. In diesen
Problemkreis könnte nochmals ein Schweizer, Pestalozzi, eingefügt werden. Bei
den Göttinger Gelehrten Schlözer, Mosheim, J. G. Eichhorn, Heeren werden die
Keime liberaler Freiheit sichtbar. Heeren weiß um Freiheit und Bindung der
europäischen Staaten innerhalb des Gleichgewichts der Mächte. Ranke und
Bismarck sind seine großen Schüler. Hamann erscheint als Verkörperer unfaßbar
leidenschaftlicher Freiheit des Gefühls, der prophetischen Ergriffenheit. Der Referent

würde mit Fritz Blanke viel stärker, als es Antoni tut, dem der Geist Luthers
fremd ist, nach der innersten «Freiheit eines Christenmenschen», die in der Gnade
Gottes ruht, fragen. Der humanistischen Freiheitsidee Herders wird der Verfasser
in einem herrlich vielseitigen und reichen Kapitel gerecht. Gewiß ist, wie Antoni
zuletzt zeigt, für Kant die «Freiheit die Herrin der Geschichte, die allein eine
wirkliche Entwicklung besitzt», sie ist aber verantwortlich um der Würde des
Menschen willen.

*) Carlo Antoni: Der Kampf wider die Vernunft. Zur Entstehungsgeschichte
des deutschen Freiheitsgedankens, übersetzt von Walter Goetz. K. F. Koehler-Verlag,
Stuttgart 1951. I i 1 i I



602 Bücher-Rundschau

Antoni warnt in diesem Buche vor der Gefahr der Destruktion aller Ordnung,
aller Werte, aller Logik durch den historischen Freiheitsgedanken. Er bejaht aber
den Kampf der schweizerischen und deutschen Denker gegen die mechanistische
Vernunft der Aufklärung. Historische Freiheit ist für ihn geborgen in der
historischen Vernunft. Der Referent glaubt, daß dies möglich ist in religiöser
Verantwortlichkeit. Das neue Werk Antonis läßt uns erst recht wünschen, dem
Forscher, der so glücklich geschichtliche Einsicht mit philosophischer Problematik
verbindet, möge die Lösung der großen Aufgabe, die er sich gestellt hat, ver-
ë°nnt Sein- Leonhard v. Muralt

Neuerscheinungen zur antiken Philosophie

Die Philosophie ist tot, so hört man häufig über unsere Zeit klagen. Sie ist
es, wenn man Philosophie mit systematischer Philosophie gleichsetzt. Tatsächlich
gehört die Epoche der großen Gedankensysteme, die mit kategorischer Sicherheit
eine Gesamtklärung der Welträtsel anstrebten, der Vergangenheit an. Das 19.
Jahrhundert war ihr letzter Höhepunkt.

Was ist seitdem geschehen? Der philosophierende Mensch hat seine
Blickrichtung grundsätzlich geändert, indem er seine geschichtsgebundene Existenz zum
Maßstab und Hauptgegenstand seines Denkens erhob. Anstelle des Suchens nach
einem lückenlosen Bau allgemeingültiger Normen und Werte tritt das Bemühen,
den Menschen in seinen verschiedenen historischen Daseinsmöglichkeiten zu
begreifen. Der Skepsis des neuen Denkens entsprechend erhält auch die Geschichte
der Philosophie ein ganz anderes Aussehen und Gewicht.

Das systemgebundene Denken, vor allem des fortschritts- und entwicklungsgläubigen

Zeitalters, sah in ihr die zu immer größerer Vollkommenheit aufsteigende
Linie des autonomen Geistes; das Werk der einzelnen Denker spielte dabei nur
die Rolle des geschichtlich zufälligen Beleges einer Kausalkette, wo jedes Glied vom
nachfolgenden «überholt» erschien. Das «existentielle» Denken dagegen erblickt in
der Geschichte der Philosophie nur die wechselnden Perspektiven, unter denen
der Mensch sein Dasein und dessen Bindungen jeweils erlebt.

Infolge dieser Aspektverschiebung treten nun andere Gebiete — wie die Kunst
— und andere Zeiten des menschlichen Welterlebnisses in den Vordergrund der
Aktualität. Besonders anziehend müssen dabei die geistigen Erfahrungen jener
Zeiten wirken, die den Ursprung, die Kindheit und Jugend eines Kulturkreises
bilden.

In dieser Lage gewinnt heute das philosophische Erlebnis der Griechen als
erste Prägung des europäischen Denkens wieder eine lebendig wirksame Bedeutung
für die Gegenwart, wie es sie vielleicht seit der Renaissance nicht mehr gehabt
hat. Der Grund dafür liegt tiefer als nur in der modernen Offenheit für das Historische

überhaupt: er liegt in der inneren Verwandtschaft der geistigen Lage.
Die klassische Antike bietet das einzigartige Beispiel eines Zeitalters, in dem

der Mensch das Wagnis unternommen hat, sich als geistiges Wesen von der Welt
übernatürlicher Bindungen zu lösen und die Lebensverantwortung der eigenen
Einsicht zu übertragen; irdische Glückseligkeit durch Selbsterfüllung ist das Ziel,
vernünftige Erkenntnis und Selbsterkenntnis das Mittel; Eudaimonia und Logos sind
die Grundpfeiler dieser anthropozentrischen Philosophie. Sie ist der Versuch, das
Dasein des Menschen als Individuum und Glied der Gemeinschaft im autark menschlichen

Bereich und mit spezifisch menschlichen Kräften harmonisch zu ordnen: sie
bedeutet Lebenskunst. Zu keiner Zeit hat das philosophische Denken in Gestalt
einer solchen umfassenden Lebensweisheit einen ganzen Kulturkreis so stark
durchdrungen und befruchtet wie in den Jahrhunderten der griechisch-römischen
Ökumene.

Unser eigenes Zeitalter ist gekennzeichnet durch den jähen Bruch mit den
transzendenten Bindungen und absoluten Werten, die die Lebensformen des Abendlandes

seit dem Ende der Antike regelten und sicherten. Große Teile der Menschheit

sind gleichsam wieder am Nullpunkt angelangt, wo der Einzelne, auf sich selbst
gestellt, alle Wege gehen kann: nur wenige können der Versuchung widerstehen, vor
der schweren Last der plötzlich zugefallenen Freiheit Zuflucht in die geistige



Bücher-Rundschau 603

Lenkung moderner kollektiver Pseudoreligionen zu suchen. In dieser qualvollen
Lage der heutigen Zeit vermag die Lebensphilosophie der Antike das historisch
bewährte Beispiel einer menschenwürdigen Lebensordnung des «dritten Weges»
zwischen geistig-moralischer Anarchie und Versklavung zu bieten: das ist die große
Bedeutung, die ihr gerade in unseren Tagen zukommen kann.

Es ist Ausdruck eines Bedürfnisses und Erfüllung einer Aufgabe unserer Zeit,
wenn ein Schweizer Verlag innert kurzen Jahren der weiteren Öffentlichkeit einen
umfassenden Überblick über die Haupterscheinungen der antiken Philosophie
anhand von Textübertragungen und Einzeldarstellungen aus der Feder bester Kenner
des Altertums zu bieten vermochte, wobei auch weniger bekannte Gebiete, die bisher

in Fragmentsammlungen der Fachwissenschaft vorbehalten waren, in leicht
lesbarer Aufmachung zugänglich werden. '

In der von Walter Rüegg betreuten «Erasmus-Bibliothek» des Artemis-Verlags,
die humanistischer Tradition getreu wichtige Aspekte der Wechselwirkung von
Antike und moderner Zeit aufheUen will, hat Walther Kranz den Dichterphilosophen

Empedokles in seiner historischen Gestalt und seiner Nachwirkung in der
deutschen Romantik dargestellt. Die Gegenwartsnähe dieses Themas wird deutlich,
wenn man sich vorhält, welche Rolle sowohl die frühgriechische Spekulation wie
die Hölderlindeutung in der neuzeitlichen Existenzphilosophie spielt. Erfreulicherweise

hält sich Kranz von der heute beliebten Dberinterpretation der sogenannten
vorsokratischen Dichter und Denker fern und bleibt im Konkreten historischer
Überlieferung; dazu gehört, daß er in Übersetzung die wichtigsten Quellen zu
Leben und Werk des Empedokles sowie die Rruchstücke seiner philosophischen
Dichtung selbst vorsetzt und in Parallele dazu auch die verschiedenen Fassungen
von Hölderlins Empedokles-Gedichten im vollen Wortlaut stellt. Der Leser kann
sich so ein eigenes Bild machen, wo ihn die Betrachtungen des Herausgebers, die
im ganzen etwas konventionell wirken, nicht ganz befriedigen.

Eine selbständigere und wirksamere Leistung ist Ernst Hoffmanns Piaton. Die
aus einem Vorlesungszyklus hervorgegangene Darstellung trägt die lebendige Frische
und Verständlichkeit des gesprochenen Wortes an sich. Das Ziel, leitende Gesichtspunkte

zum Verständnis von Piatons Werk zu vermitteln, erfüllt der Verfasser in
angenehmer, spannender und vor allem zeitgemäßer Weise: er will weder das
Kompendium eines platonischen Systems noch eine psychologisierende
Lebensgeschichte zeichnen; er verfolgt vielmehr an einzelnen Grundmotiven, die nicht
nur das in orthodoxem Sinne Gedankliche, sondern auch das Formalliterarische
betreffen, die Triebfedern von Piatons Denken. Von den Fesseln des Systemzwanges
gelöst, erscheint Piatons Werk als reinste Ausprägung eines undogmatischen
kritischen Suchens, das in einer bestimmten künstlerischen Darstellungsform Gestalt
annehmen mußte. Die Nähe von Kunst und Philosophie, für die heute der Blick
besonders offen ist, hat selten ein so eindrückliches Zeugnis gefunden wie in Piatons
Dialogen; in diesem Zusammenhang widmet Hoffmann ein gelungenes Kapitel der
inneren Verbindung von altgriechischer Komödie und sokratischem Dialog.

Ein Seitenstück zum philosophischen Drama Piatons bildet auf anderer Ebene
die neue attische Gesellschaftskomödie, deren Haupt Menander ist. Dem Werke
dieses Dichters gilt ein von Günther Goldschmidt besorgter Band der Bibliothek,
der Allen Welt, in der der gleiche Verlag die Texte antiker Autoren mit
historischen Einleitungen in deutscher Übertragung vermittelt. Dank glücklichen
Papyrusfunden können wir heute schon an den Fragmenten von Menanders Komödien
uns ein abgerundetes Bild der heiter liebenswürdigen Welt gesellschaftlicher
Urbanität des Hellenismus machen, die ihren Hintergrund bildet. In dieser Welt
spiegelt sich das vernünftig praktische Lebensideal des Peripatos, in dem sich die
Erfahrung altgriechischer Adels- und Polisethik fortsetzt und erneuert, und das,
wie Menanders römischer Nachdichter Terenz bezeugt, auch das Gentlemanideal
der römischen Nobilität mitformte.

Von den beiden anderen großen hellenistischen Schulen philosophischer
Lebensweisheit, Epikureertum und Stoa, hat Olof Gigon das Erhaltene aus dem Werk
jenes Denkers, der dem Menschen die seelische Ruhe vernünftiger Selbstgenügsamkeit

bringen wollte, herausgegeben in dem Bändchen Epikur, Die Überwindung
der Furcht. Für die Bewegung, die wohl die größte Breitenwirkung auf die
sittliche Haltung der hellenistischen Zeit vor allem in Rom ausübte, zeugen zwei



604 Bücher-Rundschau

Publikationen: Max Pohlenz hat in dem Band Stoa und Stoiker, Die Gründer-
Panaitios-Poseidonios die oft nur in winzigen Stücken erhaltenen Überreste der
Werke der älteren und mittleren Stoa, unter Verwertung der antiken Zeugnisse
zu Leben und Lehre der Stoiker, zu einer meisterhaft übersichtlichen und knappen
Darstellung ausgearbeitet. Die Dokumente der popularphilosophischen Richtung
der Stoa, die in der Kaiserzeit eine Blüte erlebt und manche Züge der christlichen
Moralpredigt vorausnimmt, hat Wilhelm Capelle im Band Epiktet, Teles, Musonius,
Wege zu glückseligem Leben herausgebracht.

Unter dem Titel Plutarch, Die Ruhe des Gemüts bietet Bruno Snell eine
geschickte Auswahl aus Plutarchs moralischen Schriften. Die Einleitung hebt in
anmutiger Weise hervor, wie in diesem spätantiken Werk gegenüber dem
rationalistischen Dogmatismus von Stoa und Epikur die liebenswürdigen Züge einer
freieren Lebensweisheit sich entfalten, die einen letzten Nachklang akademischer
Skepsis darstellt und seine große Nachwirkung namentlich im Zeitalter des
gentilhomme verständlich macht. In dieser Spätzeit allerdings kann kaum noch zwischen
philosophischen Schulen im alten Sinn unterschieden werden; es hat sich
vielmehr eine Art Koine der Lebensweisheit herausgebildet, die letztlich auf die Tat
des Sokrates und Piaton zurückgeht.

Nirgends wird dieser Zusammenhang deutlicher als in den Meditationen jenes
Staatsmanns und Denkers, der, schon ein Christ, doch den Titel des letzten antiken
Philosophen verdient, nämlich in Boethius' Trost der Philosophie (lateinisch und
deutsch in der Übersetzung von Eberhard Gothein). Dieses einzigartige Dokument
für die innige Durchdringung von Antike und Christentum vereinigt noch einmal
an einem historischen Wendepunkt die Summe alter Lebensweisheit und Universalbildung

in bewußtem Anschluß an die sokratisch-platonische Ethik, wie denn auch
Boethius in der Praxis seines Lebens das platonische Ideal des Philosophen und
Politikers verwirklichen wollte und sein tragisches Ende, dem das kostbare
«Trostbüchlein» seine Entstehung verdankt, wie eine Wiederholung von Sokrates' Schicksal
wirkt: beide Male vollzieht sich ein Sieg im Untergang, der Sieg des Menschen
über sich selbst, des Geistes über die Macht; in ihm versinnbildlicht sich der Sieg
des griechischen Menschenbildes für die europäische Kultur überhaupt.

Mario Puelma

Von Geist und Seele

Zu Hermann Hesses 75. Geburtstag

Die allgemeine Teilnahme an dem fünfundsiebzigsten Geburtstag Hermann
Hesses hat die zeitüberdauernde Aktualität dieses Dichters in solchem Maße
erwiesen, daß auch der Hinweis auf einige Bücher, die der Deutung seiner

Persönlichkeit und seines Werkes dienen, angebracht erscheint, wenn sie auch bereits
1947 veröffentlicht wurden *).

Es war ein glücklicher Gedanke des Verlages Fretz & Wasmuth, das
grundlegende und schon klassisch gewordene Buch von Hugo Ball: Hermann Hesse, sein
Leben und sein Werk, neu herauszubringen, ihm am Ende Hesses «Nachruf an
Hugo Ball. Geschrieben am Tage seines Begräbnisses, 16. September 1927»
beizugeben und es von zwei so berufenen Kennern wie Anni Carlsson und Otto Basler
fortführen zu lassen. Denn die Darstellung Hugo Balls reicht nur bis zum «Steppenwolf».

Anni Carlssons Fortführung geht «vom Steppenwolf bis zur Morgenlandfahrt».

Otto Basler beschließt das Werk mit dem «Weg zum Glasperlenspiel».
über Hugo Balls Biographie noch ein beurteilendes Wort zu sagen, erübrigt

sich im Grund. Sie gehört zu den vorzüglichsten Darstellungen eines modernen
Dichters und ist gleich ausgezeichnet durch seelischen Tiefenblick, eindringendes
Werkverständnis, sachliche Zuverlässigkeit und stilistische Meisterschaft.

0 Hugo Ball: Hermann Hesse, sein Leben und sein Werk. Fortgeführt von
Anni Carlsson und Otto Basler, und Max Schmid: Hermann Hesse, Weg und Wandlung.

Mit einem bibliographischen Anhang von Armin Lemp. Beide Bücher bei
Fretz & Wasmuth, Zürich.



Bücher-Rundschau 605

Diesem Buch die Fortsetzung und Abrundung zu geben, war eine nicht
ungefährliche Unternehmung. Konnte die Einheit der Konzeption, die Höhe des
Niveaus gewahrt bleiben? Wie leicht und oft geschieht es, daß die Ganzheit einer
Gestalt in der Sicht verschiedener Augen zerfällt, und daß statt eines Werkes nur
ein Sammelwerk zustande kommt.

Aber es zeigte sich in unserem Fall, daß eben das durch Hugo Ball gelegte
Fundament stark genug war, um auf ihm weiterbauen zu können, und daß es
durch berufene Hände geschah. Ja, auch die Wesensart des Dichters Hermann
Hesse selbst, der immer in der Wandlung begriffen, immer auf dem Wege und
der Wanderung war, und doch in der Substanz sich selber gleich und dem Gesetze
treu blieb, nach dem er angetreten war, trug dazu bei, daß aus dem zweifach
fortgesetzten Werk ein sich wandelndes und doch organisch einheitliches Gebilde
werden konnte, wobei nur einzig zu bedauern ist, daß den Fortführern zu wenig
Raum zur Verfügung stand, was die Proportionen des Buches äußerlich wie innerlich

etwas stört. Anni Carlssons Teil, der doch schließlich so wesentliche Werke
wie «Narziß und Goldmund» und die «Morgenlandfahrt» behandelt, umfaß nur
22 Seiten, wozu allerdings zu bemerken ist, daß in diesen engen Rahmen ein
bedeutender Gehalt geschlossen wurde, und auch Otto Basler, der so viel zu sagen
weiß, hätte man noch mehr Raum zur Entfaltung gewünscht als 68 Seiten.

Wenn man nun zunächst die Verschiedenheit ins Auge faßt, die sich zwischen
Hugo Ball und seinen Fortsetzern bemerkbar macht, so spiegelt sich in ihr die
Wandlung wieder, welche die Literaturbetrachtung überhaupt in den letzten
Jahrzehnten erfahren hat. Man könnte etwi den Vergleich mit einem alten Dome
ziehen, der romanisch begonnen und barock zu Ende geführt wurde, ohne daß
dabei ein störender Bruch eingetreten wäre. Denn so wie das Leben, kann auch
Kunst und Wissenschaft sich wandeln und doch ungebrochene Einheit bleiben.
Wenn also die Biographie Hugo Balls von der Persönlichkeit des Menschen und
des Dichters Hermann Hesse ausgeht, in ihre Tiefen hinunter leuchtet und aus ihr
heraus, von innen her, die Dichtungen versteht, wenn also der Mensch es ist, der
hier das Werk erklärt, so ist man heute eher geneigt, den umgekehrten Weg zu
gehen, die Symbole der Dichtung zu deuten, und aus ihnen auf den Menschen
zurückzuschließen, der als ein Dichter sich eben nur in Gleichnissen und Symbolen
offenbaren kann. Die Deutung der Symbole ist heute zu einem zentralen Anliegen
der Literaturbetrachtung geworden.

Diese Wandlung spiegelt sich augenfällig in dem Unterschied der Ball'schen
Biographie von ihren beiden Fortsetzungen, in denen das biographische Element
durch die Werkdeutung mehr und mehr verdrängt, und in der Symbolik der
Schlüssel zum Menschentum des Dichters gefunden wird.

Ja, Otto Baslers «Weg zum Glasperlenspiel» scheint fast nur noch eine Reihung
von Werkdeutungen, gleichsam nur ein Nebeneinander der dichterischen
Wegstationen zu sein, was freilich doDh nur äußerer Schein ist. Denn der Strom des
Lebens, der die Werke wie Inseln trägt, bildet doch den unterirdischen Weg, der
von Werk zu Werk hinführt. Jedes wird als eine in sich geschlossene Ganzheit
und jedes doch auch als Stufe der Wandlung gedeutet. Dieser so feinsinnige,
sich liebend hingebende, verstehende und dem Werk ehrfürchtig dienende Deuter
hat sogar bereits die Gefahr erkannt, die in allen Deutungsversuchen liegt. Denn
er weiß um das Geheimnis der Dichtung, daß sie um der Erhaltung ihres
dichterischen Wesens willen im letzten Grund Geheimnis bleiben muß. Es ist eine
tiefe, erregende und nachdenklich stimmende Einsicht, die er bei Gelegenheit des

«Glasperlenspiels» mit den mutigen Worten ausspricht: Deuten heiße zerstören.
Er weiß auch um die Vieldeutigkeit des dichterischen Gleichnisses, das sich Jedem
auf seine persönliche Weise offenbart, und kommt zu dem beherzigenswerten
Ergebnis: «Nur das eigene Miterlebnis ist sinnvoll und führt zur Erkenntnis von
Symbol und Gleichnis». Daher denn die Vorsicht, die Zartheit und das Maß, womit

Otto Basler an die Deutung geht, und wodurch er die Gefahr der Zerstörung
bannt. Bei den lyrischen Gedichten aber verzichtet er so gut wie ganz auf die
Deutung; denn: «dem Deuter verschließen sie sich, dem Liebenden aber offenbaren
sie ihr Geheimnis».

So geht der Weg des Buches von der Biographie zur Deutung und bereits
schon über die Deutung hinaus, weil die Erkenntnis der ihr gesetzten Grenzen



606 Bücher-Rundschau

erwacht ist. Es ist ein Weg voll inneren Sinns und Rechts, der das Ende wieder,
nun jedoch auf neuer Stufe, dem Anfang nähert.

Auch noch ein anderes Mittel zur Vereinheitlichung des von drei Autoren
verfaßten Werkes ist bemerkenswert und scheint mir über den Einzelfall hinaus
Erwägung zu verdienen. Otto Basler nämlich, dessen Aufgabe es war, den Weg
zum Glasperlenspiel darzustellen, versteht dieses Werk erst ganz, indem er vom
«Glasperlenspiel» aus, zurückgewandt, den Weg überblickt, der zu ihm führte.
«Aus der retrospektiven Betrachtungsweise», so heißt es, «ergibt sich das richtige
Bild seiner schönen Eigenheit, und man bewundert den großen Meister, der es
schuf. Es ist, als hätte er zu aller Zeit gewußt, was werden soll; als hätten nie
Bedenken, es nicht zu schaffen, oder Gedanken an einen frühen Tod ihn beirrt».
Man könnte sich in der Tat wohl vorstellen, daß eine so retrospektive Betrachtungsart

solche Deutung eines Künstlers vom Ende seines Weges und nicht von
seinem Anfang aus zum fruchtbaren Schoß künftiger Literaturbetrachtung werden
könnte, daß etwa der ganze Goethe vom zweiten Teil des Faust aus retrospektiv
verständlich gemacht werden könnte. So tritt erst die innerste Notwendigkeit,
die Richtung, das Schicksal zu Tage, das Weg und Werk eines Dichters bestimmt.
Im Falle Hermann Hesses jedenfalls erweist sich die retrospektive Methode als
höchst fruchtbar.

Wenn also in der Biographie Hugo Balls die menschlichen Dissonanzen
zwischen Kunst und Leben, zwischen Geist und Sinnen, zwischen Ordnung und Chaos
noch unaufgelöst und grell ertönen, wenn auf dem von Anni Carlsson meisterlich
behandelten Wegstück es dem weise gewordenen Dichter gelingt, «die dunkel
verschlungene Antinomie in der Wesensschau einer höheren Einheit zu versöhnen»,
womit die Verfasserin wirklich das eigenartige Wesen von «Narziß und
Goldmund» und der «Morgenlandfahrt» erleuchtet hat, so zeigt sich nun an der Mündung

des Weges, welche die Wandlung der Einheitsscftau in das EinheitseHe&nis,
in die Einheitsverwirklichung darstellt, daß der Weg des Dichters von Anfang an
dem Geistesreich zuging, in dem der Geist zum Gestalter und Sinngeber des
Lebens wird, in das jedoch nur Leiden und Schmerzen die Bahn zu weisen, die
Sicht und endlich den Eingang zu öffnen vermochten. Der Zwiespalt, die Schau
und die Verwirklichung der Einheit: dies sind die drei Stufen der «Menschwerdung»,
wie Anni Carlsson es so treffend nennt, und der sie symbolisch gestaltenden Kunst.
So baut sich in der Wandlung erst die Ganzheit auf, und so erklärt sich auch die
Dreiteiligkeit oder Dreistufigkeit des ganzen Buches.

Auch das Werk von Max Schmid «Hermann Hesse, Weg und Wandlung»,
sieht, wie der Titel schon sagt, den Dichter im Zeichen der stetigen Wandlung.
Auch er erkennt, die Symbole deutend, im ursprünglichen Zwiespalt des inneren
Menschentums den Urquell, aus dem alles strömt, und wie könnte dies denn auch
dem Blick eines Hessedeuters entgehen. War es wirklich nötig, erst in Ludwig
Klages' dreibändigem Werk «Der Geist als Widersacher der Seele» diesen Schlüssel
zur Enträtselung des Geheimnisses zu finden? «Ergab sich doch», so bekennt der
Autor, «aus der Wesensverwandtschaft des Forschers (Klages) und des Dichters
(Hesse) die Möglichkeit, uns im Werk des Forschers, gegenüber dem Werk des
Dichters, einen Standort zu sichern und auf Grund der Kenntnis von Klages'
Schaffen Hermann Hesses Wesen sichtbar zu machen, was uns allein mit der
Werkinterpretation nicht gelungen wäre». Max Schmid scheint wirklich mit seiner
Aufdeckung der Verwandtschaft von Klages' und Hesses Gedankenwelt (und nur um
diese kann es sich bei den so völlig verschiedenen Persönlichkeiten handeln) für eine
wichtige Entdeckung zu halten. «Diese Begegnung», so schreibt er, «ist ein
zentrales Ereignis in der Entwicklung sogenannten romantischen Denkens und
Dichtens». Ich möchte dagegen meinen, daß Hermann Hesse auch ohne die Kenntnis
der Klages'sehen «Lebensphilosophie» aus sich heraus zu deuten ist, daß die geistige
«Begegnung» oder Verwandtschaft zwischen dem Dichter und dem Forscher, soweit
sie überhaupt konstatiert werden darf, lediglich eine sehr selbstverständliche
Verwandtschaft von Zeitgenossen ist und nichts über Hermann Hesse, sondern höchstens

über die gleiche Zeitsituation, in der er mit dem Forscher zusammen steht,
und allenfalls über die Herkunft von gemeinsamen geistigen Ahnen etwas aussagt.
Aber Hesse mit dem aus der überdies höchst fragwürdigen Philosophie von Klages



Bücher-Rundschau 607

gewonnenen Schlüssel und nicht aus sich selbst zu deuten, die Sicherheit des
Standorts außerhalb, in einer sehr unsicheren Ideenwelt zu suchen, war kein
glücklicher Gedanke, sondern eher eine Verführung, die denn auch oft genug zu
Dunkel und Konstruiertheit führte. Wie schillernd-vieldeutig ist doch die von
Klages übernommene Terminologie. Was wird hier nicht alles unter «Geist» und
unter «Seele» verstanden. Aber auch die höchst anfechtbare Gesamtidee, daß der
Geist oder das Bewußtsein das lebensfeindliche oder seelenfeindliche Prinzip
darstelle, daß Geist und Seele zwei völlig wesens-gegensätzliche Mächte seien, jenty
Idee also, die Klages in drei Bänden vergeblich zu beweisen versucht, darf nicht
für Hermann Hesse in Anspruch genommen werden, der diesen Konflikt nicht
als einen zum Wesen des Menschen gehörigen, sondern nur als zeitbedingte, ja
«neurotische» Situation erkannte und in sich erlebte, und dessen Weg aus dem
Konflikt heraus, der Harmonie, ja mehr: dem Geist als Lebensführer entgegenging.

Das hat gewiß auch Max Schmid gesehen. Aber wer überhaupt an die
Möglichkeit einer Harmonie glaubt, in welcher der Geist Gestalter und Lenker
des Lebens ist, der hat den in der Klages'schen Philosophie gefundenen Standort
bereits aufgegeben, und seltsam erscheint nun die fast wie bedauernd klingende
Feststellung des Klages-Jüngers, daß sich in der Harmonie, der «lebenswarmen
Vernünftigkeit» (welch peinlicher Ausdruck) bei dem alternden Dichter das
Gewicht mehr und mehr von der Lebenswärme hinweg auf die Vernunft verschiebt,
daß also im Glasperlenspiel das «biozentrische» Weltbild sich in ein «logozentri-
sches» verwandelte. Otto Basler hat diese Wandlung tiefer und richtiger als einen
von Anfang an bereits vorbestimmten und aufwärtsführenden Stufenweg zum Geist
erkannt.

Mit all diesen Einwänden ist nun aber gewiß nicht gesagt, daß in dem Buche
Schmids nicht hohe Werte enthalten sind. Es sollte nur ausgesprochen werden,
daß die «Lebensphilosophie» von Klages mit ihrer Behauptung, daß der Geist der
Widersacher der Seele sei, den Schlüssel zu Hesses Dichtung nicht zu geben
vermag. Wo aber Max Schmid das falsche Maß der «Lebensphilosophie» vergessen
kann und wo er von der Dichtung Hermann Hesses eben als von Dichtung spricht,
nicht von gedanklichen Problemen, sondern von Bildern und Symbolen, da zeigt
es sich, daß er mehr als es ihm bewußt ist, au3 der Dichtung selbst, auch ohne
die nur vermeintliche Sicherung seines Standorts durch Klages, Tiefes, Bedeutendes,
Wesentliches auszusagen vermag, so daß sich dieses Buch denn doch neben dem
von Hugo Ball und seinen Fortsetzern ehrenvoll zu halten vermag und nach ihm
und dem schönen Buch von Richard B. Matzig über «Hermann Hesse in Montagnola»
zur besten Hesse-Literatur gehört.

Fritz Strich

Europäische Literatur zwischen zwei Weltkriegen

Acht Jahre nach der ersten durfte diese, gleich Max Rychners übrigen Essay-
Bänden, ins Gewesene zurück- wie ins Gegenwärtige ausgreifende Sammlung
literarischer Aufsätze ihre zweite Auflage erleben '). Doch wäre ihr Autor nicht der
wache Lynkeus, als den wir ihn kennen, wenn er sich einfach damit begnügt hätte,
das Frühere wiederzugeben. Eine Anzahl Stücke des Bandes der ersten Auflage
mußten andern Platz machen. Vielleicht erschienen die neu aufgenommenen dem
Verfasser in diesem Augenblick unserer rasch abrollenden Epoche von größerer
aktueller Bedeutung als etwa die Betrachtungen über Briefe Hofmillers, ein Buch
Max Schelers, Glossen zu Knut Hamsun, Hermann Bang, Bemerkungen über
französische Royalisten. Auch Georg Trakl — den Aufsatz über diesen vermissen wir
aber sehr — dürfte, für jetzt, den Zeitgenossen weniger zu sagen haben als Gottfried

Benn, dessen Schaffen hier in einer Würdigung von erstaunlicher Klarsichtigkeit
dargestellt ist. Doch wollen wir nicht unterlassen, zu bezeugen, daß die aus

t) Max Rychner: Zur europäischen Literatur zwischen zwei Weltkriegen.
Erste Auflage, Atlantis-Verlag, Zürich 1943. Zweite, veränderte Auflage, Manesse-
Verlag, Zürich 1951.



608 Bücher-Rundschau

dem neuen Band ausgeschalteten Essays an überaktueller Bedeutung seit ihrem
ersten Erscheinen für uns nichts eingebüßt haben. Mit stärkstem Anteil wird man
zunächst die der zweiten Auflage vorangestellte Einleitung «Blick auf die Zwanzigerjahre»

lesen. Sie umreißt die Signatur der Zeit zwischen den zwei Weltkriegen,
«die uns heute in verklärendem Licht erscheint». «Europa war damals ein fensterreiches

Laboratorium, in dem mit Hochströmen der Hoffnung gearbeitet wurde».
«Man bewegte sich fort vom deprimierenden Tiefdruckgebiet des Krieges in einen
Frieden hinein, der hart anfing, aber alt, vielleicht unsterblich zu werden
versprach». «Die Luft schwirrte von Möglichkeiten».

Der Verfasser hörte in diesen Jahren drei große Vertreter des europäischen
Geistes, denen dieser Geist oberste Angelegenheit war, sich über diesen auslassen.'
Der Österreicher Hofmannsthal sprach 1917 über die «Idee Europa», die der
einzige tröstliche Ausblick bleibe. «Gereinigt erhielten die Hörer die Worte Seele
und Geist aus einem Munde, dem man glaubte, zurück». Mit dem Franzosen Paul
Valéry, der in seinem Vortrag über die Krise des Geistes unerbittlicher, als der
Österreicher, die Zerfallszeichen in dem gedachten Gefüge des Abendlandes
hervorgehoben, kam Max Rychner 1922 persönlich zusammen. Er vernahm von ihm
«eine aristophanische Verhöhnung der europäischen Politiker, die unfähig seien,
Europa zu schaffen». Dieser mathematisch geschulte, cartesianische Geist erhoffte
nichts von einer Epoche der Seele; Seele war für ihn der archaische Teil des
Menschen, zur Vorgeschichte gehörig, nicht wertgleich mit der erreichten
intellektuellen Höhe; Geschicht)e nicht, wie für Hofmannsthal, eine Offenbarung von
Weltkräften, sondern «der gefährlichste Stoff, den die Chemie des menschlichen
Verstandes» hervorgebracht habe. Sie mache die Völker hochmütig und eitel. Ein
paar zufällig überlieferte Einzelheiten würden zu Systemen geordnet, was reine
Willkür sei; der strengen Erkenntnis biete sie nichts. Dazu bemerkt Rychner: diese
Auffassung nehme den Menschen nicht als das, was er ist. Schon das einzelne
Leben sei nur als Geschichte erfahrbar, als ein über jeden Augenblick erhöhtes Sinn-
gefüge. — Die beiden Denkweisen waren aber doch schon in einem Menschen vereint

gewesen, in Goethe.
Zwischen 1916 bis 1921, führt der Verfasser weiter aus, waren Literatur

und Wissenschaft in das Zeichen der Krisis getreten, und so der Mensch, seine
Glaubenstümer, Kunst und Gesellschaft. Die Wissenschaften, ohne übergeordnete

Prinzipien, richteten sich ein wie autonome Staaten. Ein ähnliches Gebaren
zeigten die verschiedenen literarischen Ismen. «Die politischen Parteien
arbeiteten ihre Grundsätze immer massenhafter zur Heilslehre aus. Rußland galt
vielen Enthusiasten als gelobtes Land, bloß weil dort eine Revolution stattgefunden
hatte und weil sie sich nichts anderes vorstellen konnten, als daß eine Revolution
in jedem Fall einen gewaltigen Fortschritt der Freiheit entgegen bedeute. Da waren
nun also die letzten Fesseln zerhackt worden: die der Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen, denn so hatte ja das Programm gelautet». Wieviel
unausgesprochene Kritik enthält ein solcher Satz, oder dieser, «... der George-Kreis
wirkte an einem Menschenbild, in dem künstlerische und politische Anlage in ein
und derselben Wesensschicht begründet sein sollten». Doch weiter: Keyserling
suchte den ganzen Erdball ab nach Sinn, Jung forschte nach «letzterkennbaren
seelischen Geschehnissen», Vor- und Frühgeschichte hoben «versunkene Atlantisländer»

an die Sonne. Es war kein Trümmerfeld, wie manche meinten, viel eher
ungeordneter Dberreichtum. — Als den dritten Europäer nennt der Verfasser den
Deutschen Max Scheler, «den vielfältig erleuchteten Mann». Gewaltige Stoffmassen
beherrschend, gewahrte er, rückblickend, in der Geistesgeschichte fünf Typen
menschlicher Selbsterfassung; als letzten den «postulatorischen Atheismus des Ernstes
und der Verantwortung». Vertreter dieser Anthropologie seien die Historiker mit
dem Glauben an die großen Männer als Träger des Weltprozesses: Carlyle,
Treitschke, in der Gegenwart George und sein Kreis. Auch sie könnten dem
«modernen Menschen» in seiner Krise nicht mehr genügen. Wohin dann der Weg?
Das würde vom gegenwärtigen Geschlecht abhangen. Wie Hofmannsthal eine neue
Epoche der Seele, sah Scheler eine neue Epoche des Geistes im Kommen. «Er warf
sich ihr entgegen».

Seither sind die drei Europäer und noch andere mehr von uns gegangen. Diese
Verluste haben den Verfasser nicht entmutigt. Wohl wird er die Wucht einer



Bücher-Rundschau 609

Wahrheit nun besonders empfunden haben, die: «tout commence ici-bas, mais rien
ne s'y termine», doch die Berührung mit den Sphären jener Großen dürfte ihn in
seiner Haltung gestrafft, gegen Zweifel gefeit haben. Und so berichtet er über sie,
in der Absicht, «ihr Vermächtnis zu ermessen, zu empfangen, zu vermitteln...»,
«dieses Erbe in ein neues Zeitalter hinüberretten zu helfen».

Eine Art Gegenstück zu dieser Einleitung ist der letzte Aufsatz des Buches,
«Literatursoziologie der Linken». Ein jüngerer kommunistischer Literat, Siniter,
hatte in seinen Schriften die Forderung erhoben, da der Mensch das Produkt der
«Zustände» (d. h. der staatlichen und wirtschaftlichen Gegebenheiten) sei, zeige uns
der Schriftsteller nicht abgemalte oder erfundene Persönlichkeiten, sondern eben
jene Zustände. Ergötzlich, wie Max Rychner daran erinnert, daß es vor fast
hundert Jahren die Milieu-Theorie eines Hippolite Taine gegeben habe, und, im
Anschluß an die Romane Balzacs und die spätem realistischen und naturalistischen
französischen Romane, in denen die menschliche Gemeinschaft noch auf etwas
mehr, als auf das hin erforscht wurde, was Siniter meinte. Unter Deutschen gab
es Jean Paul, Stifter, Fontane, die alle für da3 Soziale nicht blind waren; in der
Schweiz Gotthelf, «der unser erster mächtiger Realist war, die Programmgrenzen
des Realismus jedoch hoch überflügelnd als Ethiker und im Religiösen gegründeter
Mensch». Auch der Schluß des «Grünen Heinrich» und der «Martin Salander»
böten verantwortungsbewußte Sozialkritik von einer geistigen Warte aus gesehen,
die dem Ressentiment eines kleinlichen Parteikollektivs unzugänglich wäre. Rychner
ist zudem mit Kenntnissen bewehrt, die ihm erlauben, Herrn Siniter auf all das
zu verweisen, was gerade die klügsten heutigen Marxisten am Marxismus auszusetzen
finden. — Ein dritter ins Allgemeine reichender Essay ist «Dostojewski und der
Westen». «Nach dem ersten Weltkrieg glaubte die geistige Jugend eigene Konflikte
dadurch entscheiden zu können, daß sie sich dem Osten zuwandte» (gemeint ist
der relative Osten, Rußland). Das Chaotische der Zeit sah man in einem
Menschen zur Fruchtbarkeit erhöht. .», «aber», fragt Rychner, «was wäre gefährlicher
als solche Sehnsucht, die den neuen Menschen fertig in die Wirklichkeit
hinüberzunehmen strebte, wo er beim ersten Schritt aus der Rolle fallen müßte?» «Die
religiöse Inbrunst dostojewskischer Gestalten kann uns kein verpflichtender
Wert sein, «wenn sie durch das Opfer des Geistes bedingt ist». Der Essay schließt
mit einem Bekenntnis zum abendländischen Geist. Was der Verfasser darunter
versteht und daran bewundert, das erhellt au3 der Reihe von Betrachtungen einzelner
Dichter und ihrer Werke. Da wird in «Vergil und die deutsche Literatur»
nachgewiesen, wie durch die Jahrhunderte die gesamte lateinische Kulturwelt sich unter
das Patronat Vergils gefügt, im 18. Jahrhundert noch die Engländer, wohingegen
um die Mitte dieses Säkuls die Deutschen sich mehr den Griechen zukehrten. In
neuerer Zeit ist das Gefühl für Vergils Größe wieder erwacht, am fruchtbarsten
sich kundgebend bei R. A. Schröder. — In «Dichterische Prophétie» werden Goethe,
Baudelaire und Nietzsche als die verschieden gestimmten Ansager kommenden
Unheils vorgestellt. — Und nun wäre zu reden von den Darstellungen der fünf stärksten

Träger der dichterischen Kraft, die uns vom letzten Jahrhundert in die ersten
Dekaden des neuen herüberbegleitet haben: Hofmannsthal, George, Rilke, Rudolf
Alexander Schröder, Paul Valéry. Das will uns indessen der Raum nicht gestatten.
So bleibt nur noch zu sagen, daß dsr Verfasser im neuen Band auch dem
Philosophen José Ortega y Gasset gerecht geworden, daß er Jakob Schaffners Roman
«Johannes» in einen Sinnzusammenhang gebracht hat («über den deutschen
Bekenntnisroman»). Er widmete dem um 1900 mächtigen Berliner Theaterkritiker
Alfred Kerr einen Essay. «Die glanzvollste Zeit deutschen Theaters erzog ihn
sich auf: Otto Brahm, Paul Schienther, Max Reinhardt, Kainz und die Duse gaben
ihm die Masse des Menschenmöglichen .». Doch nicht allein Kerr und sein Handwerk,

jene wilhelminische Welt überhaupt, mit ihrem Skeptizismus und naiven
Größenwahn, mit dem, was in ihr fieberte, webte, strebte, irrte, wird für einen
Augenblick heraufbeschworen, und schließlich Kerrs andere Seite, die eines etwas
forciert ins Leben verliebten Genießers, freundlich erwähnt.

Mit heiterem Ernst sagt Max Rychner Dinge, von denen man weiß, daß man
sie wußte, nachdem man sie bei ihm gelesen hat, von denen man aber nicht glaubte,
daß sie so reinlich und selbstverständlich sich aussagen ließen.

Siegfried Lang



610 Bücher-Rundschau

Katholische Neuerscheinungen

Von den mit den «Schweizer Monatsheften» im Austausch stehenden
katholischen Zeitschriften, auf die im Maiheft 1951 hingewiesen wurde, hat a Die neue
Ordnung» inzwischen den Verlag gewechselt1). Im ersten Heft des fünften
Jahrganges dieser Zeitschrift schrieb Willy Schreckenberg einen sehr beachtenswerten
Artikel über «Unsere Verantwortung vor dem Buch». Er zeigt darin, wie durch
das überhandnehmen von Radio, Film, Illustrierten, Bestsellers usw. das wirklich
verantwortungsvolle Buch, das auch eine gewisse Hingabe vom Leser fordert, immer
weniger verlangt wird, und wie Zeitung und Zeitschrift in dieser Hinführung zum
Buche durch sachliche Besprechungen eine stets neue Aufgabe haben. — Zu den
in der letzten Sammelbesprechung genannten Austausch-Zeitschriften (Herder-
Korrespondenz, Stimmen der Zeit, Neue Ordnung) ist an katholischen Zeitschriften
weiterhin das Hochland zu nennen2). Gerade um die Jahrhundertwende hatte
Carl Muth seine mutigen und aufrüttelnden Schriften zugunsten einer größeren
Aufgeschlossenheit der Katholiken in Literatur und Kunst erscheinen lassen uud dann
das Hochland gegründet, um durch die Praxis zu zeigen, auf welcher Linie sein
Ideal liege. Der einst so befehdete Mann errang auf der ganzen Linie den Sieg.
Seine Zeitschrift steht heute im 44. Jahrgang und wird nach dem Tode von Carl
Muth von Franz Josef Schöningh in großer Linientreue weitergeführt.

Für die derzeitige Sammelbesprechung liegen besonders wertvolle biographische
Bücher vor. Dar bekannte nicht-katholische Schriftsteller Rene Fülop-Miller legt
unter dem Titel Die die Welt bewegten fünf Heiligenbiographien vor: Antonius,
Augustinus, Franziskus, Ignatius, Thérèse die Große 3). Ähnlich wie Walter Nigg
mit seinem Buch über die Großen Heiligen spricht Fülop-Miller zu Menschen
aller Bekenntnisse, fast ebenso meisterhaft. Sein Werk ist denn auch in kurzer
Zeit in Übersetzungen in England, Frankreich, Spanien, Italien, Norwegen, Argentinien

und Brasilien erschienen. — Die Sammlung Menschen der Kirche in Zeugnis
und Urkunde, die von Hans-Urs von Balthasar herausgegeben wird und wohl vom
ersten Band an in den Schweizer Monatsheften besprochen wurde, hat sich seit der
letzten Besprechung um zwei Bände bereichert. Die Briefe des Sir Thomas More
umfassen den Zeitraum von 1501 bis zum 5. Juli 1535, dem Vorabend der
Hinrichtung des bekannten Humanisten und Staatsmannes. Da nicht nur das Gesamtwerk,

sondern auch die einzelnen Briefe eine Einleitung bekommen haben, ist
dadurch eine Gesamtbiographie zustande gekommen4). — Der Film «Monsieur
Vincent» hat vielen Menschen die Gestalt des hl. Vinzenz von Paul nahe gebracht 6).
Im vorliegenden Band hat Hans Kühner eine Biographie von 117 Seiten geboten,
dann Texte von Vinzenz selber unter den Stichworten: der Gründer, der Apostel,
der Heilige. — In schlichter, kindertümlicher Sprache erzählt Hans Adam der
Jugend das Leben des hl. Franz von Assisi 6). — Eine einfache, lebendig geschriebene,
mit vielen Photos geschmückte Biographie Pius XII. legt Piero Bargellini unter
dem Titel Pastor Angelicus vor 7). Bargellini ist ein bekannter italienischer Autor,
der in bisher vierzig Bänden vor allem Fragen der Kunst und Biographien
behandelt. — Arnold Lunn ist international bekannt durch seine Einführung des
Slaloms in den großen Skirennen, als Begründer des Arlberg-Kandahar, als
Vorsitzender des Abfahrt-Slalomkomitees der Fédération Internationale de Ski. Dem
Buch Fels der Wahrheit gibt er den Untertitel: Der Weg und die Gründe meiner
Konversion 8). Der erste Teil hat mehr autobiographischen, der zweite Teil mehr
theoretischen, d. h. apologetischen Charakter. Lunns Weg zur Kirche hat nichts
mit Gefühlen zu tun, sondern ist betont intellektualistisch. So ist auch sein Buch
ein männlich-sportliches Kampfbuch. — Ganz anders, viel menschlicher, erlebnisbetonter

ist Thomas Mertons Autobiographie über seinen Weg zur Kirche: Berg
der sieben Stufen 9). Das Buch ist literarisch meisterhaft und in Amerika wurden
davon innert wenigen Monaten 400 000 Exemplare verkauft. — Das Werk von
Heinrich Portmann über Kardinal von Galen, ein Gottesmann seiner Zeit, zeigt
uns in volkstümlicher Weise diesen markanten Kämpfer gegen den Nationalsozialismus

10). Da der Verfasser viele Jahre Privatsekretär des Kardinals war, kann er
hundert kleine Züge berichten, die ein späterer Biograph nicht mehr so anschaulich

vor Augen gehabt hätte. — Pater Lombardi ist mit seinen Vorträgen über den
Kreuzzug der Liebe durch ganz Europa, Nord- und Südamerika gereist und hat



Bücher-Rundschau 611

zu ungezählten Menschen gesprochenn). Sieben seiner Reden, "die er 1950 in
Deutschland gehalten hat, sind in vorliegendem Bändchen gesammelt. Schon die
eben genannte Schrift gehört nicht mehr eigentlich zum Biographischen. Ebenso
am Rande steht ein auf sechs Bände berechnetes Werk von Franziskus Stralmann:
Die Heiligen und der Staat12). Die bisher erschienenen drei Bände behandeln:
1. Jesus Christus, 2. Petrus, Paulus, die Märtyrer, Helena, 3. Athanasius, Ambro-
sius, Chrysostomus, Augustinus. Der Dominikaner Stratmann ist zwischen den
beiden Weltkriegen als Initiator der katholischen Friedensbewegung bekannt
geworden. Er zeigt an den genannten Gestalten das oft schwere Schicksal echten
Christseins auf: den Staat bejahend, ihm gehorchend, aber auch am Staate leidend,
wenn der Staat vom Christen Dinge verlangt, die er mit seinem Gewissen nicht
vereinigen kann.

Zwei Bände eines ganz großen Unternehmens wurden zur Besprechung
eingereicht, die im Grunde eine viel ausführlichere Würdigung finden sollten, Band 8
und Band 15 der deutsch-lateinischen Ausgabe der Summa theologica des Thomas
von Aquin13). Man muß wissen, daß die Summa theologica das bedeutendste
Theologiewerk der katholischen Kirche ist. Seit langem ist die Albertus-Magnus-
Akademie in Walberberg bei Köln daran, zusammen mit Gelehrten aus dem
Dominikaner- und Benediktinerorden, die Summa in 36 Bänden und zwei Zusatzbänden

im vollständigen lateinischen und deutschen Text, mit Anmerkungen,
Erläuterungen und Anhängen, herauszugeben. Dieses wirklich große Unternehmen
wurde in der nationalsozialistischen Ära unterbrochen und setzte nun nach sieben
Jahren wieder ein. Man spürt der ganzen Ausgabe die Pietät, die Begeisterung
für die große Sache, die deutsche Gründlichkeit und in den Kommentaren und
Anhängen die Zeitnähe an. — Ein anderes größeres Werk geht ebenfalls von
Walberberg bei Köln aus: Herders Sozialkatechismus des. Dominikaners Eberhard
iWelty11). Von den drei geplanten Bänden ist bisher der erste erschienen: Grundfragen

und Grundkräfte des sozialen Lebens. 'Es geht um die Ethik des Sozialen.
Der katechismusartige Aufbau in Fragen und Antworten macht, daß das Werk
außerordentlich klar und allgemeinverständlich ist. Es ist eine reiche Literatur
verarbeitet und es sind noch vierzehn Seiten Literaturverzeichnis beigefügt. So
ist ein wirkliches Handbuch der Sozialethik entstanden, resp. am Entstehen.

Zum Schluß sei auf einige Werke wesenhaft christlicher Erbauung
hingewiesen. Nicht für den engen Fachkreis, sondern für den gebildeten Laien hat
Richard Gutzwiller, der inzwischen Professor für Pastoraltheologie an der
Universität Innsbruck geworden ist, seinen Kommentar zur Apokalypse des Johannes
geschrieben: Herr der Geschichte, Christus in der Apokalypse15). Klarheit des
Aufbaues, Sensibilität für das Bildhafte und Symbolische, echte Christusergriffenheit

zeichnen das Buch aus. Ebenfalls Richard Gutzwiller, der früher eine an dieser
Stelle angezeigte Theologie des Matthäusevangeliums geboten hatte (Jesus der
Messias), legt nun Meditationen über Matthäus I vor, klare, knappe, kernige Gedanken
als Hilfe bei der Betrachtung, über Matth. 1, 1 bis 16, 19 16). Die Sammlung Licht
vom Licht, die von Universitäts-Professor Dr. Xaver von Hornstein und Dr. P.

*) Jetzt im Greven-Verlag, Köln. 2) Kösel-Verlag zu München und Kempten.
3) Otto Müller Verlag, Salzburg 1952. 4) Die Briefe des Sir Thomas More,
übertragen und eingeleitet von Barbara von Blarer. Benziger-Verlag, Einsiedeln 1949.
5) Vinzenz von Paul. In seiner Zeit und im Spiegel seiner Briefe, Vorträge und
Gespräche, übertragen und eingeleitet von Hans Kühner. Benziger-Verlag, Ein-,
siedeln 1951. «) Ebenda 1950. 7) Styria, Steirische Verlagsanstalt Graz-Wien. 2. Aufl.
1950. 8) Rex-Verlag, Luzern 1950. 9) Benziger-Verlag, Einsiedeln 1950. 10) Verlag

Aschendorff, Münster (Westf.) 1950. X1) Riccardo Lombardi, S. J.: Die erste
Botschaft vom Kreuzzug der Liebe. Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei, Frankfurt

am Main 1950. 12) Ebendort 1949, 1950. 13) Gemeinschaftsverlag F. H. Kehrle,
Heidelberg-München und Anton Pustet, Graz-Salzburg-Wien 1949 und 1950. u) Herders

Sozialkatechismus. Ein Werkbuch der katholischen Sozialethik in Frage und
Antwort. Bearbeitet von P. Eberhard Welty, O. P. Erster Hauptteil : Grundfragen
und Grundkräfte des sozialen Lebens. Verlag Herder, Freiburg 1951. 15) Benziger-
Verlag, Einsiedeln 1951. ") Ebendort 1951. «) Ebendort 1951. 18) Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1950.



612 Bücher-Rundschau

Maximilian Roesle herausgegeben wird, setzt mit einer neuen Folge ein: Franz
von Sales: Gnade und Maß17). Die noch erhaltenen Briefe des großen
Seelenführers Franz von Sales umfassen elf Bände. Ein Benediktiner und ein Karthäuser
haben 438 Briefstellen von besonderem Wert ausgewählt und nach dem
Grundgedanken équilibre surnaturel, Gnade und Maß, geordnet. — Eine besondere Freude
ist es, die dritte Auflage eines Buches von Georg Feuerer anzeigen zu dürfen:
Begnadetes Leben18). Die Werke des 1940 gestorbenen Autors sind wohl alle
vergriffen. Und doch gehört Feuerer als theologischer Schriftsteller zu den Größten,
die zwischen den beiden Weltkriegen geschrieben haben, in die Reihe der Karl
Adam, Lippert, Guardini, Przywara. Begnadetes Leben ist das letzte und reifste
Buch, das der tiefreligiöse Mann geschrieben hat. Möge es möglich werden, auch
die früheren Werke wieder dem heutigen Leser zugänglich zu machen.

Gebhard Frei

Polnische Novellen

Der iîecr-Verlag in Luzern hat die glückliche Idee gehabt, drei Novellen von
Boleslaw Prus und eine Novelle von Adam Szymanski unter dem Titel Ritter der
Freiheit in einer gepflegten Übersetzung zu publizieren t). Prus ist dank seinem
Roman «Der Pharao», dessen deutsche Fassung während des Krieges in der Schweiz
erschienen ist und gute Aufnahme gefunden hat, bereits vielen bekannt. Es wäre zu
wünschen, daß sich ein Verlag zur Herausgabe seines Meisterwerkes, der «Lalka»
(Die Puppe), entschließen könnte.

Im besprochenen Bändchen ist den zwei Novellen «Der Irrtum» und «Der
Ritter der Freiheit» ein Fragment aus der «Lalka», betitelt «Aus dem Tagebuche
eines alten Angestellten» zur Seite gestellt. Szymanskis Novelle «Die Mutter»
erreicht an Schönheit die Schöpfungen Prus' nicht; die Gegenüberstellung der zwei
Autoren ist aber insofern interessant, als hier entgegengesetzte Auffassungen über
den Sinn eines aussichtslosen Freiheitskampfes aufeinanderprallen.

Prus gehörte zu den sogenannten «Positivsten». Diese waren Träger einer
Bewegung, die in der polnischen Geistesgeschichte und in der Politik eine bedeutende
Rolle gespielt hat. Die großen romantischen Dichter der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts: Mickiewicz, Slowacki, Krasinski, Norwid, sind als Emigranten gestorben.
Ihr Glaube an die Refreiung Polens durch eine heldenhafte Tat seiner Söhne ist
einer ganzen Generation zum Evangelium geworden, die im Jahre 1863 den
verzweifelten Versuch unternommen hat, mit eigenen Kräften die russische Herrschaft
abzuschütteln. Bereits im Jahre 1848 ist ein Aufstand in Preußisch-Polen
unterdrückt worden. Bei den Aufständischen von 1863 hat der Glaube an die auswärtige
Hilfe — seitens Napoleons III. — eine Rolle gespielt. Bekanntlich begnügte sich
der Kaiser mit einer diplomatischen Intervention in St. Petersburg, deren
Konsequenzen er während des deutsch-französischen Krieges tragen mußte, als das
verärgerte Rußland neutral blieb.

Nach blutigen Kämpfen, die sich monatelang hingezogen haben, wurden die
Polen besiegt, die Mitglieder der Nationalregierung, mit ihrem Chef Romuald
Traugutt an der Spitze, zum Tode durch den Strang verurteilt. 60 000 Polen
wurden nach Sibirien deportiert und die Verfolgungen der übrigen steigerten sich
ins Unerträgliche. Angesichts dieser Katastrophe wandte sich ein großer Teil der
Nation von der Idee eines allein geführten Kampfes ab — und stieß daher auf
scharfe Ablehnung seitens der Intransigenten. Prus ist der größte Schriftsteller
unter den «Positivsten» gewesen. Es war deren Ziel, die materiellen und geistigen
Wunden des Volkes zu heilen, um innerlich gestärkt auf eine äußere Gelegenheit zu
warten. Diese sollte dann der erste Weltkrieg bringen. Aber bereits im Jahre 1905
ist gleichzeitig mit der russischen revolutionären Bewegung auch eine solche in
Polen ausgebrochen, an der sich die patriotisch gesinnten Sozialisten mit Pilsudski
an der Spitze führend beteiligt haben. Pilsudski ist ein Bewunderer des Aufstandes
von 1863 und des früher erwähnten romantischen Dichters Slowacki gewesen.

*) Ritter der Freiheit. Rex-Verlag, Luzern.



Bücher-Rundschau 613

Prus schildert uns im alten Angestellten Rzecki den Typus eines Epigonen
des Jahres 1848, der den Enthusiasmus seiner Jugend bewahrt hat und an die
zukünftige Hilfe seitens eines Kaisers aus dem Hause Bonaparte felsenfest glaubt.
Mit der Novelle «Der Irrtum» werden wir in die Problematik des Kampfes aus dem
Jahre 1863 hineingeführt. Wir befinden uns inmitten der furchtbaren Atmosphäre
des Verdachtes, die Teilnehmern unterirdischer Kämpfe eigen ist. Die Novelle ist
erschienen, als die russische Zensur bereits nachgelassen hatte. Trotzdem ihre Tendenz

antirevolutionär ist, ist nirgends gesagt, um welche Ereignisse es sich handelt.
Im «Ritter der Freiheit» schildert uns Prus die tragische Zufälligkeit des Heldentums.

Die Handlungen spielen sich im Revolutionsjahr 1905 ab. In Szymanskis
Erzählung wird eine Mutter, die alle ihre Söhne in den Tod gehen sieht, zum
monumentalen Symbol der grenzenlosen Opferbereitschaft für das Freiheitsideal.

Die Auseinandersetzung zwischen «Realisten» und «Romantikern» — die
schließlich immer die Oberhand gewinnen — beherrscht das Schicksal des polnischen
Volkes seit 150 Jahren. Prus und Szymanski helfen uns, in ihre verzweifelte Tiefe
vorzudringen.

Christoph Gorski

Musikbücher

Zu den wichtigsten dokumentarischen Veröffentlichungen, die uns die letzten
Jahre auf musikalischem Gebiet gebracht haben, gehört die Gesamtausgabe des
Briefwechsels zwischen Richard Strauß und Hugo von Hofmannsthall). Eine erste
Ausgabe des Briefwechsels erschien im Jahre 1925; sie wollte dem besseren
Verständnis der von Strauß und Hofmannsthal gemeinsam geschaffenen Opern dienen
und beschränkte sich darum auf eine Auswahl der zwischen 1906 und 1918
geschriebenen Briefe. Die von Franz und Alice Strauß herausgegebene und von Willi
Schuh bearbeitete Gesamtausgabe umfaßt den Zeitraum von 1900 bis 1929, dem
Todesjahr des Dichters. Leider ist der Briefwechsel unvollständig: 317 Briefen von
Hofmannsthal stehen nur 206 von Strauß gegenüber. Doch dieser Mangel, so sehr
er vom Historiker beklagt werden muß, verleiht dem Buch einen Reiz eigener
Art. Denn Hugo von Hofmannsthal reagiert so feinfühlig auf die Gedanken und
Anregungen des Komponisten, daß seine Rriefe diejenigen von Richard Strauß
widerzuspiegeln vermögen. Ihm, dem Dichter, ist es auch gegeben, das Einzigartige

dieses Zusammenwirkens zweier Künstler zu erkennen und ihm Ausdruck
zu verleihen. Während der Krise um «Ariadne auf Naxos» gibt er Richard Strauß
zu bedenken, «wieviel hier auf dem Spiel steht zwischen uns zwei Menschen, die
vielleicht etwas Höheres als der Zufall zusammengeführt hat, und die jeder dem
andern zur Freude bestimmt sind — und alles tun müssen, dieser Restimmung nicht
entfremdet zu werden».

Das gemeinsame Werk bildet immer wieder die einigende Mitte. Es gibt
zwischen beiden so verschieden gearteten Männern «nichts als gemeinsame Arbeit,
und eigentlich auch kein anderes gemeinsames Thema» (Hofmannsthal). «Hundertfache

Bemühung ums Einzelne, ums Kleinste» (Strauß) begleitet die Entstehung
einer Werkreihe, die von «Elektra» über «Rosenkavalier», «Ariadne auf Naxos»,
«Frau ohne Schatten» bis zu «Arabelli» Opern von bedeutendstem Format
umfaßt. Es ist ein Ringen an der Grenze zwischen Dichtung und Musik, wobei der
Dichter willig ist, «die Musik als das herrschende unter den verbundenen Elementen»
anzuerkennen. Zu sehr empfindet er das Abstrakte eines szenischen und textlichen
Entwurfs, als daß es ihn nicht selber nach der Erfüllung durch Musik gedrängt hätte;
im Rriefwechsel um «Ariadne» bekennt er Strauß sogar, «nur für Ihre Musik
gedacht» zu haben.

Strauß ist der fester Verwurzelte. Sein Schaffen geschieht instinktiver,
unbewußter. Beim überprüfen der Texte Hofmannsthals drängen sich ihm, dem
Musiker und Musikdramatiker, Änderungen auf, die er in aller Selbstverständlichkeit
darlegt und verlangt. Ungeduldig wartet er auf die neuen Verse des Dichters; «Sie
schreiben überhaupt zu wenig», kann man in einem seiner Briefe lesen. Dann wieder,
im Zusammenhang mit neuen Opernideen, fällt die beschwörende Wendung: «Sie



614 Bücher-Rundschau

werden und müssen mein Dichter sein». Denn auch er bedarf seines Partners,
er braucht die künstlerisch vorgestaltete Form, die seine Inspiration wachruft und
in die sich seine Musik ergießen kann.

Man liest sich mit wachsendem Interesse durch das Buch hindurch. Die
Bemühung um das Libretto, um jenes so oft verkannte Kunstwerk, das zum
Gelingen einer Oper entscheidend beiträgt, ersteht hier in einzigartiger Unmittelbarkeit.

Dieser Briefwechsel ist ein menschliches und künstlerisches Zeugnis von
seltener Reife und Eindringlichkeit.

Zum 25jährigen Bestehen des Basler Kammerorchesters ist ein Buch erschienen,
das sich bescheiden Alte und neue Musik betitelt 2). Wer sichs nicht verdrießen
läßt, neben den Aufsätzen dieser Schrift auch die aufgeführten Konzertprogramme
aufmerksam zu durchgehen, steht immer zwingender unter dem Eindruck einer
großartigen, durch innere Konsequenz sich auszeichnenden kulturellen Leistung,
die aufs innigste mit dem Wirken von Paul Sacher, dem Gründer und Leiter des
Basler Kammerorchesters, des Basler Kammerchors und der Schola Cantorum Ba-
siliensis, verbunden ist. Die Beschränkung des Basler Kammerorchesters auf die
Pflege der alten, das heißt der vorklassischen und der unbekannten klassischen
Musik, sowie auf die Musik der Gegenwart bedeutet nicht nur eine willkommene
Distanzierung vom üblichen Konzertleben, sondern entspricht einem lebendigen
Bedürfnis der Gegenwart, die einerseits nach einer Gesamtschau der abendländischen

Leistung auch auf dem Gebiet der Musik strebt, und andererseits eine
Auseinandersetzung mit moderner Kunst verlangt. Der einleitende Aufsatz des Basler
Musikwissenschaftlers Walter Nef zeigt die Grundsätze auf, die Sachers Arbeit
mit dem Kammerorchester bestimmen: Das Bemühen um das Aktuelle des
musikalischen Kunstwerks — wobei das Aktuelle nicht mit dem Modernen identisch
ist —, die Verpflichtung, die Musik unserer Zeit nicht nur zu pflegen, sondern
ihr einen Boden zu schaffen, auf dem sie erst recht gedeihen kann, und das
unablässige Streben nach Stiltreue, nach einer aus den werkeigenen Gegebenheiten
erwachsenden Wiedergabe.

Zur Kunst der Interpretation gesellt sich die Kunst des Programms. Auch
hier wird im Basler Kammerorchester nichts dem Zufall überlassen. Der Aufsatz
von Ina Lohr, die wie Walter Nef zu den langjährigen Mitarbeitern Sachers
gehört, zählt darum zu den interessantesten Beiträgen, weil er Einblick in die
zahlreichen Probleme verschafft, die sich bei einer bewußt künstlerischen Programmgestaltung

ergeben. Der wichtigste Asnekt von Sachers Wirksamkeit erschließt sich
jedoch in den Ausführungen von Willi Schuh über die von Paul Sacher erteilten
Kompositionsaufträge. Meisterwerke wie Bartôks «Musik für Saiteninstrumente,
Schlagzeug und Celesta», Honeggers «Danse des Morts», Martins «Petite Symphonie
concertante» und Strawinskis «Concerto in d» bezeugen die schöpferischen Impulse,
die vom Basler Kammerorchester und seinem Leiter auf die Komposition in der
Schweiz und im gesamten Ausland ausgegangen sind. An Schuhs Darstellung, die
durch eingehende Zitierung der einschlägigen Quellen zu fesseln weiß, schließt sich
der «Versuch einer Geschichte der Zwölftonmusik» von Willi Reich zwanglos an,
hat sich doch Sacher auch auf diesem umstrittenen Gebiet der neuen Musik als
ein Interpret erwiesen, der zwischen Technik und künstlerischem Gehalt zu
unterscheiden vermag. Der «Versuch» Willi Reichs bietet eine «eiserne Ration» des
um die Zwölftonmusik schwebenden Fragenkreises, wie sie schon längst
erwünscht war.

Der zweite Teil der Jubiläumsschrift ist aus der Beziehung zwischen dem
Kammerorchester und den Konzertbesuchern erwachsen. Ausgewählte Einführungsvorträge,

Aufsätze von Bartok («Rassenreinheit in der Musik»), Willy Burkhard'
(«Wie ich Musiker wurde») und Paul Sacher («Béla Bartók zum Gedächtnis»), vor
allem jedoch die von den Komponisten für die «Mitteilungen des Basler
Kammerorchesters» verfaßten Werkeinführungen bilden ein über den Anlaß hinaus
bedeutsames dokumentarisches Material. Die im dritten Teil enthaltenen Verzeichnisse

der Konzerte, Programme und Mitwirkenden, vom Sekretär des BKO, August
Vortisch, gewissenhaft zusammengestellt, sowie die zahlreichen Abbildungen (Fotos,
Brief- und Notenfaksimiles) erheben das Buch vollends zum Rang eines für das
neuere schweizerische Musikleben repräsentativen Werks.



Bücher-Rundschau 615

Auch zum zehnjährigen Bestehen des Collegium Musicum Zürich, das sich,
ebenfalls von Paul Sacher geleitet, denselben Grundsätzen wie das Basler Kammerorchester

verpflichtet weiß, ist eine Jubiläumsschrift erschienen 3). Dem Verzeichnis
der Programme gehen zwei Kurzaufsätze voran: Ein Rückblick «Zehn Jahre
Collegium Musicum Zürich» von Martin Hürlimann und ein Aufsatz von Willi Schuh
über die Uraufführungen des Collegiums, unter denen Richard Strauß' «Metamorphosen»

als wohl denkwürdigstes Ereignis figurieren.

Aus der Reihe der Atlantis-Musikbücherei sei, zwar ziemlich verspätet,
nachdrücklich auf den Band Besuch bei Beethoven hingewiesen4). Martin Hürlimann
hat Berichte von Zeitgenossen über Beethoven (darunter einen Auszug aus den
Jugenderinnerungen Gerhards von Breuning, dem Sohn von Beethovens Jugendfreund

Stephan von Breuning) sowie Aufzeichnungen aus den Konversationsheften
des ertaubten Meisters zu einem Kunstwerk reizvollster Art zusammengestellt.
Aus den Äußerungen von über vierzig Besuchern — die Prominenten unter ihnen
sind Louis Spohr, Heinrich Marschner, Carl Maria von Weber, Ferdinand
Waldmüller, Bettina von Brentano und Franz Grillparzer — tritt uns die Persönlichkeit

Beethovens in ganzer Fülle und Lebendigkeit entgegen. Man legt das Buch'
nicht ohne Ergriffenheit aus der Hand.

Nach den unlängst von Walter Klefisch in deutscher Sprache zugänglich
gemachten Briefen von Bizet liegt nun in der Atlantis-Musikbücherei eine ausführliche

Biographie des Komponisten von «Carmen» vor5). Sie stammt aus der Feder
des bekannten Wiener Musikschriftstellers Paul Stefan, der einen erzwungenen
Aufenthalt in Paris zu fruchtbaren Bizet-Forschungen benutzte und die Biographie
1943 in New York, kurz vor seinem Tode, beendete. Stefan huldigt nicht der auch
in Musikerbüchern sich breitmachenden Mode des Psychologisierens. Er sieht Bizets
Leben im Zusammenhang mit seiner Zeit, die er in ebenso konzentrierter wie fesselnder

Darstellung heraufbeschwört. Die Besprechung der Werke geschieht eingehend,
befaßt sich auch ausgiebig mit den literarischen Quellen und umschließt erstmalig
die verloren geglaubten, jedoch in der Bibliothek des Pariser Konservatoriums
aufbewahrten Fragmente der Opern «Ivan le Terrible» und «Don Rodrigo». Ein
bedeutender Teil des Buches gilt Bizets Meisteroper, wobei Stefan überzeugend
das Romantische und das Moderne in «Carmen» nachweist. Dieses Bizet-Buch ist
nicht nur interessant und aufschlußreich, eondern in Stilfragen auch überaus klärend.

Im Trias-Verlag Basel ist ein Musikbuch erschienen, das schon wegen seines
Themas Aufmerksamkeit erheischt6). Hier sind einmal vier Sängerinnen in den
Mittelpunkt gestellt: Gertrud Elisabeth Mara, Henriette Sontag, Maria Felicità
Malibran und Wilhelmine Schröder-Devrient. Der auf Schloß Berg im Thurgau
lebende Musikschriftsteller Hans Kühner hat diesen Genien des Gesanges (wie
der Titel seines Buches heißt) eine erschöpfende Darstellung gewidmet. Ein fesselndes

Spiel von Begegnungen und Bindungen, zu dessen Verdeutlichung zahlreiche
zeitgenössische Urteile beitragen, läßt jene versunkene Epoche eines glanzvollen
und von ungeheurer Begeisterung getragenen Musiklebens erstehen, in der sich das
Schicksal dieser rastlos an ihrem Künstlertum arbeitenden Frauen vollendet hat.
Mozart, Haydn, Gluck, Beethoven, Berlioz, Rossini sind in ihren Lebenskreis
getreten, Goethe hat dreien von ihnen gehuldigt. So stellt Kühners Buch nicht nur
einen wertvollen Beitrag zur Musikgeschichte, sondern auch zur Kulturgeschichte dar.

Den in neuer deutscher Übersetzung gedruckten «Musiciens d'autrefois» von
Romain Rolland sind dessen Essays über Musiciens d'aujourd'hui gefolgtv). Die
Komponisten, von denen hier die Rede ist — Wagner, Rerlioz, Vincent d'Indy,
Hugo Wolf, Debussy u. a. — gehören freilich bereits der Vergangenheit an. Um
so lesenswerter ist das Buch; denn nun, nach dem Verblassen zeitbedingter
Wertungen, trägt das Bemühen Hollands, aus dem Wirrwarr von Konvention und
Meinung die Persönlichkeit eines Komponisten sichtbar werden zu lassen, seine schönsten
Früchte. Alle elf Aufsätze wirken ungemein anregend; diejenigen über französische
Themen, vor allem die Skizze über die musikalische Entwicklung in Paris seit
1870 («Die Erneuerung»), sind klassische Beiträge zur neueren Musikgeschichte.



616 Bücher-Rundschau

Unter der Überschrift Klingendes Salzburg hat Viktor Keldorfer, langjähriger
Dirigent des Wiener Männergesangvereins und des Wiener Schubertbundes, die
reiche Musikgeschichte seiner Vaterstadt in kurzen und kurzweiligen Kapiteln
beschrieben 8). Der Rahmen reicht von den Minnesängern bis zu Karajan; die
Ausführungen über wenig bekannte, aber nicht unwichtige Musiker wie Paul Hof-
haimer, Michael Haydn oder Pater Peter Singer dürften den Leser besonders
interessieren. Zu loben ist die reiche Ausstattung des Buches mit Bildern.

Neben so viel Biographischem im Musikschrifttum begrüßt man dankbar eine
systematische Arbeit wie den in der Zeitschrift «Die Sammlung» veröffentlichten
Aufsatz Vom geistigen Wesen der Musik von Hermann Nohl9). Der Verfasser,
Herausgeber der «Sammlung», geht von der Tatsache aus, daß die Musik nicht —
wie die Sprache — diskursiv ist, und forscht dem Geheimnis nach, wie diese
Kunst gleichwohl geistige Bewegung sein kann. Er gelangt zum Ergebnis, daß die
Geistigkeit der Musik in der Spannung der Polaritäten «von Rhythmus und Takt,
Melodie und Harmonie, Dissonanz und Tonalität» liegt, Polaritäten, «in der die
ursprüngliche affektive Lebendigkeit ihre Ordnung und damit ihre eigentliche
Vollendung gewinnt. Das Gesetz gibt die geistige Freiheit». Was hier über das
Wesen der Polarität in der Musik gesagt wird, verdient grundsätzliche Zustimmung;

in bezug auf die einzelnen Aspekte dieser Polaritäten wird man je nach
Standort in der Musikanschauung und -lehre verschiedener Meinung sein. Womit
das Verdienst dieser Studie keineswegs geschmälert, sondern ausdrücklich
anerkannt sei. '| | jl

Nicht vergessen sei schließlich das Büchlein Vom Cembalo, in dem Frits
Ernst mit Liebenswürdigkeit und Sachkenntnis für ein noch wenig verstandenes
Tasteninstrument wirbt10).

Edwin Nievergelt

*) Richard Strauß und Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel. Gesamtausgabc,

herausgegeben von Franz und Alice Strauß, bearbeitet von Willi Schuh.
Atlantis-Verlag, Zürich 1952. 2) Alte und neue Musik. Das Basler Kammerorchester

unter Leitung von Paul Sacher 1926—1951. Atlantis-Verlag, Zürich 1952.
s) Zehn Jahre Collegium Musicum Zürich. Atlantis-Verlag, Zürich 1951. 4)
Besuch bei Beethoven. Aus zeitgenössischen Berichten und den Konversationsheften
zusammengestellt von Martin Hürlimann. Atlantis-Musikbücherei. Atlantis-Verlag,
Zürich 1948. 5) Paul Stefan: Georges Bizet. Leben, Umwelt und Werk des
Komponisten von Carmen. Atlantis-Musikbücherei. Atlantis-Verlag, Zürich 1952.
*) Hans Kühner: Genien des Gesanges aus dem Zeitalter der Klassik und Romantik.
Trias-Verlag, Basel 1951. 7) Romain Rolland: Meister der Musik. Zweiter Band:
Musiker von heute. Deutsch von Wilhelm Herzog. Verlag Otto Walter AG.,
Ölten 1951. — Der erste Band wurde im Aprilheft 1952, S. 70, besprochen.
'*) Viktor Keldorfer: Klingendes Salzburg. Kleine Musikgeschichte der Mozart-
Stadt. Amalthea-Verlag, Zürich-Leipzig-Wien 1951. 9) Hermann Nohl: Vom
geistigen Wesen der Musik. (Für Eduard Spranger zum 70. Geburtstag.) Die Sammlung,

7. Jg., Heft 6, S. 289 ff. 10) Fritz Ernst: Vom Cembalo. Kommissionsverlag
von Hug & Co., Zürich.


	Bücher-Rundschau

