
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 9

Artikel: Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung

Autor: Croce, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32. Jahrgang Dezember 1952 Heft 9

EINTÖNIGKEIT UND LEERE DER KOMMUNISTISCHEN

GESCHICHTSSCHREIBUNG
VON BENEDETTO GROCE f

Die kommunistische Geschichtsschreibung fließt eintönig, leer
und zum Verzweifeln langweilig dahin. Dies kann jeder Leser
feststellen. Richtet man, um die Monotonie und Langeweile dieser Lektüre

zu unterbrechen, den Blick auf die vielgestaltige, bunte
Geschichtsschreibung anderer Herkunft, die unser gegenwärtiges Leben
und unser Menschendasein in so begeisternder, bewegender, durch
so viele Fäden mit der Wirklichkeit verbundener Weise schildert,
fühlt man sich unwiderstehlich zu ihr hingezogen, und die Langeweile

ist vorbei. Aber der Kommunismus verurteilt und verachtet
jede andere Geschichtsschreibung und nennt sie «bürgerlich» oder
«vulgär», seitdem die marxistische entstanden ist, welche mit einer
historisch-radioskopisch zu nennenden Macht das den Körper der
Geschichte aufrechthaltende Skelett — die ökonomische Struktur
— durchsichtig werden ließ. Mit diesem Begriff interpretierte sie
nicht nur mit Sicherheit die europäische Geschichte der letzten zwei
Jahrhunderte, sondern auch die Weltgeschichte, denn die Substanz
aller Geschichte ist immer dieselbe: die von der Minorität der
führenden Klassen von jeher betriebene unwürdige Ausnützung der
Völker. Man staunte über die große Entdeckung und ließ hernach
auch den wenigen und parteigerechten Vorläufern eine pietätvolle
Pflege angedeihen: unter ihnen Saint-Simon, der als erster den
klassizistischen Charakter der französischen Revolution definiert haben
soll, und sodann dem überlebenden Genossen von Babeuf, Filippo
Buonarroti, der in jener Revolution vorerst den Zusammenstoß zweier
Systeme sah: des «Systems des Egoismus» oder des Privateigentums
mit dem «System der sozialen Gleichheit» oder des Kommunismus,
und sodann die Herrschaft, welche ersteres über letzteres erlangen
konnte, indem es Robespierre beseitigte und den heilsamen Methoden
des Terrors ein Ende setzte. Auch in Italien tauchte der Vorsatz



554 Benedetto Croce

auf, die ganze bestehende Geschichte der nationalen Erneuerung, des

Risorgimento, zu verleugnen und eine vollständig neue, vom
ökonomischen und materialistischen Prinzip geleitete wissenschaftliche
Geschichte zu schreiben. Für diese Richtung fand man einen
Vorläufer in Carlo Pisacane, der im Unternehmen von Sapri Tod und
Ruhm fand, der aber, so sagt man, auf anderem Gebiet ganz andern
Ruhm verdienen würde, weil er schon 1850 eine Behandlung der
Geschichte eingeführt hat, wie man sie noch heute wünscht, und für
die er sich an den damaligen zeitgenössischen Quellen des französischen

Sozialismus und Kommunismus inspirierte. Intellektuelle
und Professoren, die sich kürzlich zur neuen Lehre bekehrt haben,
mühen sich mit solcher Arbeit ab, und wir entdeckten unter ihnen
etliche, die, Schüchternheit und Mut miteinander verbindend, den
Aufträgen der Partei gehorchen und ihren Wünschen entgegenkommen

möchten, indem sie sich anschicken, die Geschichte unserer
Poesie in gleicher Weise zu behandeln. In dieser Hinsicht sollte man
diesen Eiferern den barmherzigen Rat erteilen, sachte zu Werk zu
gehen, denn die Italiener finden sich nicht leicht damit ab, die
Schöpfungen ihres künstlerischen Genius mißhandelt und entstellt
zu sehen.

Auch wenn mich die erwähnten verdrehten Urteile und
ausgefallenen Forderungen nicht mehr als nötig berühren, gibt es doch
einen Punkt theoretischer und kritischer Natur, der mich lebhaft
überrascht. Ich frage mich, wie es möglich ist, daß der Kommunismus

sich für fähig hält, eine Geschichte zu schreiben, da er doch die
absolute Verneinung jeder Geschichte ist.

Geschichte ist die Geschichte von Kämpfen, und der
Kommunismus will nichts von Kämpfen wissen, außer daß er ihnen mit
einer Gewalthandlung ein für alle Male ein Ende setzt und
vorläufig die Urheber jener Kämpfe fleißig bekämpft. Sein Ideal ist
der Friede unter den Menschen, und da, wie er glaubt, der Kampf
aus dem Wirken des Bösen gegen das Gute erwächst, besteht das

Mittel, den Kampf aus der Welt zu schaffen, darin, das Böse zu
vernichten. Da, wenn man dem Bilde folgen und zum Konkreten
gelangen will, die Ursachen des Bösen im Privatbesitz und in dessen
Institutionen liegen sollen, wäre der Privatbesitz abzuschaffen, den
man als das Übel aller Übel betrachtet, weil er die Quelle aller
anderen Übel ist. Hat man auf diese Weise die Ausrottung des Bösen

erlangt, sollten nun Zweifel aufkommen, ob die Geschichte, die eine
Geschichte von Kämpfen ist, die sich vom Bösen nähren,
weiterbestehen soll. Der Logik entsprechend müßte die Epoche, die nach
Beendigung der Kämpfe beginnen würde und die keine wirkliche
Epoche, d. h. keine differenzierte Etappe der Geschichte sein könnte,
eher die Merkmale jener Zeit aufweisen, die man «Ewigkeit» nennt.



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 555

Dieser in uns aufsteigende Zweifel wird aber von den glühenden
Vernichtern des Kampfes unter den Menschen und den Baumeistern
des ewigen Friedens nicht in Betracht gezogen, da sie auf alle Fälle
stolz antworten könnten «Fiat justitia et pereat mundus», wobei es
keine Rolle spielt, daß Hegel die weise Korrektur «ne pereat mundus»
anbrachte.

In diesem Denkprozeß geht also alles einfach, oder besser gesagt,
auf allereinfachste Weise vor sich. Aber das Übel besteht dann —
man gestatte mir dieses Wortspiel — gerade in jenem Begriff des

Übels, das demjenigen, der darüber nachdenken will, große
Überraschungen bereiten kann. Um darüber nachzudenken, muß man
von jenen seelischen Bewegungen ausgehen, die wir in jedem Teil
und jedem Augenblick unseres Lebens in uns selbst bekämpfen, da
wir sie als Übel betrachten. Als Übel wird beispielsweise eine Tat
gelten, zu der ich mich aus Leidenschaft hinreißen ließ, deren
Charakter und Folgen ich nicht durchschaut und die ich deshalb nicht
als solches empfunden und beurteilt habe, bis zu dem Augenblick,
da sie mir unter diesem neuen Aspekt erscheint und mir jenen
Schmerz verursacht, den man Reue nennt, und damit den Wunsch
weckt, sie auf die einzige Art zu tilgen, mit der man Geschehenes

tilgen kann, nämlich dieser Tat eine andere, verschiedene andere
Taten folgen zu lassen. In diesem Vorgang der Reue und innerer
Bemühung gelange ich endlich zu dem mich befriedigenden
Befreiungsakt. Wenn ich diese Ruhe erlangt habe und das
überschaue, was mich früher schmerzte und als Übel quälte, sehe ich
es mit einem anderen Blick. So denke ich, daß es nicht nur Böses

war, sondern auch Gutes in sich barg, denn sonst wäre ich nicht
in den neuen Zustand geraten, in dem ich fester und sicherer im
Guten stehe, nachdem ich mein Wesen und die unbedachte Heftigkeit

in mir erkannt habe, die mich zu einer mir in jenem Augenblick

notwendig und verständlich scheinenden Handlung trieb. Ist
nicht alles Übel? Wie kann denn eine effektive, aus Gutem und
Bösem bestehende, d. h. gegensätzliche und durch ihren Gegensatz
undurchführbare Tat existieren? Man muß sich also entscheiden und
der Logik und Wahrheit zuliebe zugeben, daß jene Tat gut war
und daß sie mir nur bei Ausführung der neuen Tat und in Anbetracht

der Mühe, die mich die Loslösung von der vorhergehenden
Tat zur Erringung der neuen kostete und kosten mußte, böse schien
oder scheinen mußte. Jener Schein verbirgt das eigentliche
Vorhandensein des neuen sich vollziehenden Vorgangs, der ein Vorgang
des Guten ist und dem die Wirklichkeit gehört, da der andere nur
Schein, d. h. nichts anderes als er selbst ist. Insofern braucht er
einen Ansporn zur neuen Tat, er droht, spricht aber kein logisch
wertvolles Urteil aus. Den gleichen Vorgang kann man beispiels-



556 Benedetto Croce

weise im Werden der Wahrheit anführen, wenn wir denken und
uns mit einer Doktrin zufrieden geben, die wir konstruiert oder
angenommen haben und die dann vom Zweifel zernagt wird. Durch
den Zweifel geraten wir in den mühseligen Zustand des im Dunkeln
Tappenden, wobei wir nicht einmal fähig sind, zu beweisen, daß das
vorhin Akzeptierte falsch ist. Für diese Verneinung braucht es ein
neues Maß, eine neue Lehre, die wir noch nicht besitzen. Wenn wir
sie aber endlich besitzen, erweist sich uns auch die erste Doktrin
als wahr — sofern sie ein Akt des Denkens und nicht ein eitler
«flatus vocis» oder ein Rausch der Einbildung war —, verlangt aber,
so wie sie gewesen ist, von einer neuen Wahrheit integriert zu
weiden. So besitzen wir jene und diese vereint; beide haben in dieser
Einheit ihre Kraft. Daraus folgt, daß das Böse nicht böse ist, wenn
es Wirklichkeit ist; wenn es aber böse ist, dann ist es nicht
Wirklichkeit. Dies schließt nicht aus, daß das sittliche Gewissen dieses
Gespenst des Irrationalen und Bösen als Werkzeug benützt, so daß
hier wirklich das «Gesetz», das wahre Gesetz, dasjenige des
Gewissens, retrospektiv die «Sünde» erzeugt, indem es sein höchstes
Wirkungsrecht derart ausübt, daß die Wirklichkeit ihre Wirklichkeit

in einem statisch bewegungslosen Zustand nicht verliere und sich
somit aufhebe, sondern sich entwickle und aus sich selber heraus
wachse.

Was für den Menschen als Individuum gilt, gilt auch für den
sozialen Menschen oder die menschliche Gesellschaft, in der man
die einzelnen geistigen Kräfte, wenn auch auf der Basis gemeinsamen
Menschentums, in unter sich kämpfenden Menschen verkörpert sieht,
wobei jeder von ihnen zugleich, von Mal zu Mal, Feind und Freund,
Besiegter und Sieger ist. Dies ist die ins Unendliche gehende
Geschichte, denn, wenn die Reihe jemals im Endlichen aufhören würde,
würde dies das Ende der Welt bedeuten. Daraus ergibt sich, daß
die kommunistischen Schlußfolgerungen über den Kampf und das
Böse konstruiert worden sind, ohne daß man den Kampf oder das
Böse definiert, sondern indem man diese beiden Begriffe vom bloßen
Hörensagen her verwendet hat. Dies gilt auch für den Privatbesitz
und seine Aufhebung, denn den Privatbesitz wird man nie gänzlich
aufheben können, weil er mit dem Begriff des Individuums
zusammenfällt, das nicht als Klasse oder Allgemeinheit lebt, sondern
in sich selbst. Obschon man den Besitz in seinen Formen und
Proportionen modifizieren kann, und diese Modifikation in der
Geschichte unzählige Male stattgefunden hat, und da er zudem, wenigstens

teilweise, nicht privat, sondern öffentlich, staatlich und
allgemein ist und immer gewesen ist, wird es vielleicht möglich sein,
diesen Teil immer zu vergrößern. Es ist ein durchaus zufälliges,
an Raum und Zeit gebundenes Problem, zu entscheiden, bis zu



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 557

welchem Punkt man den allgemeinen oder staatlichen Teil erweitern
kann, ohne die Produktion der lebenswichtigen Dinge zu schmälern,
sondern zu fördern. Die Modifikationen hangen von besonderen
Umständen ab und können bald Erweiterungen, bald Einschränkungen
der staatlichen Tätigkeit erheischen. Auf diesem Gebiet ist allein
die Erfahrung Lehrmeisterin.

Für das Wesen des Kommunismus in höchstem Maße bezeichnend

und eine deutliche Bestätigung seiner bewußten oder
unbewußten Verneinung der Geschichte ist der immer wieder bezeugte
Widerwille gegen einen Grundbegriff des Lebens des Geistes und
der Geschichte, den der Freiheit. Dieser fand nicht nur in alten
Utopien vom Typus der «Sonnenstadt» keinen Platz, er wird auch
in den modernen kommunistischen Parteien bekämpft, angefangen
bei der schon erwähnten «Verschwörung der Gleichen» von Babeuf
(dem man die Forderung nach einer «realen», die «formale»
integrierenden Freiheit verdankt, was ein offener Beweis der Unfähigkeit

ist, den Begriff der Freiheit zu verstehen; sie ist immer
«formal», d.h. «sittlich», und nie durch den Besitz besonderer
ökonomischer Güter bedingt) bis hinunter zu den Theorien von Marx,
der immer über die Freiheit lachte, ausgenommen in seinem
Ratschlag, die Bemühungen der Liberalen gegen die absolutistischen
Regierungen zu unterstützen, um sich dann der zufälligen Verbündeten
zu entledigen und allein den Sprung, wie er es nannte, «vom Reiche
der Notwendigkeit zum Reich der Freiheit» zu wagen. Was dies
sein sollte, weiß man nicht; man weiß aber, daß das Tor dazu die
als provisorisch bezeichnete «Diktatur» war und dieser Weg die
«Aufhebung des Staates», der ersten Garantie der Freiheit, nämlich
deren rechtliche Form, in sich geschlossen haben würde. Eine weitere

Restätigung besteht in der Respektlosigkeit, welche Marx gegen
alle Formen des geistigen Lebens hegte: Religion, Philosophie,
Wissenschaft und Dichtung. Respektlosigkeit und Verachtung, die sich
schon in den Anfängen des modernen Kommunismus mit Babeuf
offenbarten, in dessen erstem Manifest der Verschwörung der
Gleichen geschrieben steht, daß der «Wert der Intelligenz eine Frage
der Gesinnung» sei und daß noch zu untersuchen sei, ob «der Wert
der ganz natürlichen und physischen Kraft ihm nicht ebenbürtig sei»,
um so mehr als «es die Intellektuellen selbst seien, die dem Begriff
ihres Gehirns einen solch hohen Wert beigemessen hätten». Ferner
die Worte, welche unter den Verfassern selbst Meinungsverschiedenheiten

hervorriefen und einigen unvorsichtig schienen: «Mögen, wenn
nötig, alle Künste zugrunde gehen, wenn uns nur die tatsächliche
Gleichheit bleibt».

Marx handelte noch schlimmer: er annullierte den autonomen
Wert jener Formen, indem er sie nur als Masken oder «Überstruk-



558 Benedetto Croce

turen» des Klassenkampfes bezeichnete, so daß für ihn eine einzige
wahre Form blieb: die der Ökonomie, welche überdies für ihn
isoliert und ohne Beziehungen zu den anderen Formen war. So fiel
auch sie aus der geistigen Form heraus in etwas Materielles, und
«Materialismus» nannte Marx seine Lehre, in der Religion,
Philosophie, Kunst, Wissenschaft, Sittlichkeit und ihre diesbezügliche
Geschichte undenkbar waren. Jene Geschichte der Jahrtausende, jene
«Weltgeschichte», in der mit dem Leid der Menschen auch ihre Liebe
atmet, mit ihrem Unglück auch ihr Ruhm, mit den Mühsalen auch
die Schöpfungen der hohen Geister, die Entdeckungen der Wissenschaft,

die schönen Werke der Kunst, die Taten der Helden, die
Opfer der Märtyrer, verdunkelt sich bei Marx zu einer Geschichte,
die nichts anderes ist als eine mannigfache, aber stetige Folge von
Völkerunterdrückung, eine Geschichte des Elends und des Schreckens,
mit der einzigen Hoffnung auf ein apokalyptisches Jahrtausend.
Daher kann ich, der ich immer von der naturalistischen und
fatalistischen Rassentheorie abgestoßen wurde und noch werde, nicht
umhin, in diesem Falle wenn auch nicht eigentlich ans Blut, wohl
aber an die jüdischen Traditionen und den jüdischen Habitus des
Verfassers zu denken, an das, was die Römer in der besonderen
historischen Bildung des Judenvolkes als ihren «adversus omnes alios
hostile odium» spürten. Dieser wird zum Haß gegen die ganze
Menschheitsgeschichte, gegen das klassische Altertum, das christliche
Mittelalter, die moderne Freiheit, welche, statt von Homer, Dante
und Shakespeare, von Plato, Kant und Hegel dargestellt zu werden,
durch den Sklaven, den Knecht, den Proletarier verkörpert wird.
Diese Schau paßt zu dem, was Goethe in den «Wanderjähren» über
die Juden bemerkte: daß sie sich nicht mit uns verschmelzen könnten,
weil sie — so sagte er — nicht die historischen Ursprünge unserer
Kultur kennen; unsere Geschichte stoße sie ab, weil sie nicht ihre an
eine sonderbare Herrscheridee gebundene Geschichte sei. Wie auch
immer dieses psychologische Problem und seine Lösung sein mag —
der Irrtum der als das Böse aufgefaßten Geschichte und ihrer
Erniedrigung zu einer Maske der Bosheit bleibt bestehen.

Die letzte Wurzel des kommunistischen Ideals, das sich nicht
im aktiven geistigen und sittlichen Leben der Menschen findet,
erkennt man leicht im vergeblichen und kindischen Verlangen nach

Befreiung aus Mühsal und Schmerz, also Dingen, die vom Leben
unzertrennlich und dessen Förderer sind. Insofern dies der Ursprung
des Ideals ist, hat es nichts gemein mit dem Verlangen nach einer
— wie man zu sagen pflegt — «besseren Menschheit», das im
Menschen immer lebendig ist und sich, wann und wo dies möglich ist, in
den Einzelheiten der Taten und des Fortschrittes verwirklicht. Bei
den Kommunisten dagegen wird der Wunsch nach einer besseren



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 559

Menschheit im Sinne einer Menschheit verstanden, die sich von der
unsrigen wesentlich unterscheidet, einer Welt, die von der uns
bekannten Welt verschieden ist, und die im Mythos vom «Jenseits», von
der «anderen Welt», dem Elysium, dem Eden, dem Paradies, dem
Reich der Auserwählten oder etwas ähnlichem besteht. Gewiß, im
Mythos gibt es immer, zusammen mit den Kombinationen der Phantasie,

einen Ansatz von Wahrheit, wenn auch nicht in philosophischem

Gewände. In diesem Fall liegt die Wahrheit im Begriff des
unsterblichen Lebens, wenn der Geist vom Körper befreit ist, nicht
mehr mit dem Leib leidet und empfindet, Friede und Ruhe erlangt
hat und doch nicht der Wirklichkeit der Welt gegenüber untätig
und unbeteiligt bleibt; im Begriff des menschlichen Wirkens, das
sich über das Leben des Individuums hinaus verwirklicht, in der
Geschichte, die darüber hinwegschreitet und sich darauf bezieht und
stützt; im Begriff der tatsächlichen Unsterblichkeit, nicht nur jener
Menschen, deren Ruhm erschallt, sondern aller anderen, deren Namen

vergessen sind und die nichtsdestoweniger in unserer Welt leben und
ihre Aufgabe erfüllen. Dies ist das Endziel der vom Menschen
geschaffenen Werke — nos, non nobis —, die er möglichst schön
gestaltet, auf daß sie sich von ihm lösen und in einer höheren Sphäre
leben, nicht außerhalb, sondern innerhalb des Lebens. Es kommt
aber vor, daß der Mythos materialisiert wird und das, was man sich
zuerst außerhalb der Welt vorstellte, wieder hineingetragen wird,
nicht um es als das obenerwähnte Ideal anzuerkennen, sondern als
besonderes Ziel, das man auf dieser Erde materiell verwirklichen
will. Dies ist wohl ein größerer Umweg, aber ein anderer Weg, um
zum kommunistischen Ideal zu gelangen. Marx legte nicht nur
erneut diesen von den Religionen bereits aufgezeigten Weg zurück,
sondern fügte noch einen anderen religiösen Mythos hinzu: vom
verlorenen Paradies, das man wieder erobern müsse und der bei ihm
zum Mythos des Urkommunismus wurde, der im Laufe der
Geschichte verloren ging und dessen Verlust man mit einer Reihe von
Strafen sühnte: mit den drei Zeitaltern der Sklaverei, der Knechtschaft

und der entlöhnten Arbeit, bis man ihn im rationalisierten,
wieder eingesetzten und bewußt gewordenen Kommunismus wieder
finden wird.

Die Schlußfolgerung der Nichtigkeit des kommunistischen Ideals,
die wir durch die Analyse der Begriffe erhalten haben, braucht nicht
von der Historie bestätigt zu werden. Diese kann das gar nicht,
vielmehr erhalten wir durch jene Analyse die Erklärung, weshalb
sich das kommunistische Ideal nie verwirklicht hat. In den alten
Büchern der kommunistischen Utopie war dieses Ideal ein Spiel
idyllischer Phantasie. Dies war nicht mehr der Fall, als man es, dank
kleinen Gemeinschaften von Getreuen und Begeisterten, die ein müh-



560 Benedetto Croce

sames Leben fristeten und bald erloschen, durch Gründung von
Kolonien zu verwirklichen suchte. Lange Zeit erwartete Marx die
revolutionäre Katastrophe der bürgerlichen Gesellschaft, indem er sie

von Jahrzehnt zu Jahrzehnt als bevorstehend prophezeite. Er dachte,
sie würde mit einer Weltwirtschaftskrise beginnen, wie jene, die in
den Jahren 1846—1847 eine Kostprobe geboten hatte, und die, um
mit ihm zu reden, das Jahr 1848 mit seinen großen Hoffnungen
gebracht, welche infolge Beendigung der Krise enttäuscht wurden.
Aber diese allgemeinen Krisen, die er als notwendige Folgen und
schicksalshafte Auswirkungen der kapitalistischen Ordnung ansah,
wiederholten sich nicht, und Jevons kam ungefähr zu jener Zeit auf
die Idee, ihre Ursache in den Sonnenflecken zu suchen! Wie dem
auch sei, keiner der Großstaaten hat je eine Revolution mit
kommunistischer Neuordnung gekannt. Auch heute bilden Rußland und die
von ihm als Folge des Krieges gewaltsam besetzten Gebiete keine
Ausnahme, denn Rußland ist nur dem Schein nach kommunistisch, wie
nun alle wissen — alle, welche Augen haben, um zu sehen und Ohren,
um zu hören — und die auch wissen, daß der Kommunismus und
die Lehren von Marx, auf die sich die Politiker berufen, der russischen

Politik nur als Propagandainstrument dienen. Ein deutscher
Schriftsteller, der jenes Land in den ersten Jahren des bolschewistischen

Regimes bereiste und sich wunderte, in der Neuordnung nicht
die Verwirklichung des Kommunismus zu sehen, erhielt die
Antwort, das noch nicht Vorhandene würde später kommen. Dazu
bemerkte er lächelnd, wenigstens in dieser Hinsicht würden die Verben
in Rußland immer im Futurum konjugiert. Das dort entstandene
und den Namen Kommunismus tragende politische Regime schafft
den Staat nicht ab, wie Marx es vorschrieb, es errichtet ihn im
Gegenteil so mächtig und absolut, wie er es in der Vergangenheit
noch nie gewesen ist, nicht einmal unter dem Zarentum, das nicht
«totalitär» war oder in dieser Beziehung nicht den heutigen Höhepunkt

erreicht hatte. Die ökonomische Gleichheit ist nicht erreicht
worden, und das Maß der Löhne ist zwischen Arbeitern und hohen
Posten sehr ungleich. Man verbietet die Streike, und der Bauer ist
gleichsam an die Scholle festgenagelt, wie der Arbeiter an seine
Industrie. Es gelingt nicht, eine neue Philosophie, Kunst, Religion oder
Moral zu schaffen, welche diesen Namen verdienen und zudem
materialistisch und proletarisch wären. Es gelingt nur, das Geistesleben
in all seinen Äußerungen zu senken, wenn man auch nicht die
verborgenen Keime dieser Äußerungen ausreißen kann, aus denen sie
in gleicher Weise wieder aufblühen werden, wie im sogenannten
primitiven und wilden Zeitalter.

Die Nichtigkeit der kommunistischen Geschichtsschreibung kann
man nicht mit der sogenannten «tendenziösen» Geschichtsschreibung



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 561

vergleichen, die mit Recht getadelt wird wegen der am Bild der
Wahrheit vorgenommenen Änderungen, mit dem Zweck, oratorische
Wirkungen oder vorherbestimmte praktische Taten zu erzielen. Dies
sind partielle Fälschungen, aber nicht eine totale Fälschung der
Geschichte, welche in anderen, zweckgebundenen Belangen respektiert
wird. Die kommunistische Historiographie aber ist eine totale
Fälschung, weil sie den Grundgedanken des Lebens selbst verneint,
indem sie an seine Stelle den dualistischen oder parsistischen oder
manichäischen Gedanken des Kampfes des Guten gegen das Böse
setzt — des Guten, das Gleichheit ist, dem Bösen gegenüber, das

Ungleichheit ist. Sie setzt an das Ende der Geschichte den Endtriumph
der Gleichheit, der die Ungleichheit vernichten und so die Geschichte
aufheben würde. Die Geschichtsschreibung besitzt als fundamentalen
Charakterzug die «Objektivität» und «Unparteilichkeit», d.h. sie
verneint die Tatsachen negativer Natur und bringt alle Tatsachen zur
Positivität, indem sie die Rationalität jeder einzelnen oder ihre Aufgabe

in der Gesamtheit, welche das Auge des Historikers erblickt,
anerkennt und damit die Wechselbeziehung zu den anderen
Tatsachen, die sie alle gleichermaßen würdigt. So wie der Arzt eine
Diagnose stellt, erkennt der Historiker die Krankheit nur insofern,
als er sie nicht als etwas Widernatürliches erkennt, sondern als natürlichen

Prozeß unter anderen natürlichen Prozessen. Das historische
Gewissen ist in dieser Überzeugung gefestigt und so sicher seiner
selbst und der Unmöglichkeit, der eigenen Art und dem eigenen
Wesen nicht gerecht zu werden, daß es, indem es sich ans omnia munda
mundis hält, nicht zögert, in seine Gesellschaft die praktischen
Tendenzen des Geschichtsschreibers aufzunehmen, wie man dies mehr
oder weniger in allen Geschichtsbüchern sieht, aus denen man sie
auch ohne ausdrückliche Glaubensbekenntnisse herauslesen kann.

So ist der Beweis erbracht, daß eine wirklich unparteiische
Geschichtsschreibung nicht zu verwirklichen ist und auch nie existiert
hat, es sei denn, man habe die Gleichgültigkeit der Chronik und
des reinen Philologismus dafür gehalten. Nämlich dort, wo man
einfach sagen mußte, daß das «Buch» der Geschichte nicht ausschließlich

«historischer Gedanke» sei, vielmehr daß es sich in Wort und
Stil konkretisiert, die Persönlichkeit des Menschen und Autors also

ganz wiedergibt. So sehr dieser auch Historiker und Philosoph sein

mag, kann er sie nicht ganz ablegen, da sie sich in seinem eigenen
Worte widerspiegelt1). Indem der Historiker jedoch sein eigenes
Ich, welchem er praktisch und moralisch verpflichtet ist, zu seinem

*) Vgl. Filosofia e storiografia, saggi (Bari 1949), S. 122—127: «Le espressioni

affettive nei libri degli storici» Die gefühlsbetonten Ausdrücke in den
Büchern der Historiker).



662 Benedetto Croce

Gefährten macht, verwechselt er nicht nur keineswegs den Unterschied

zwischen dem Denker und dem leidenschaftlichen Menschen,
sondern hebt ihn vielmehr noch besser hervor. Somit kann man
sagen, er rufe dem ganzen Menschen in Erinnerung, daß jeder historische

Gedanke der persönlichen Handlung und der moralischen
Pflicht ein Ende setzen müsse. Darum enthält jedes Geschichtsbuch
ein Stück Rhetorik und politischer Polemik. Es wäre schlimm, wenn
die Leidenschaft für den zu bearbeitenden Stoff fehlen würde. Diese
Leidenschaft schärft die Intelligenz des Historikers dort, wo Lauheit

und Gleichgültigkeit ihn verführen könnten, bloßer Chronist
und Philologe zu sein. Es ist eine Frage des literarischen Geschmacks,
in welchen Schranken sich das eine Element gegenüber dem anderen
zu halten hat, das verstandesmäßige gegenüber dem leidenschaftlichen,

jenes Geschmacks, den man auch Sinn für Schicklichkeit
nennt.

Die Nichtigkeit der kommunistischen Geschichtsschreibung trägt
ihren Stempel in der Tatsache, daß der Kommunismus, bei seiner
Unfähigkeit zu jeglicher Geschichtsschreibung, nicht einmal seine
eigene Geschichte schreiben oder überdenken kann. Er würde ohne
Geschichte bleiben, wenn die unparteiische Geschichtsschreibung ihn
nicht in ihrer liberalen Großzügigkeit berücksichtigen würde, jene
philosophische und kritische Geschichtsschreibung, die gewiß nicht
die vielen Tatsachen vernachlässigen kann, die in den letzten
eineinhalb Jahrhunderten unter dem Namen Kommunismus zusammengefaßt

werden. Nichtsdestoweniger wird sie ihn anders darstellen
als die Pseudogeschichtsschreibung oder die historisch gefärbte
Schmährede der Kommunisten, denn die geistige Genesis des
Kommunismus liegt nicht unmittelbar in den Leiden und Aufständen der
x\rbeitermassen, sondern im Gedanken, der jene sozialen Bewegungen
und Probleme erzeugt hat (bei den Sklaven- und Gladiatorenauf-
ständen der Antike und bei den «jacqueries» und den Bauernkriegen
späterer Zeiten war dies nicht der Fall): So ist diese Genesis in den
Menschen von Kultur und sittlichem, christlichem und liberalem
Gewissen zu suchen, die an jenen Problemen inneren Anteil nahmen,
und nicht in der politischen Klasse, die sie zur praktischen
Ausführung brachte. So ist die scheinbar seltsame, in Wirklichkeit aber
logische Tatsache zu erklären, daß die Befürworter des Kommunismus

und Sozialismus alle jener Klasse angehörten, welche die
Parteipolemik als «bürgerlich» bezeichnet, verabscheut und verachtet2).
Die ersten Taten zur Verteidigung der Arbeiter und zur Bestätigung
ihrer Rechte gingen sicher von den Parlamenten aus, die, mit großen

2) Vgl. dazu die Abhandlung: Considerazioni sul problema morale dei nostri
giorni (1944), in Croce, Pensiero politico e politica attuale (Bari 1946), S. 3—24.



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 563

Umfragen wie jener des englischen Parlamentes über die
Arbeitsbedingungen, die soziale Gesetzgebung einführten, welche seither
immer umfangreicher geworden ist. In der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts entstand das Wort «soziale Frage», die als die große
«Frage des Jahrhunderts» bezeichnet wurde. Ein Wort, das die
lebhafte Ablehnung vereinzelter Politiker, wie Gambettas,
hervorrief (der berüchtigte Ausspruch Gambettas «La question sociale
n'existe pas» findet sich zwar schon in einem Briefe Flauberts aus
dem Jahre 1857), die es in den utopischen Erwartungen, welche es

in sich trug, verneinten. Die Tatsachen, welche die soziale Frage
beschatteten, wurden allgemein anerkannt. Sie formten das Gesicht
der modernen Industrie und der modernen Arbeiterklasse; sie
brachten den großen Ernst der entstandenen sozialen Spannungen
und Konflikte zum allgemeinen Bewußtsein und weckten die
Erkenntnis der Notwendigkeit, sie zu schlichten, ohne daß man den
Baum fällen müßte, um die Frucht zu pflücken.

Das aktive und geduldige Wirken der Regierungen wurde von
den Kommunisten mit Mißtrauen beobachtet und diskreditiert, denn
sie dachten, den Knoten oder die Knoten durchschneiden und nicht
lösen zu müssen, um mit Gewalt ihr Ideal vollständig zu erreichen
und den Übergang oder Sprung der bestehenden zu einer völlig neuen
Gesellschaft zu bewerkstelligen. Daran wurde weiter oben Kritik
geübt. Daher stellten sie die Verschlechterung der sozialen
Bedingungen, die zum Aufstand trieben und zur Hoffnung auf einen
revolutionären Vorgang Anlaß gaben, in den Vordergrund. Und doch
wirkte der Kommunismus mit seiner Verneinung und seinen
Drohungen in gewissem Sinne positiv, indem er die Menschen und Klassen,
die abgeneigt waren, der Notwendigkeit der Zeit nachzugeben, zum
Nachgeben zwang. Man kann nicht auf große Enthusiasmen, auf
jene «Nächte des 4. Augusts», die selten und von labiler Wirkung
sind, zählen 3).

Andere soziale Formen oder Auswirkungen des Kommunismus
waren weniger wertvoll und weniger fruchtbar, so der «Klassenhaß»,
der nicht sehr spontan empfunden, sondern in die Gemüter der
Arbeiterklassen hineingetragen und durch die naheliegende Verbindung
mit den wenig heilsamen Gefühlen der Gier und des Neides angefacht

wurde. Ferner die Erniedrigung des Platzes, den man vorher
der Kultur einräumte, und ihr Ersatz durch die propagandistische
Unkultur, welche die Ignoranz weiter bestehen läßt und sie überdies

vergiftet. Sodann die wenig schonende Behandlung der gleichen
proletarischen Klassen, «Masse» genannt, deren sich die Demagogen

3) Am 4. August 1789 hoben die französischen Stände in einer Nachtsitzung
die Feudallasten auf. — Der Übersetzer.



564 Benedetto Croce

als menschlicher Munition bedienen, um ihren Fanatismus und ihren
Ehrgeiz zu befriedigen, die sie aber weder gut kennen noch so lieben,
wie sie von den früheren Künstlern verstanden und uns in Liebe
nahegebracht wurden — und nicht von der Partei. Denn die Partei
besitzt diese Gabe nicht, oder sie verliert sie, wenn sie ihr Amt
übernimmt. Auch scheint es nicht, daß die in Rußland eröffneten Schulen
der proletarischen Kunst etwas nützen, da sie ebensowenig der Kunst
wie dem Proletariat etwas geben.

Diese unnötigen oder schädlichen Dinge waren jedoch nicht derart,

daß man sich Gedanken über das Schicksal der menschlichen
Gesellschaft zu machen brauchte, da die Ignoranz unfruchtbar ist
und ihre Wurzeln schwach sind. Die neuen Erfolge des Kommunismus

sind nicht seinen Idealen und seiner sozialen Kraft zuzuschreiben,
sondern den großen Kriegen des 20. Jahrhunderts, die das mächtige,
fleißige und blühende Deutschland vernichteten oder vielmehr zum
Selbstmord brachten, und die Europa, ja man kann wohl sagen die
Welt, in zwei Mächte oder zwei entgegengesetzte Mächtegruppen
gespalten haben: die eine, in ihrem Gesamtbild historisch und liberal,
im Westen, die andere, unhistorisch und diktatorial, im Osten, mit
Rußland an der Spitze. Es lag auf der Hand, daß diese Macht, die,
wie jede Macht, imperialistische Tendenzen hat, nicht auf ein ihr
zur Verfügung stehendes, wirksames Mittel verzichtete. Dieses Mittel
war die Propagierung des Kommunismus und Marxismus, um damit,
wenn nicht die Spaltung, so doch die Schwächung der gegnerischen
Völker zu erreichen.

Auf diese Weise ist der Kommunismus zu einer Macht gelangt,
von der er vor den beiden Weltkriegen, da er überall dahinsiechte,
weit entfernt war. Nun ist er eine der Hauptmächte der Welt,
obschon er mit der Erreichung dieses hohen Grades an Macht völlig
aufgehört hat, Kommunismus zu sein, da er die Irrealität seines
Ideals entdeckt hat und einfach «Slawismus» geworden ist, d.h. die
Maske jener slawischen Bedrohung, die Europa und d!e Welt nach
dem russischen Sieg über Napoleon beschattete und die, nachdem
sie im Laufe eines Jahrhunderts fast verschwunden und vergessen
war, mit dem Fall des Zarentums und seines der Großzügigkeit
nicht entbehrenden, aber skeptischen und trägen Adels, gesammelt
und gereift wieder auftaucht. Dazu gesellt sich das Aufkommen eines
neuen Zarentums, das eine soziale Revolution verwirklicht hat und
von einer prinzipienlosen Hierarchie gebildet und gestützt wird und
nur nach Macht und Armeen mit moderner Technik strebt.

Wie in Rußland, ist auch in der Gesinnung der Kommunisten
anderer Länder nichts mehr vom früheren rationalistischen und
humanitären Kommunismus vorhanden. Es bleibt nur der Zauber
eines slawischen Imperialismus, dem sie unterliegen, fast als bevor-



Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung 565

stehendes Schicksal Europas und der Welt. Obwohl die Kommunisten

den marxistischen Katechismus weiter hersagen, bemerkt man,
daß dieser um so beharrlicher aufgesagt wird, je weniger er geglaubt
wird und je weniger er sich in Wissenschaft und Kultur bemerkbar
macht, die in Wirklichkeit auch ohne ihn fortschreiten, wenn sie
auch vom Widerhall seiner Stentorstimme belästigt werden. Die
kommunistische Geschichtsschreibung verwandelt sich nun in eine
anders gerichtete Geschichtsschreibung des Guten gegen das Böse,
des kommunistischen, humanitären und friedensliebenden Rußlands
gegen die westliche kapitalistische Welt, die mit dem unmenschlichen

Herzen des Wucherers und unbarmherziger Gier nach neuen
Kriegen und neuem Blutvergießen lechzt. Ich wage nicht zu
behaupten, daß es kritische Köpfe gibt, die an diese neue Mythologie
des Lichtes und der Finsternis glauben. Sicher gibt es aber viele, die
sich selbst überreden, daran zu glauben, deren Blicke fest auf die
eigene Bequemlichkeit oder die eigene Angst gerichtet sind und deren
Seele so verhärtet ist, daß man nicht mehr das Gefühl hat, Menschen
wie wir vor sich zu sehen, sondern Roboter, mit denen uns keinerlei

Gedanken und Gefühle verbinden und gegen die man abgeriegelt
ist. Aber im Schatten dieses Pessimismus taucht die Vision der vielen
auf, die in gleicher Weise trauern. Indem man diese Brüderlichkeit

des Schmerzes in sich aufnimmt, stärken wir in uns immer neu
die Entschlossenheit, das Erbe, das die schöpferischen Geister in
jahrhundertelanger Arbeit für uns geschaffen haben, zäh zu verteidigen.
Dies ist der einzige Gedanke, den man als fortwährende Erweiterung

und Bereicherung der Kultur zu fassen hat und der uns, die
wir jetzt auf dieser Erde wandeln, anvertraut ist.

(Diese Abhandlung ist zuerst in italienischer Sprache im Buche Indagini su
Hegel e schiarimenti filosofici (Laterza, Bari 1952) veröffentlicht worden.)

übersetzt von Frau Dr. Renata Gossen-Eggenschwyler, Zürich


	Eintönigkeit und Leere der kommunistischen Geschichtsschreibung

