
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Friedrich Meinecke in geschichtsmethodischer Sicht

Johan Huizinga hat die Frage, warum denn die Geschichte die unselbständigste
Wissenschaft sei, die immer der Hilfe und Unterstützung anderer Erkenntnisgebiete,

wie Theologie, Jurisprudenz, Völkerkunde, Sprachwissenschaft,
Nationalökonomie und Soziologie bedürfe, warum sie immer «von der Kultur, vom Leben
selbst abhängig sei», mit dem Hinweis beantwortet: «Weil sie unter allen
Wissenschaften diejenige ist, die dem Leben am nächsten steht. Weil ihre Fragen und
Antworten diejenigen sind, welche das Leben selbst gegenüber dem Einzelnen und
der Gemeinschaft formuliert». Wie das geschieht, war von jeher bei Philosophen
und Theologen zu erfahren, am anschaulichsten und umfassendsten zugleich aber
bei den Historikern selbst. Außer den platten Positivisten, die in ihrer Sammlung
von Sachen verstauben, wendet jeder Historiker, ob er es will oder nicht,
allgemeine Begriffe, weltanschauliche Grundgedanken, philosophische Kategorien oder
Gedanken eines religiösen Glaubens in seiner Arbeit an oder er erfährt, wie ihn
die geschichtliche Wirklichkeit selbst in ihren auf uns gekommenen Dokumenten
anspricht und zu Klärungen grundsätzlicher Art zwingt. Wie es Friedrich Meinecke,
den wir heute feiern, getan hat, untersucht Walther Hofer 1).

Auf Grund des gedruckten Lebenswerkes, das ihm um 1945 allein zugänglich
war, berichtet er uns über den Wandel im Denken des deutschen Historikers.
Meinecke war von einem weltoffenen, optimistischen Idealismus ausgegangen, den
er unter dem Eindruck des ersten Weltkrieges hatte aufgeben müssen. Spannung
und Widerspruch suchte er seither im System eines dualistischen Idealismus, der
Ideal und Wirklichkeit scharf trennt, zu verstehen. Schließlich mündet er im
Historismus, in der Einsicht in die Individualität und Bedingtheit unseres Daseins
und unseres Denkens. Das zentrale Problem des Geschichtlichen wird dessen
Polarität, die in der dreifachen Form «Individuum und Allgemeines», «Freiheit und
Notwendigkeit» und «Werte und Kausalität» sichtbar wird. Aus der Fülle
historischer Einzelbeobachtungen und allgemeinen Deutungen wagt es Hofer, diese
begriffliche Systematik herauszuarbeiten. Dürfen wir so vorgehen? Friedrich Meinecke
schrieb dem Unterzeichneten vor anderthalb Jahren darüber: «Grade nun, daß
Hofer, als nüchterner Schweizer, und mit einer auf Rationalität und Begriffsschärfe

gerichteten Denkweise, meiner eigenen, das Irrationale stark betonenden
Denkweise so gerecht werden konnte, erfüllt mich mit besonderer Genugtuung.
Auch sein Nachweis, daß ein Wandel in meinen weltanschaulichen Voraussetzungen
durch den ersten Weltkrieg eingetreten ist, ist vollkommen zutreffend. Ich habe
den Wandel natürlich auch immer selbst empfunden, bin aber in mancher
Beziehung jetzt noch klarer über ihn geworden». Wenn eine nicht anders denn als
wissenschaftliche Begriffsanalyse gemeinte Arbeit in diesem Sinne zum echten
Gespräch mit dem Denker, den sie sich als Gegenstand gewählt hat, wird, so daß
dieser wiederum eine Klärung erfährt, dann darf sie gewiß als gerechtfertigt gelten.

Dabei tritt eine vierte, seit jeher oft beobachtete Polarität hervor, diejenige
von rational und irrational. Müssen wir in der Polarität überhaupt stecken bleiben?
Menschlich gesehen glaube ich ja. Die Analyse von Meineckes Bemühen um das
Verstehen der geschichtlichen Wirklichkeit geht bis an die uns gesetzten Grenzen.

J) Walther Hofer, Geschichtschreibung und Weltanschauung. Betrachtungen
zum Werk Friedrich Meineckes. Verlag von R. Oldenbourg, München 1950.



544 Bücher-Rundschau

Die erwähnten Begriffe sind Grenzbegriffe, sie wollen eigentlich vom Bedingten
ins Unbedingte hinüberweisen und können es doch nicht, weil sie durch den Gegenpol

gehindert werden. Sie führen dann in den unentrinnbaren Widerspruch. Könnte
dieser nicht in einem an der Bibel und am christlichen Glauben orientierten
Verstehen der Geschichte aufgehoben sein? In diesem wäre der Widerspruch nicht die
äußerste Grenze, sondern das Zentrum, dessen wir völlig gewiß sind, über das
wir aber nicht mehr erschrecken, weil wir im Glauben auch der Gnade gewiß sein
dürfen. Was heißt Glaube? Eine ganz konkrete menschliche, geistige Wirklichkeit,

die in jedem von uns möglich ist, die aber, wenn sie stattfindet, unbedingt
ist. In der unbedingten Gewißheit, daß Gott uns in unserer geschöpflichen
Widersprüchlichkeit in seine Gemeinschaft aufnehmen will, stehen wir unerschrocken
zu unserm sündigen Dasein. Der Glaube erschließt nun aber zugleich die
Verantwortlichkeit, die unbedingte Begegnung und die Gewißheit unserer Entscheidung

auf Grund des Vertrauens. Verantwortung und Vertrauen sind jederzeit in
der Geschichte, selbst in der großen Politik — Bismarck hat es bewiesen —, möglich.

Im verantwortlichen Handeln sind die Polaritäten aufgehoben.
Wenn es gerade nach dem zweiten Weltkrieg einem Schweizer gelungen ist,

einem großen deutschen Gelehrten gerecht zu werden und dessen grundsätzliche
Bedeutung für unser historisches Denken überhaupt aufzuzeigen, dann hat er einen
wesentlichen Beitrag für die Verständigung unter den Völkern geleistet.

Leonhard v. Murait

La Querelle des Généraux

Sous un titre emprunté à Platon, La Querelle des Généraux relate le drame
qui s'est déroulé en Afrique du Nord depuis le débarquement des Américains, en
novembre 1942, jusqu'à l'assassinat de l'amiral Darlan, haut-commissaire, et à
la désignation du général Giraud comme successeur de ce dernier '). C'est dans ces
circonstances que le gaullisme, jusqu'ici à peu près inconnu en Afrique du Nord,
y fit son apparition. Drame poignant, aux conséquences politiques incalculables,
puisque les oppositions et les déchirures qu'il révèle sont encore celles dont la
France souffre. Avec une sagacité remarquable, appuyée sur une documentation
et des témoignages hors pair, Mme Chamine a projeté la lumière sur des événements

restés ignorés du grand public, du moins dans leur sens profond. Il y a
comme une conjuration du silence autour de certains faits que tant d'intérêts se

liguent encore pour étouffer, car la vérité peut être gênante. C'est à Alger en
effet qu'ont été jetées les bases de la Constitution de la IV"ie République, Constitution

que le général de Gaulle devait préconiser et faire accepter par le pays
bien qu'il s'en déclare aujourd'hui le farouche adversaire. Ce qu'il faut louer
sans réserve dans le livre de Chamine, c'est, en plus de sa rigoureuse objectivité,
l'impartialité avec laquelle l'auteur nous trace le portrait de l'amiral Darlan,
portrait qui ne cherche ni à le grandir, ni à le diminuer, mais le montre dans
sa vérité crue: un chef habile, courageux, d'un patriotisme à toute épreuve, mais
sans doute peu scrupuleux sur le choix des moyens, ce qui a fait croire plus d'une
fois de sa part à de la duplicité alors qu'en fait il naviguait «à l'estime», comme
disent les marins, tenant compte des circonstances plus que des principes, en homme
avisé, lucide, et, à l'occasion, cynique. Tout autre nous apparaît la figure d'Esteva,
saint laïque, ascète qui éprouvait, nous assure-t-on, les délices du martyr lorsqu'il

sacrifia, en se prêtant à un double jeu contraire à sa nature, son passé
d'honneur pour sauver ceux dont il avait la charge et conserver la Tunisie à la
France. Le glorieux marin (il eut pendant la guerre 1914—1918 un des plus beaux
tableaux de chasse de sous-marins allemands), dont le conseiller d'Hitler, Rahn,
disait: «L'amiral Esteva a joué du piano pour nous endormir», n'en fut pas moins
condamné par la Haute Cour de Paris à la détention perpétuelle, à la dégradation

militaire, et toutefois libéré, après cinq années, pour «raison de santé»,
quand il était déjà mourant.

Chamine: La Querelle des Généraux. Edition Albin Michel, Paris 1952.



Bücher-Rundschau 545

Le plus grand intérêt de ce film documentaire où foisonnent, à côté des

principaux protagonistes du drame, une foule de personnages secondaires et de
fantoches esquissés d'un trait sûr, c'est qu'il lève le voile sur une phase décisive
et généralement mal connue de la Résistance en Afrique du Nord. Certaines
précisions apportées par l'auteur devraient suffire à dissiper les illusions qu'on a

pu se faire sur les véritables dispositions du Comité français du Londres lors
du débarquement américain de novembre 1942. Mais, Chamine le note modestement,

si l'oeuvre des historiens est de conclure, «le temps des historiens n'est
pas encore venu». En effet, il manque à notre époque mouvementée la sérénité
sans laquelle l'histoire n'est pas possible. La chronique, scrupuleusement tenue à

jour par Chamine, constitue cependant une référence dont l'historien futur ne
pourra pas se passer. Il n'est plus possible d'ignorer que, lorsqu'il traitait avec
les Américains à Alger, l'amiral Darlan était informé secrètement de Vichy par
l'amiral Auphan qu'il «avait l'accord intime du Maréchal». Certaines personnes
regretteront peut-être de s'entendre rappeler que le général Juin marchait la
main dans la main avec l'amiral Darlan et qu'au même moment, par contre, les
satellites du général de Gaulle, à Londres, considéraient comme d'indignes rebelles
— simplement parce qu'ils n'étaient pas gaullistes — les Français qui luttaient
héroïquement contre les Allemands en Tunisie.

En vérité, et c'est un point capital qu'éclaire encore le livre de Mme
Chamine, la nouvelle du débarquement des Américains en Afrique du Nord fut très
mal accueillie par le Comité de Londres. Darlan, qui l'avait facilité et s'était
acquis en conséquence «la confiance de l'Armée et de l'opinion», ainsi que le
reconnaît lui-même le général Catroux, premier adjoint du général de Gaulle, Darlan
devenait un homme dangereux qu'il fallait abattre. Et Giraud n'était pas moins
suspect, qui se permettait de se tailler des lauriers en continuant la guerre en
Afrique. Les agents du gaullisme poursuivaient une politique exclusive dont la
formule sommaire: «Pas de libération sans révolution» traduisait la creuse idéologie.
Oui, la résistance, telle qu'ils la concevaient, était un monopole et l'auteur cite à

propos le colonel Rémy décidé à abattre les émissaires de Giraud, quels qu'ils
fussent.

On frémit devant tant d'intransigeance et d'aveuglement. Des hommes, dont
beaucoup étaient pourtant d'excellents patriotes, en sont venus par passion à ces
extrémités. Le plus grave est qu'ils ont divisé un pays voué à la lutte et au
travail communs et qui ne demandait qu'à s'unir. C'est un malheur dont la
France heureusement s'est remise grâce à la sagesse de quelques uns de ses fils
qui n'ont pas désespéré d'elle. Le livre de Chamine, aux vues constamment lucides,
nous amène sans y prétendre à ces conclusions optimistes, et ce n'est pas son
moindre mérite de nous donner, à cette occasion, une saine leçon de tolérance et
d'équité. | i.

Jean de Saint-Chamant

Die Bundessubventionen als Rechtsproblem

In Heft 2 vom Mai 1952 dieser Zeitschrift hat Dr. Dietrich Schindler
bemerkenswerte Ausführungen über die Möglichkeiten, die Subventionspolitik des
Bundes zu erneuern, gemacht. Seine Darlegungen stützen sich auf eine umfassende
Kenntnis dieses Gebietes, erlangt durch gründlichste wissenschaftliche Verarbeitung

dieser sehr weitläufigen, sich über ein Jahrhundert erstreckenden Materie.
Die Arbeit geht über den üblichen Rahmen einer Dissertation hinaus und verrät
eine erstaunliche Reife des Denkens und der Darstellung1).

In einem umfangreichen, der geschichtlichen Entwicklung und Bedeutung des
Subventionswesens im Bunde gewidmeten Teil gibt der Verfasser eine einläßliche
Darstellung, wie sich die Bundessubventionen, deren Anfänge bereits in die Zeit
der Bundesverfassung von 1948 zurückreichen, seit der Verfassung von 1874
sukzessive vermehrt haben. Als Charakteristikum ist die Unplanmäßigkeit dieser Ent-

1) Dietrich Schindler: Die Bundessubventionen als Rechtsproblem. H. R. Sauerländer

& Co., Aarau 1952.



546 Bücher-Rundschau

wicklung zu erwähnen. Ganz allgemein ist sie, wie Schindler richtig bemerkt,
ein Abbild der Kompetenzvermehrung des Bundes. Die Bedeutung des Subventionswesens,

das dem finanziellen Ausgleich zwischen Stadt und Land, Sozialmaßnahmen
und der staatlichen Wirtschaftspolitik dienstbar gemacht wurde, ist aus den
veröffentlichten statistischen Zahlen zu entnehmen, die beispielsweise für das Jahr
1948 (Höhepunkt) ergeben, daß die Bundesbeiträge 31 o/0 der Gesamtausgaben des
Bundes ausmachten. Von besonderer Bedeutung sind die Bundessubventionen als
Mittel des Finanzausgleichs zwischen Bund und Kantonen geworden. Während die
direkte Übertragung von Staatsaufgaben von den Kantonen auf den Bund oft auf
Widerstand stieß, konnte die Methode der Subventionierung, bei welcher die Kantone

die Aufgaben mit Unterstützung des Bundes durchführen, leicht verwirklicht
werden, um so leichter, als, wie der Verfasser mit Recht feststellt, jede Subvention
gleichzeitig Präjudiz für weitere Subventionen war. Daß die Kantone durch die
Subventionsvorschriften und die stets vorhandene Kontrolle des Bundes indirekt in
ihrer Selbständigkeit beeinträchtigt wurden, hat die Entwicklung nie gehemmt.

In einem zweiten Teil entwickelt der Autor den Begriff der Bundessubvention,
welche sich als öffentlichrechtliche, an ein vom Bunde verschiedenes Subjekt
gerichtete Geldleistung, die von der Erfüllung einer bestimmten Aufgabe durch den
Empfänger abhängig gemacht wird, charakterisiert. Unter Zugrundelegung dieses
Begriffs untersucht der Verfasser eingehend die Verfassungsmäßigkeit der
verschiedenen Subventionen. Waren in der Vergangenheit viele Subventionen
verfassungswidrig, indem sie, ohne daß eine Bundeskompetenz vorhanden gewesen
wäre, in rechtlich unzulässiger Weise auf BV Art. 2 und die sog. «freie
Staatstätigkeit» (die es im Bundesstaate für den Bund grundsätzlich nicht gibt)
gegründet wurden, so ist nachträglich durch die Revision der Wirtschaftsartikel
(1947) für große Teile die Verfassungsgrundlage geschaffen worden. Diese
Feststellung ist übrigens indirekt ein Hinweis auf die heute kaum absehbare Tragweite
der Wirtschaftsartikel, deren elastische Formulierung je nach der staatspolitischen
Entwicklung eine sehr starke Ausweitung der Macht des Bundes ermöglicht.

In einem letzten Teil befaßt sich Schindler mit den mannigfachen sich
ergebenden verwaltungsrechtlichen Problemen, welche speziell den Juristen
interessieren. Darauf kann im Rahmen dieser kurzen Besprechung nicht eingetreten
werden.

Alfred Matti

Geschichte der europäischen Kunst

Die Geschichte der europäischen Kunst als Ganzes darzustellen, muß
gegenwärtig einen Kunsthistoriker schon deshalb locken, weil ihm das Thema Gelegenheit

gibt, all das zu betonen, was die verschiedenen Nationen Europas eint.
Deutlicher als in andern Bereichen der Kultur tritt der Zusammenhang in der Kunst
hervor. So schildert Hans Weigert das gemeinsame Schicksal der europäischen Kunst
im Verlauf von zwei Jahrtausenden, indem er die allgemeine Geschichte berücksichtigt

und besonders auf die geistigen, namentlich die religiösen, wie auch auf die
soziologischen Grundlagen eingeht1).

Eigentümlich mag berühren, daß er mit der altchristlichen Kunst beginnt
und die antike nur in ihrer letzten Wandlung und bei ihrem Wiederaufleuchten in
der späteren Entwicklung heranzieht. Dies ermöglicht ihm aber, die beiden polaren
Gegensätze, die den Verlauf der europäischen Kunstgeschichte wesentlich bestimmten,
gleich von Anfang an deutlich zu bezeichnen: das Christentum, das die Vergeistigung
des Leiblichen, die Antike, welche die Verleiblichung des Geistigen gestaltete. Der
Sieg fällt zuerst der Vergeistigung des Leiblichen zu. Dann geschieht der
Einbruch der Nordvölker, die eine Kunst nur des bewegten Ornaments kennen, eine
symbolische, der noch alle Macht der Magie innewohnt. Mit kräftigen Strichen wird
die Kluft zwischen der Kulturstufe dieser Germanen und derjenigen des römischen
Weltreiches dargestellt. Ein erstes Mal erhob die karolingische Kunst die Formen
der Antike: Säulen und Gebälk, die harmonische Menschengestalt zum nachahmens-

1) Hans Weigert: Geschichte der europäischen Kunst. W. Kohlhammer, Stuttgart

1951.



Bücher-Rundschau 547

werten Vorbild. Die Romanik schafft eine neue wirklichkeitsferne Kunst in der
Plastik, deren allmähliche Entwicklung ausgezeichnet geschildert wird.

Dann erfolgt der rasche, kühne Aufstieg zur Klassik der hochgotischen Plastik
Frankreichs und Deutschlands in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Die
Ideale des Rittertums führten zu Werken der harmonischen Mitte zwischen Ruhe
und Bewegung, zwischen Erfindung und Erfahrung. Petrus und Paulus am
Nordquerschiff, die Heimsuchung an der Westfassade in Reims, Maria und Elisabeth
und der Reiter in Bamberg bringen diese Stufe zur Anschauung. Die Apostel
der St. Chapelle, die Vierge dorée in Amiens werden schon als Erstarrung
gekennzeichnet. Als manieristisch müßten sie eigentlich verstanden sein, um so eher, als
der Naumburger Meister einer barocken Spätphase der Hochgotik zugezählt wird.
Italiens Leistung setzt erst jetzt ein mit Niccolo Pisano. Der Maler Giotto wird
mit seiner erdhaften Schwere, seinen blockhaften Gestalten, als etwas verspätet,
mit dem Naumburger auf die gleiche Stufe der Entwicklung gestellt. Die Mystik
schließt sich an als eine Epoche der Diesseitsflüchtigkeit, in welcher der Körper
durch seine Bewegung gleichsam von sich selbst entfernt wird. Wenn die gotische
Baukunst auch mit den neuen Konstruktionsmöglichkeiten: Kreuzrippe, Spitzbogen,
Strebewerk erklärt wird, so ist doch zugleich deutlich gemacht, daß Dienst und
Rippe gefunden wurden, um das Steigen ins Unendliche schaubar werden zu lassen.

Die Renaissance wird ausgezeichnet mit dem Hinweis eingeführt, daß
Erfahrung an die Stelle der Offenbarung, daß Ruhe in sich an die Stelle jenes
Strebens ins Unendliche tritt, daß nun die höchsten Werte dem Leben immanent
werden, während zuvor das Lebensziel transzendent war. Die Gegensätze werden
erhärtet mit der Entstehung des Porträts, der Aufnahme der realen Dinge in die
Bilder, und so kann auch die Leistung des Nordens voll zur Geltung kommen, die
Kunst Italiens als eigenständiges Wachstum begriffen werden, neben dem die
Wiedergeburt des Altertums nur ein einzelner, und nicht der bedeutendste Faktor
ist. Wieder reift in der Hochrenaissance eine Klassik, in der Leib und Geist eine
harmonische Einheit bilden. Die großen Meister der Hochrenaissance werden mitten
in der Gesamtentwicklung mit sehr eindringlichen kurzen Monographien bedacht,
Leonardo, Michelangelo, Raffael und Gothart Nithart (Grünewald), Dürer und
Holbein.

Renaissance und Manierismus, mit dem eine neue Welle der Erfindung gegenüber

der Erfahrung hochkommt, sind in einem Kapitel zusammengefaßt. Der Barock
wird als Synthese von Mittelalter und Renaissance verstanden. Zusammengenommen
wird auch die Baukunst des Barock und des Klassizismus, was den Vorteil hat,
daß der französische (Louvrefassade, Invalidendom) und englische Klassizismus
(St. Paul) des 17. Jahrhunderts neben den Barock Italiens und Deutschlands zu
stehen kommt. Die Barockmalerei verzeichnet eingehend Caravaggio, Annibale Car-
racci, Velasquez, Poussin, Claude Lorrain (eine Klassik innerhalb der
Barockentwicklung), dann Rubens, Rembrandt, Frans Hals und die bedeutenderen der
kleineren Holländer, die Barockplastik Bernini, Schlüter, Egid Quirin Asam, Raffael
Donner und die wichtigsten Franzosen. Als die feine, feminine Epoche fügt sich
das Rokoko zwischen die männlichen Zeitalter des Louis XIV. und des Empire ein.

Nach der Erörterung der Grundlagen der bürgerlichen Revolution gehört der
Baukunst des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts — dem Gotizismus wie dem
Klassizismus — ein eigenes Kapitel, ebenso der Gartenkunst. Aus dem einzigen
religiösen Erlebnis der Epoche erwuchs die Landschaftsmalerei des Klassizismus
und der Romantik. Etwas lose folgen sich die Kapitel: Das Porträt, Goya, die
Spätromantik, die Geschichtsmalerei. Mit den Titeln des letzten großen Abschnitts:
Kunst von 1850 bis 1950, sei hingewiesen auf das jeweilige Aufflammen einer
Richtung und ihr Versinken, auf die Uneinheitlichkeit zugleich des Zieles: Realismus,

idealistisches Zwischenspiel (Chavanns, Feuerbach, Marées, Böcklin),
NeoImpressionismus und Futurismus, Jugendstil, Symbolismus und Expressionismus, die
Fauves bis zur gegenstandslosen Malerei und dem Surrealismus. Die Ingenieurkunst

des technischen Zeitalters wird besonders gewürdigt, ein höheres Lebensziel
aber darin vermißt.

Das Schlußkapitel: Die Lage der Kunst in der Gegenwart äußert sich
pessimistisch. In der näheren Zukunft wird für die zweckfreie Kunst wenig erwartet.
Um so mehr muß das große Erbe der Vergangenheit bewahrt werden.



548 Bücher-Rundschau

In dieser kurzen Anzeige kann der reiche Inhalt von Weigerts Buch, das
eine wirkliche Kunstgeschichte und nicht bloß eine allgemeine Stilkunde ist, das sich
auszeichnet durch knappe, gescheite Formulierungen wie durch eine treffende Wahl
von Zitaten, nur angedeutet werden. Es ist so geschrieben, daß man nicht nur mit
Interesse, sondern mit warmer Anteilnahme das Schicksal der europäischen Kunst
verfolgt. Im Textband sind 366 Strichclichés eingestreut, den 594 Seiten folgt ein
Verzeichnis der Fachausdrücke von zehn Seiten und das Register. Ein besonderer
Abbildungsband mit 541 Tafeln und zehn Farbtafeln tut das seine, um den Anteil
der Nationen am gemeinsamen europäischen Ziel eindrücklich zu belegen.

Hans Hoffmann

Piero della Francesca im Zenith seines Ruhmes

Zu dem neuen Buche von Henri Focillon

Unter den wissenschaftlichen Mitteilungen, welche der junge Basler Professor
Heinrich Wölfflin in den Neunzigerjahren seinem alten Lehrer Jacob Burckhardt
aus Italien nach Basel geschickt hat, findet sich auch die Notiz, endlich habe sich
einer der jungen Gelehrten entschlossen, Piero della Francesca zum Gegenstand
einer Monographie zu machen. Tatsächlich stellt das Buch von F. Witting, das
dann 1898 erschien, den Anfang der wissenschaftlichen Literatur über diesen Künstler

dar. Das 19. Jahrhundert hatte ihn im ganzen sehr kühl beurteilt. Rumohr in
seinen sonst so besonnenen «Italienischen Forschungen» (1827) hatte ihn einen
«schwächlichen Geist» genannt, Burckhardt im «Cicerone» (1855) dieses Urteil zwar
korrigiert, aber doch von einem «Mangel an höherer Auffassung der Tatsachen»
gesprochen. Und am Ende des Jahrhunderts war in der Schätzung der Italienfahrer
durchaus Botticelli der große Name gewesen — der innere Zusammenhang mit dem
Jugendstil ist erst kürzlich in der schönen Zürcher Ausstellung an den Tag
getreten — und der poetisch-idyllische Charakter der damaligen Florentiner Schule
hatte alles andere überstrahlt. Erst im Gefolge des großen Umschwunges, der seit
etwa 1910 in der modernen Kunst eingesetzt hat, ist auch die Wissenschaft mehr
und mehr auf die einfachen, großflächigen, monumentalen Akzente aufmerksam
geworden, welche die Kunst Pieros und besonders sein heute weltberühmtes Hauptwerk,

die Wandmalerien der Kreuzeslegende in San Francesco in Arezzo (1454 bis
1466) auszeichnen. 1920 erschien in Basel die vorzügliche Publikation von
Hans Graber, 1927 in Rom die nunmehr grundlegende Monographie von Roberto
Longhi (2. Auflage 1946), während schon vorher Adolfo Venturi in seiner breit
angelegten «Storia dell'arte italiana» (Band VII, 2. Teil, 1913) die Wirkung Pieros
auf die italienische Kunst des späteren Quattrocento eingehend geschildert und
zweifellos auch ein wenig überschätzt hatte. Seither ist der Strom der Bücher und
Aufsätze unvermindert weitergeflossen. Nicht weniger als fünf große Monographien,
z. T. mit prachtvollen farbigen Abbildungen, sind allein seit 1951 erschienen,
darunter die eindringliche Arbeit des Engländers Sir Kenneth Clark. Kein Zweifel,
Piero della Francesca steht heute im Zenith seines Ruhmes und gehört mit Lionardo
und Caravaggio zu der Gruppe italienischer Künstler, auf welche sich das Interesse
der Öffentlichkeit am stärksten konzentriert.

Für unser heutiges Geschichtsbild ist Piero, der zwischen 1410—1420 in Borgo
San Sepolcro geboren wurde und nach einer vielseitigen Tätigkeit in mehreren
mittelitalienischen Städten 1492 in seiner Vaterstadt starb, der bedeutendste
italienische Monumentalmaler im zweiten Drittel des Jahrhunderts, im Großen gesehen
der eigentliche Fortsetzer der Kunst des Masaccio und damit der Wegbereiter der
hohen Renaissance. Er hat in seinen Altarbildern wie vor allem in seinen Fresken
für unsere heutigen Augen die Unmittelbarkeit und Klarheit des Genies, die selbst
vor dem komplexen Thema der großen Legende einfach bleibt und die Elemente
der Komposition — Menschen, Bauten, Landschaft — in festen und sehr persönlichen

Rhythmen gestaltet. Daß Piero mit dem um wenig älteren Meister der
Quattrocento-Architektur, Leone Battista Alberti, aufs engste zusammenhängt, wird



Bücher-Rundschau 549

aus dem architektonisch ernsten Charakter seiner Werke unmittelbar evident, und
daß Lionardo da Vinci, wie Zeitgenossen berichten, einen eigenen Plan für ein Buch
über die Perspektive aufgegeben habe, als er von Pieros Traktat über diesen Gegenstand

hörte, beleuchtet das große Ansehen, das Piero in den Kreisen der jüngeren
Generation genoß.

Nun hat der Kreis der Freunde und Schüler des 1943 in Amerika verstorbenen

Pariser Professors Henri Focillon aus dessen Nachlaß ein Buch über Piero
della Francesca herausgegeben, das gewiß vom Publikum mit größter Spannung
entgegengenommen wird x). Denn Focillons bleibende Leistung in der Wissenschaft
ist die Erforschung und Analyse der künstlerischen Form, besonders in der
mittelalterlichen Kunst. Die magistralen Bücher, die er zwischen 1930—1940 diesem
Gegenstande gewidmet hat, gehören schon heute zu den klassischen Werken der
kunstgeschichtlichen Literatur. Man konnte damals, angesichts der auch sprachlich
glänzend formulierten Resultate des Gelehrten und angesichts der schönen Arbeiten
aus seinem Schülerkreise geradezu von einer Erneuerung der kunstwissenschaftlichen

Methoden in Frankreich sprechen.
Das Buch über Piero della Francesca, dessen Text aus einer Pariser

Vorlesung von 1934—1935 pietätvoll rekonstruiert und ausgezeichnet illustriert wurde,
hält nun allerdings nicht ganz die Höhe der früheren Bücher. Zwar schimmert
auch da Focillons enorme Formulierungsgabe überall durch, und was er über das
«Bild der Welt» und das «Bild des Menschen» bei Piero sagt, gehört zu den
treffendsten Bemerkungen über den Künstler. Jedoch, es fehlt dem Text, der stellenweise

ganz skizzenhaft anmutet, eben doch die letzte Durchgestaltung und jene
erstaunliche Nähe zum Kunstwerk, welche Focillons Bücher zur französischen
Romanik so sehr auszeichnet. Daß er mit besonderem Nachdruck die theoretischen
Studien Pieros und ihre Verbindung mit Alberti hervorhebt, wird niemand wundern
— das Aufspüren innerer Gesetzlichkeiten im Kunstwerk ist immer Focillons
besonderes Anliegen gewesen.

Mit großer Freude erfahren wir aus dem Vorwort, daß die «Société Henri
Focillon» demnächst ein weiteres Werk aus dem Nachlaß, «L'an mil»,
herausbringen wird.

Joseph Gantner

Zur deutschen Romantik

Lebenswelt der Romantik
Der Heidelberger Kulturhistoriker Richard Benz hat ein Leben lang der

Erforschung dieser deutschen Romantik gewidmet und gründlicher als die meisten
anderen klargelegt, wie tief die Musik Schumanns, die Lyrik des Novalis, die
Malerei C. D. Friedrichs und wie die überdauernden Leistungen alle heißen, in
einer großen einheitlichen Geisteswelt wurzeln. Als etwas immer noch weitgehend
lebendig Gegenwärtiges und Fesselndes empfinden wir jenes romantische Lebensgefühl

auch in den «Dokumenten romantischen Denkens und Seins aus Schriften,
Briefen, Tagebüchern», die Benz unter dem Titel Lebenswelt der Romantik
herausgab*).

Er ordnet sein Buch thematisch nach den wichtigsten Quellen (Geschichte,
Kunst, Volkstum, Religion, Musik u. a.), welche die innere Welt der Romantiker
mit großen Inhalten speisten, und teilt auch seine eigene Einleitung in
entsprechende Kurzkapitel ein. Der Geisteswissenschafter wird auf Schritt und Tritt
den belesenen Kenner entdecken und sich ganz besonders über jene Texte freuen^
die Benz einer unverdienten Vergessenheit entreißt — z. B. über jenen italienscligen
Bericht des Malers Pforr von seiner Wallfahrt nach Urbino, oder über die Seiten
aus den Erinnerungen des Kunstsammlers Boisserée. Leider ist das Bild der
universalen Lebenswelt der Romantik nach der Seite der doch so stark wirksamen

J) Henri Focillon: Piero della Francesca. Mit 52 Abbildungen und 28 Tafeln.
Verlag Armand Colin, Paris 1952.

*) Nymphenburger Verlagsbuchhandlung, München.



550 Bücher-Rundschau

Naturwissenschaft nicht genügend abgerundet worden. Einige Abschnitte aus des
Physikers Johann Wilhelm Ritter Werk über den Siderismus oder aus Joseph Ennemosers
«Magnetismus im Verhältnis zur Natur und Religion» hätten die großartige Einheit

alles irdischen und kosmischen Geschehens, wie die Romantiker es erlebten,
noch augenfälliger gemacht. Der Fachmann und der gebildete Laie (für den das
Buch vor allem bestimmt ist) werden sich aber auch so dankbar des Reichtums
freuen und bewundernd verfolgen, mit welcher Glut jenes idealistische Geschlecht
versuchte, mit allen Kräften der Seele schöpferisch die irrationale Tiefe und
Schönheit der Welt zu erfassen. Textreihen wie «Alte Städte durchwandert», «Der
Weg nach Innen» und «Regegnungen, Bekenntnisse», sind besonders reich an menschlichem

Gehalt dieser Art. Es gehört zu den Vorzügen dieser Auswahl, daß sie
dem Leser auch solche Stellen nicht vorenthält, in denen das allzu Idealistische
der urromantischen Maxime «Kein gemeiner Gedanke soll in unsre Seele kommen«
(Wackenroder) deutlich wird.

Eine der Hauptaufgaben unserer Bildung liegt darin, das unermeßliche Geisteserbe

des 19. Jahrhunderts zu sichten und produktiv zu verarbeiten. Für das, was
die «realistische» Jahrhunderthälfte und die nachromantische Übergangszeit hinterließ,

ist die Arbeit großenteils noch zu leisten; für das, was das Romantische,
vor allem in seiner reinsten Ausprägung — der deutschen — uns bedeutet,
ist sie weitgehend getan (sofern man nicht beliebt, mit Georg Lukacs die
Romantik einfach mit dem billigen Begriff «Reaktion» abzutun). Das ist in
wesentlichen Stücken mit ein Verdienst des Lebenswerkes von Richard Benz und vor
allem seines zusammenfassenden Buches «Die deutsche Romantik» (1937).

Das Bild der Schweiz in der deutschen Romantik

Die neueren Bände der Sammlung Sprache und Dichtung, die im wesentlichen
Arbeiten junger Germanisten der Berner Hochschule umfaßt, zeichnen sich
wohltuend aus durch die Tendenz, Dichter und ihre Werke im Zusammenhang und in
der Auseinandersetzung mit dem Leben ihrer Zeit zu sehen. Wie ein literarisches
Motiv oder ein konkreter Sachverhalt über die Grenzen eines Landes hinüber
weckend oder herausfordernd wirkt und wie sich in solchen Vorgängen Wesenszüge
der gebenden und der empfangenden Nationen zeigen: das ist ein Hauptthema vieler
dieser Arbeiten. Paula Mutzner mit ihrem Buch «Die Schweiz im Werk Ricarda
Huchs» und manche andere vornehmlich aus Fritz Strichs Seminarien Kommende
haben schon überzeugend erwiesen, wie ergiebig es ist, in den Stoffkreis der
Germanistik Fragen der vergleichenden Literaturgeschichte, des Kräftespiels zwischen
den Nationen, hineinzutragen.

Als eine beachtenswerte Leistung schließt sich der Band Das Bild der Schweiz
in der deutschen Romantik an, worin Alfred Liebi in einem ausgedehnten Material
von romantischen Dichtungen, Briefen, Tagebüchern, Aufsätzen, Reiseberichten usw.
die Reflexe verfolgt, die das vielfältige Gebilde der Schweiz in den recht zahlreichen
Verfassern weckte 1). Es kommt nicht eben häufig vor, daß die Schweiz einen
umfassenderen Beitrag zur Erforschung der deutschen Romantik leistet. Uns scheint
Liebi außer seiner Stoffkenntnis eine Reihe wesentlicher Voraussetzungen zu dem
Unterfangen mitzubringen: das schweizerische Mißtrauen gegen allzu willkürliche
Poetisierungen des Lebens verleiht ihm Distanz zur romantischen Welt, und gegen
die Mängel dieser Tugend feit ihn ein vielleicht ebenso schweizerischer heimlicher
Hang zu den Werten des klassisch-romantischen Geistes: «Die Schweiz bedarf seines
hohen und weiten Gedankenfluges, seines Idealismus, seiner großen Maßstäbe in
Kunst, Wissenschaft und Philosophie».

Von beiden Positionen aus lautet der Befund: «Die Schweiz ist kein Romantisches'

Land». Wäre das so scharf gemeint, wie es formuliert ist, so müßte man
sich dagegen verwahren. Der Verfasser will aber bloß sagen (mit Recht), daß im

1) Alfred Liebi: Das Bild der Schweiz in der deutschen Romantik. (Sprache
und Dichtung; Forschungen zur Sprach- und Literaturwissenschaft, Heft 71.) Paul
Haupt, Bern.



Bücher-Rundschau 551

ganzen mehr Trennendes oder gleichgültig Stimmendes als Vereinendes zwischen
der deutschen Romantik und unserem Land vorhanden war. Immerhin: was Liebi
über die Wirkung des Volkes, der Geschichte, des Staates, der Landschaft und einiger
großer Schweizer zusammenstellt, genügt vollauf, um die Kontinuität der Anregungskraft

schweizerischer Dinge für die schöne Literatur jener Geistesepoche zu erhärten.
Das Nachher und das Vorher ist dem Verfasser gegenwärtig: so gewinnt das
Dargestellte an Relief. Verglichen mit den genialisch nach großer Natur und großen
Männern das Land durchschwärmenden Stürmern und Drängern erweisen sich die
Romantiker als verhältnismäßig ausgewogene Gäste. Noch trübt ihnen das
phantasierende Gefühl des öftern die Sicht, noch wird das ruhige Beobachten des Wirklichen

häufig verschmäht — dennoch -weicht des 18. Jahrhunderts klischeehaftes
Bild vom arkadischen Hirtenvolk auf erhabenen Alpentriften in manchen Dingen
einer genauer gesehenen Schweiz. Sie ist vor allem andern in Sitte und Brauch1,
Sprache und Freiheitstradition ein Hort ungebrochener «altdeutscher» Volkskraft —¦
die Wirkungen sind in Schriften von den Brüdern Grimm bis zu Uhland und F.
Schlegel deutlich zu verfolgen. Sie bietet ferner dem romantischen Gast auf Schritt
und Tritt die Spur großer Geschichte, und ihren führenden Deuter, Johannes Müller,
erheben die geschichtsbegeisterten Romantiker zum bedeutendsten Schweizer ihrer
Zeit, mit Tacitus in einem Atem zu nennen. Demgegenüber treten andere literarische
Gestalten und selbst die mächtige Alpennatur im romantischen Bild etwas zurück. Der
Verfasser vergleicht es andrerseits mit dem, was die politisch bewegten Jungdeutschen
an der Schweiz fesselte — und konstitutionelle Schranken des romantischen Geistes
werden sichtbar: «Daß die Schweizer nicht mehr bloß Hirten, Bauern, Soldaten,
Handwerker oder Kaufleute, sondern auch Heim- oder Fabrikarbeiter, Unternehmer
waren, davon nahmen die Romantiker kaum genügend Notiz».

Man wird Liebis Studie mit Gewinn benutzen, wenn man das Wesen der
Romantik im Spiegel eines literarischen Motivs erfassen will; vor allem aber ist sie
nicht zu umgehen, wenn man das fesselnde Schauspiel verfolgen will, wie die Schweiz
mit ihrer lebendigen Vielfalt als eine wachsende Macht der Anregung in das neuere
Europa hinauswirkt.

In Liebis ausführlicher Bibliographie wäre der schöne Aufsatz «Der Anteil der
Schweiz an der Romantik» von Richard Benz nachzutragen (Schweizer Monatshefte,
Juni 1941). Albert Bettex

Drei Schweizer Erzählungen

Die Schweizer Erzählungskunst steht seit vielen Jahrzehnten unter einem
seltsamen Unstern. Nur mit Mühe konnte sie sich vom Vorbild Gottfried Kellers
befreien, und was dann später aus der Reaktion entstand, wirkte zum großen Teil
verkrampft und unnatürlich. Nach Schaffner und Ramuz kann man sich bloß
an Meinrad Inglin ganz freuen, und auch er dichtet dabei «neben unserer Zeit».
Lyriker und Dramatiker sind viel gegenwärtiger und mitreißender.

Allerdings fehlt es auch neuerdings nicht am Willen zur Originalität. Zum
Beispiel in Vuilleumiers Roman Muramur (Francke, Bern 1951), der schon eifrig
diskutiert wurde. Er ist zwielichtig, wie es der Untertitel verspricht, und handelt
von andern Wirklichkeiten als denen des Alltags. Neuland in jeder Beziehung.
Nicht bloß geographisch, sondern auch in dem Sinne, wie es Max Frisch empfohlen:
Es gebe noch die Kontinente der Seele zu entdecken.

Vom Geist eines Wassertropfens ist die Rede, der überall sein kann, in der
Tiefe des Meeres, in Brienz, in New "York, einer Verkörperung des sehr
schweizerischen Fernwehs, sowohl der Liebe als des Todes: Wenn man Amour wie für
eine Gebetsmühle murmelt, kann es diese an das lateinische Sterben anklingende
Form annehmen. All das bedeutet «Muramur», und noch viel mehr. Faszinierend,
wie sich auch der Autor durch die Welt trollt, ein Wandergeselle, ein Geselle des
Schreibens, kein ruhig-stabiler Romanschriftsteller. Seine Phantasie ist übermütig,
verflüchtigt sich plötzlich, wenn man sie zu greifen meint. Die Landschaft des
Traumes und der Seele legt sich über die des Erfahrbaren, und so könnte man



552 Bücher-Rundschau

hie und da vermuten, Vuilleumier sei unter die Surrealisten gegangen. Doch
auch die Nüchternheit des Reiseberichterstatters ist in diesem vielfältigen Buche
am Platze. || j I

Die Haupthandlung spielt eine manchmal beinahe unwesentliche Rolle.
Kapitän Pierre Cornet, der französische Unterseebootkommandant des ersten
Weltkriegs, ist im Atlantischen Ozean zum Krüppel geworden, lebt eine Zeit lang mit
Kitty in Paris und siedelt sich dann in Westindien auf Tobago an. Er hat schon
immer Robinson Crusoe geliebt und bleibt voller Lust zum Abenteuer, zur Ferne. —
Sie ist so groß, daß er einmal in einer kleinen Mansardenwohnung in Paris eine
Traumschlacht mit Seeräubern ausficht — ohne etwa irrsinnig zu sein.

Ich glaube kaum, daß diese gewagte Fahrt so allgemeingültig ist wie etwa
die in Claudels Seidenem Schuh. Solideren Boden bekommt man unter die Füße
in Arnold Kühlers großangelegtem Bildungsroman des Wasenwachser Schülers. Im
dritten, letzten Band Oeppi und Eva (Morgartenverlag, Zürich 1951) erfährt man
von Erlebnissen des Bildhauers, Schauspielers und Geliebten. Oeppi ist nämlich
nach den Universitätsstudien in eine Kunstschule eingetreten und versucht sich
dann, weil ihn die Gewalt des Wortes ergreift, im Beruf eines Schauspielers.
In Zürich, bzw. «Cheudra» (warum diese Pseudo-Verschlüsselungen?), lernt der
junge Mann während des ersten Weltkrieges Eva, eine Frau aus dem Norden,
kennen, deren Mann in Kriegsgefangenschaft ist. Sie wirkt auf ihn mütterlich,
kultiviert, sinnlich, geistig, eine der imponierendsten Frauengestalten der
neueren Literatur: wo man doch sonst gerade bei den Repräsentativen nur von
gescheiten Dirnen und verzweifelten Asketinnen hört. «Eva war eine
Umgangskünstlerin; ihre Sorge: daß jeder im gemeinsamen Dasein zu seinem Rechte, jeder
zu seiner Ehre käme und jeder sie jedem erwiese».

Weitherzig, gut und sauber wie Eva ist auch das ganze Buch. Es werden
viele Blicke aus den Räumen des Gewohnten geworfen, aber der Autor verliert
das gesunde Maß an Ausgeglichenheit darüber nicht. Ja, die erzählerische
Gewissenhaftigkeit, die stilistische Umständlichkeit — eine sonderbare Mischung von
Gotthelf und Thomas Mann — wird dem Leser häufig zum Ärgernis, besonders
dann, wenn die eigenwilligen Umstellungen im Satzbau («Wenn mit der richtigen
Hingabe zu hören es ihm gelang» etc.) sich auf unangenehme Weise häufen.

Die Atmosphäre, die hier herrscht, erinnert an die der letzten Landesausstellung.

Sie findet sich in vielen andern Schweizer Dichtungen unserer Tage.
Man lebt nicht mehr gerade in Seldwyla, ist weltoffener, rechtschaffen gebildet,
kennt Maschinen, die Relativität der Sitten und verleugnet den helvetischen Geist
doch keineswegs. Eine z. T. förderliche, von der Kunst aus betrachtet aber gefährliche

Verwandtschaft!

Gottlieb Heinrich Heer dagegen hält sich auch in seinem neuesten Roman
Verlorene Söhne (Orell Füßli, Zürich 1951) an die Geschichte. Es handelt sich
um die Stadt Zürich des 17. Jahrhunderts. Der Feldzeugmeister Hans Georg
Werdmüller, Schöpfer der berühmten Stadtbefestigung, steht im offenen und versteckten
Kampf mit engstirnigen Mitbürgern. Sein Sohn Hans Rudolf hat es noch schwieriger,

weil ihn statt bürgerlicher Tüchtigkeit der Hang zum Künstlertum regiert.
Neben ihm gibt es noch viele andere verlorene Söhne; verloren für die Väter oder
verloren für die Stadt. Teils gehen sie unter, teils verschreiben sie sich
französischen Diensten. So reicht die Lokalgeschichte in die Weltgeschichte hinein.

Ein außerordentlich interessanter Stoff. Leider stellt Heer den Verlauf der
Ereignisse häufig so unnatürlich dar, daß man schwerlich von einer echten Dichtung

zu sprechen vermag. Falsche Theatralik, Ausschmückungen, die an den
schlechten Film gemahnen, häßliche Einzelausdrücke lassen sich nur vom
oberflächlichsten Leser übersehen. Sie wurden von der Kritik zur Genüge genannt
und erklärt.

Hier ein Versagen durch die Routine; bei Kubier ein teilweises Mißlingen
durch eine besondere Art von Gewissenhaftigkeit, bei Vuilleumier die Gefährdung
durch die Eigenwilligkeit. Trotzdem läßt sich in diesen Werken, wie die Betrachtung

zu zeigen versuchte, vieles beherzigen.
Hans Bänziger


	Bücher-Rundschau

