
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 32 (1952-1953)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Stadttheater Zürich

Zwei Premieren

Modest Mussorgsky: Der Jahrmarkt von S o r o t s c h i n t z y

Der Schwierigkeit des genial begabten Mussorgsky, seiner wechselnden
Stimmungen Herr zu werden, und seine Werke über den visionären Entwurf hinaus
zu betreuen, ist auch seine einzige komische Oper zum Opfer gefallen: sie bricht
im 3. Akt nach dem Tanzlied der Parassja endgültig ab, nachdem schon die früheren
Akte viele Lücken in der Komposition aufweisen. Die Kraft der Zusammenfassung,

welche bei den autochthonen Russen oft in Frage steht, ist in diesem
Werk, das (in einer Entstehungszeit von etwa sechs Jahren) einmal hier, einmal
dort gefördert wurde, anscheinend während der Arbeit erlahmt. Die Oper hat dann
das Glück gehabt, in Nikolaj Tscherepnin einen idealen Fortsetzer und Bearbeiter
zu erhalten. Es ist Tscherepnin gelungen, aus anderweitiger Musik Mussorgskys die
Lücken zu schließen, das Vorhandene zu binden und eine Fortsetzung ganz im
Stile Mussorgskys zu komponieren: einer der glücklichsten Bearbeitungsfälle in
der ganzen Operngeschichte! Man wird nicht erwarten, daß die dramatische
Anlage die Stärke dieser Oper ist, aber in ihrer vorliegenden Gestalt ist ein
ungetrübter Genuß der Musik erlaubt. Und zwar einer Musik, die erstaunen macht
ob der Fülle der melodischen Inspiration, ob der Verschmelzung kleinrussischer
Folklore (welche Mussorgsky zu diesem Zwecke ausgiebig studierte) und
Mussorgskys eigenem Idiom und ob der Ideenfülle in der Charakterisierung der einzelnen
dramatischen Umstände. Die Novelle von Gogol bot dem Komponisten viele
köstlichste Episoden, und so episch die Anlage des Ganzen ist, so sicher sind musi-'
kaiisch die Wendungen der Handlung (etwa die Heimkehr Tscherewiks, die
verschiedenen Stadien der Teufelsangst) ausgenützt. Man wäre um eine dankbare und
bedeutende Oper ärmer ohne diesen «Jahrmarkt».

Die Besetzung umfaßt nebst sehr guten Vertretungen (namentlich Gottlieb
Zeithammer als Bauer Tscherewik und Rudolf Sander als Popensohn) solche, wo
sich das Eigennaturell der Träger schwer mit der Rolle verbindet. Da ist Leni
Funk als zänkische und hinterhältige Bäuerin Chiwria, welche gesanglich eine enorme
Leistung (gerade in Anbetracht des Stimmcharakters der Sängerin) darstellt, aber
nicht vergessen lassen kann, daß das Naturell der Künstlerin der Rolle fast
entgegengesetzt ist. Leider fehlt jetzt ein entsprechender Sopran im Stadttheater.
Nora Jungwirth, als Tochter Parassja eingesetzt, hat zusammen mit Max Lichtegg
in den lyrischen Partien sehr schöne Momente, aber bei beiden bleibt die Rolle etwas
aufgeklebt. Die intelligente Spielführung von Karl Schmid-Bloß, welche souverän
alle komischen und dramatischen Momente zueinander in Beziehung setzt,
verhindert leere Momente (die sich z. B. in der etwas länglichen Erzählung im 2. Akt
wohl einstellen könnte), aber es wird in den nächsten Aufführungen noch manches
«einzuspielen» geben. Sehr gut stehen Willy Ferenz als Gevatter und Siegfried
Tappolet als Zigeuner im Spiel. Otto Ackermann am Pult verbindet die straffe'
Führung mit dem Klangschwelgen, wie es nur einem großen Kenner möglich ist.



540 Kulturelle Umschau

Béla Bartok: Der holzgeschnitzte Prinz
Obschon dieses Tanzspiel als eine Brücke zur Tonwelt Béla Bartôks dienen

kann, wird es wenig aufgeführt. Zwar ist es weniger glänzend als etwa
Strawinskys «Feuervogel» (mit dem es einiges in der Haltung gemeinsam hat), aber
musikalisch nicht unbedeutender, und von einem Lyrismus beseelt, wie er in der
fortgeschritteneren Moderne gerade nur noch bei Bartok, in verhaltenen, umsponnenen

Mittelsätzen etwa, überzeugend und echt zu finden ist. Mit dem ungemein
wachen und sensibeln Ohr, mit dem sich Bartok bald nach der Komposition des «Prinzen»

(1916) der osteuropäischen Folklore zuwendet, hatte er zu dieser Zeit die
Klangwelt Debussys, des jungen Schönberg und des «deutschen Impressionismus»
Wagners und Strauß' in sich aufgenommen. Aber was sagt diese offene
Beeinflussung gegen den umschmelzenden Klangsinn des jungen Ungarn, gegen die Sicherheit,

mit welcher er gerade im Expositionsteil zu neuen klanglichen Amalgamie-
rungen und freieren Akkordverbindungen fortschreitet. Der Schluß allerdings steht
in fühlbarer Nähe von (romantischen) Liebestoden, und doch mutet auch hier
eine gewisse Scheu in der Entfaltung des Gefühls wie ein Vorbote der Moderne
an. Das Bekenntnis zum Seelischen, zu welchem sich der Inhalt in der Gefährdung

durch das Mechanische, Blind-Fetischhafte durchdringt, scheint für Bartok
selbst bekenntnishafte Bedeutung gehabt zu haben. Und doch ist dieses Bekenntnis

durch den starken Willen zur Stilisierung vom romantischen geschieden.
Die Ausführung kann nicht in allen Teilen als gelungen gelten. Die Inszenierung

und Choreographie von Hans Macke erreicht vieles in der Verdeutlichung
des Geschehens, bleibt aber in der Führung der Ensembles etwas unplastisch.
Tänzerisch an erster Stelle steht Jaroslaw Berger als holzgeschnitzter Prinz; seine
Belebung durch die Verzauberung bietet darstellerisch die besten Episoden. Thea
Obenaus als Prinzessin hat einige sehr schöne Momente, namentlich als sehnende
Liebende; der Tanz mit dem holzgeschnitzten Prinzen bleibt konventionell. Tony
Raadt setzt sich mit der Rolle des Prinzen auseinander. — Die Bühnenbilder beider
Premieren stammen von Max Röthlisberger. Die realistische Welt der Oper hat —
mit einem starken Zug ins Idyllische — durch ihn ebenso gültige Verbildlichung
erfahren wie die Traumwelt des Tanzspiels, welche zugleich großzügig und fein
abgestuft erscheint.

Andres Briner

Die ersten Premieren im Zürcher Schauspielhaus

Büchner, Molière, Pirandello
Jede geschichtliche und künstlerische Epoche hat Vorläufer, die, ihrer eigenen

Zeit vorauseilend, mit ihrer Botschaft in einer späteren Generation zum richtigen
Durchbruch kommen. So Georg Büchner, dessen aDantons Tod», vom Schauspielhaus
zur Eröffnung der Spielzeit herausgebracht, in unseren Tagen erst die volle
Resonanz erhält. Büchners Drama ist heute aktuell, wir sehen in ihm mehr als die
bloße Möglichkeit zur Entfaltung des Bühnenapparats, mehr als einen lebendig
gewordenen Bilderbogen aus der französischen Revolution. Wir stehen Danton sehr
nahe, dem Mann, der um die historische Notwendigkeit der Revolution weiß, dem
aber gleichzeitig vor ihren Auswüchsen ekelt. Aber lassen wir uns nicht vom
historisch überlieferten Bild des Revolutionshelden und der Verkörperung, die
Walter Richter ihr verlieh, täuschen. Büchners Danton ist, zumal in der ersten
Hälfte des Stücks, ein «Kerl», wie ihn die Geniezeit liebte. Ein Jüngling, im
Fieber seiner Vision und des Eros, schuf diese Gestalt, das Pubertäre, Gymnasiasten-



Kulturelle Umschau 541

lüsterne steht anfänglich im Vordergrund. Nur mit der linken Hand, mit dem
vierten und fünften Finger gleichsam spielt dieser Danton auf der politischen
Klaviatur, Seine Sentenzen über Tod und Vergehen huschen wie Schatten durch das

von Sinnenlust gesättigte Hirn. Sie dürfen nicht mit der Grabesmiene und dem"

Gewicht melancholischer Reflexion gesprochen werden, wie Richter das tat. Allein
wer wollte Richter daraus einen Vorwurf machen, ist doch die Rolle des Danton
von einem und dem gleichen Darsteller nicht zu spielen. Danton, der Jüngling
des Beginns, genialisch in sinnlicher Begierde und der Verachtung der Gefahr,
wird die gewaltige Verteidigungsrede im zweiten Teil nicht mit der nötigen
Männlichkeit und der politischen Erfahrung sprechen, wie es Richter in ergreifender
und vollkommener Weise getan. Solcherart finden sich in dem Stück noch viele
Bruchstellen der Charaktere und Handlung, die den Anfänger verraten und das

Fragmentarische. Daß Robespierre z. B. im zweiten Teil verschwindet, ist dramatisch
unklug, wenngleich historisch wohl erklärlich. Denn Robespierre, der eiskalte
Theoretiker der zur Staatsräson erhobenen Tugend, ist der unentbehrliche Gegenspieler
Dantons, in jedem Stück sein Gegenteil (er spricht denn auch vom «Anstand», wie
es ein «Philister» bei Lenz oder Klinger tut). Daß Ginsbergs Schauspielkunst
das unerläßliche innere Gleichgewicht zwischen unbesorgt lebensgierigem Heißsporn
und abstraktem politischen Kalkül hergestellt hat, will ich gern glauben. Leider
war es mir nicht vergönnt, ihn selber zu sehen. Rudolf Therkats spielte statt seiner
die Rolle; er machte daraus einen griesgrämigen, sadistischen Kanzlisten, dem man
die Seelenqualen (und Seelenqualen bereitet Robespierre die Verurteilung Dantons
und seines Schulgenossen Camille) nicht glaubt. Die Regie Oskar Wälterlins
unterstrich, gewiß ohne Absicht, das Heteroklite des Stückes. Sie dehnte den Schluß
über Gebühr (wo Büchner Shakespeare nachahmt und schwätzt statt handelt) und
spürte jede Stelle auf, die «tiefsinnige» Drücker erlaubte. Doch wollen wir nicht
vergessen, daß es ihr gelang (von Theo Ottos Bühnenbild wirksam unterstützt),
die Verwandlungen so rasch vornehmen zu lassen, daß das ungewöhnlich lange Stück
sich in die Dauer eines Theaterabends einfügte.

Kurt Horwitz inszenierte Molières a Geizigen», ein Fest für die Augen, so

hurtig und im Rhythmus ausgewogen rollte die Komödie ab. Das war freilich keine
Aufführung, wie sie sich Molière vorgestellt hätte, oder wie sich ein Franzose
diesen Dichter, «notre maître à tous» (Musset) aufgeführt denkt. Für den Franzosen

ist das klassische Theater ohne Barockgebärden und -Kostüme kaum denkbar,
sie geben ihm die selbstbewußte, königliche Geste des «grand siècle», sie allein
sind der adäquate Ausdruck der honnêteté, d. h. der zuchtvollen Entfaltung der
Menschlichkeit. Einem deutschen Publikum erscheint dieser Hintergrund immer
antiquiert, denn ihm ist kein verpflichtender Sprachstil aus jener Zeit überliefert.
Das Barock ist für den Deutschsprachigen stumm, oder bestenfalls «verstaubt», —
eine Kuriosität. So bestimmte denn Ludwig Fulda, der brave redliche Übersetzer,
mit seiner Sprache des 19. Jahrhunderts den Grundtenor der Aufführung und
hätte ihr zweifellos viel von seinem ledernen Geist eingehaucht, wäre nicht Hor-
witzens kluge Regie hier eingesprungen. Er spürte diese Klippe, er rettete die
Inszenierung vor dem Stranden in Zipfelmützenbiederkeit. Daß ihm eine Szene

wie die verhüllte Liebeserklärung Cléantes an Marianne in die hohe (einzig
angemessene) Sphäre der adeligen Gecfühle hinaufzuführen gelang, so daß sie sich rein
und durchsichtig von der bürgerlichen Schäbigkeit um Harpagon abhob, zeigt sein
tiefes Verständnis für sprachliche Abschattungen. Daneben verschmähte er auch
keine Gags, wie sie der Groteskfilm liebt. Er deckte so die geheimen Nährquellen
auf, mit denen Molière von früh an seine Kunst gespeist hatte: die Commedia
dell'Arte und das spätlateinische Theater. Für den erkrankten Ginsberg war
Hermann Brand als Harpagon eingesprungen, dessen Ähnlichkeit mit Bassermann, was
Stimme und Tonfall anlangt, höchlich verblüffte. Er teilte die Rolle in einzelne



542 Kulturelle Umschau

Partien auf, die jeweils von einem bestimmten Gefühl beherrscht sind; man könnte
solche kleine Rollenabschnitte Chargen nennen. Damit soll nichts Abschätziges
gesagt sein, ich meine vielmehr, daß man häufig von einem der Rollenteilchen, etwa
einem Monolog oder einem Zwiegespräch mit Cleante, mehr gepackt sein konnte,
während das nachfolgende kalt ließ oder konventionell war.

Theo Ottos Bühnenbild kam in glücklicher Übereinstimmung der Regie
entgegen. Das Architektonische daran hielt sich an das traditionelle Molière-Intérieur,
die farbige Ausgestaltung (die Tapete z. B.) suchte mit Erfolg vom französischen
Barock ins allgemein Expressive vorzustoßen.

Pirandellos «Sechs Personen suchen einen Autor» öffnete vor rund 30 Jahren
dem modernen Theater eine neue, überraschende Bahn; das Stück war seinerzeit
revolutionär und stieß die Zuschauer vor den Kopf. Mit den Mitteln der
Illusionsdurchbrechung verwirrte der Dichter sein Publikum und ängstigte es. Er zeigte ihm
die Innenseite des Theaters, entzauberte es also, aber handkehrum hob er die
beruhigende Wirklichkeit der Kulissen, Staffagen und Prospekte in irrealen Spuk auf.

In eine Theaterprobe brechen plötzlich sechs Personen ein, die ihr eigenes
Leben zu spielen wünschen. Sie sind Bühnenpersonen, wirklich nur auf den Brettern,
behaupten aber, wirklicher zu sein als der Theaterdirektor z. B., denn ihre Existenz
ist unverrückbar festgelegt, die seine aber nicht. Was ist nun wahr, was Schein,
was Sein? Das gräßliche Schicksal der «Personen des zu verfassenden Stückes»
muß auf der Bühne Form annehmen, sie allein kann sie davon befreien. Sie betteln
um Erlösung durch die Kunst, aber kann es für sie eine Erlösung geben? Anders
gesagt: ist ihre Familientragödie, mit allen denkbaren moralischen Schändlichkeiten
gespickt, ist sie so beispielhaft und einmalig, daß der Theaterdirektor, seine Truppe
und die Zuschauer diesseits der Rampe den Unglücklichen Gehör sèhenken müssen?
Die Frage so stellen, heißt sie bereits halb verneinen. Das Stück kann auf das'

Interesse des Publikums zählen, wenn es hervorragend dargeboten wird, wenn das

Spukhafte, das fröstelnde Elend dieser unwirklich-wirklichen Personen in unheimlich

gehetztem Rhythmus am Zuschauer vorüberzieht. So faßte es Pitoeff auf, und
er führte Pirandello in Paris zum zukunftsreichen Erfolg. Man kann sich auch
der Worte des Vaters erinnern, daß er bei Leidenschaftsausbrüchen leicht theatralisch

werde, und die drei Akte in italienischem, fort und fort stürzenden Tempo
und theatralischem Lodern spielen. Nichts dergleichen hat Gert Westphal, der
das Stück im Schauspielhaus inszenierte. Er ließ die Zügel schleifen, er nahm dem
ersten Auftritt der unglücklichen Familie das Gespenstische. Statt wie eine
Halluzination aus dem Dunkel aufzutauchen, schritten sie gemessen hinter der Tür hervor,

die ihnen Hans Meyer vor der Bühne (auf der Bühne) hinstellte. Alle
Lichteffekte konnten die einmal verfehlte Grundatmosphäre nicht korrigieren, sie wirkten
im Gegenteil gesucht. Walter Richter war als Vater von bewundernswerter Dichte
der Darstellung; er war tatsächlich gequälte Kreatur, ein Mensch, der verzweifelt
nach der Wahrheit sucht, und dem niemand die seine glaubt. Anneliese Römer
gab die Studie eines zynischen, verworfenen Mädchens mit der Brillanz, die man
von ihr gewohnt ist. Zusammen mit Richter spielte sie die großartige Szene
im Hause der Mutter Pace; es war das einzige Mal, daß etwas von dem Grauen,
das die Familie würgt, in den Saal übersprang.

Es ist zu hoffen, daß das Publikum nicht nur dann dem Schauspielhaus
zuströmt, wenn Klassiker auf dem Programm stehen, sondern ihm auch bei Werken
die Treue hält, die weniger konsakriert sind und unmittelbar zum überdenken
unserer Lebensgrundlagen aufrühren.

Georges Schiocker


	Kulturelle Umschau

