
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion : Dr. F. Rieter

Bismarck selbst

Niemand erweist Hitler eine größere Ehre als der, welcher behauptet,
Friedrich der Große und Bismarck seien seine Vorgänger gewesen. Wer Bismarcks
Persönlichkeit und vor allem seine Politik einigermaßen studiert hat, erkennt
zwingend, daß es für die Politik mancher Reichskanzler nach ihm kein
vernichtenderes Gericht gibt als der Vergleich mit ihm. Diese Überlegungen ersparen uns
den Einwand der Gegner nicht, das von ihm gegründete Deutsche Reich sei doch
so mächtig geworden, daß es unvermeidlich den Frieden gefährden mußte. «Ist
das nicht so, als ob ich für meinen Rippenbruch denjenigen verantwortlich machte,
der mir in bester Absicht das Pferd geschenkt hat? Ist es seine Schuld, wenn ich
schlecht reite?» fragt Ingrim. Ich habe seit Jahren genau so gefragt. Bismarck hat
bewiesen, daß die Politik einer starken mitteleuropäischen Macht der Garant des
Friedens der Welt sein kann. Churchill hat es in Zürich bestätigt. Wie froh wäre
heute die Welt, wenn es zwischen den beiden Weltriesen noch einen starken Mann
gäbe, der durch seine unbeirrbare Ruhe, Zuverlässigkeit und Friedfertigkeit
verhindern würde, daß einer der Riesen den andern angreifen könnte?

Wie soll man solche Einsicht über Bismarck als richtig erweisen? Je
gewissenhafter ein Historiker die Quellen heranzieht, um so besser weiß er, daß er
mit ihnen die Wahrheit nur im Spiegel erweisen kann, da dieselben als Überreste
menschlichen Tuns immer der Interpretation bedürfen. Aber Zeugen sind sie, und
wenn sie wahr gesprochen haben, dann kommt das Gericht nicht über sie, sondern
über den, der ihnen nicht geglaubt hat. Deshalb läßt Ingrim Bismarck selbst sprechen.
Er stellt Zeugnisse aus seinem ganzen Leben, aus allen Bereichen seines Wirkens,
aus Gedanken und Erinnerungen, aus Briefen, aus den Akten der «Großen Politik»,
aus Reden und Gesprächen nach sachlichen Gesichtspunkten zusammen. Im Vordergrund

stehen zunächst die Gedanken Bismarcks über seine Außenpolitik. Sofort
wird klar, daß er diese nicht einfach vom Standpunkt der Geltung und der Macht
Deutschlands aus geführt hat, sondern immer vom europäischen Zusammenhang aus,
d. h. für die damalige Zeit, vom Ganzen einer zusammengehörenden Welt aus. Was
sich ohne Schaden für das Leben dieser Welt für die Interessen einer einzelnen
Macht tun läßt, das soll die Außenpolitik anstreben. Die Annexion des Elsasses
betrachtete Bismarck ungeschminkt als Fehler, deshalb suchte er Frankreich auf dem
kolonialen Gebiet zu unterstützen, ohne Gegenleistungen zu verlangen. Am meisten
zu schaffen gab ihm Rußland; dessen Freundschaft suchte er, um die Gefahr, die der
ganzen Welt von dorther drohte, abzuwehren. Wie viele Bismarck-Worte haben sich
in unserer Zeit erfüllt! «Böhmen in der Hand der Bussen, das wäre unsere
Erledigung; Böhmen in unserer Hand, das wäre der Krieg ohne Gnade und ohne
Bast mit dem Zarenreich. Sie sehen, es ist unser Lebensbedürfnis, daß Österreich
lebe», sagt er 1879. So schwierig eine Verständigung, gar ein Bündnis mit England

immer ist, gute Beziehungen dürfen nicht abbrechen. Wer Bismarcks Außenpolitik

nicht kennen sollte, wird bei der Lektüre dieses Buches aus dem Staunen
über den Beichtum der Bezüge, die Vielgestaltigkeit und Feinnervigkeit der Mittel,
durch die sich ein Krieg vermeiden läßt, nicht herauskommen. Aber auch die Weite
von Bismarcks innenpolitischen Gedanken frappiert, sein entschiedener Föderalismus,
der doch nichts anderes sein konnte, als ein Gegengewicht gegen die preußische
Hegemonie; die Bereitschaft, die Entwicklung der Verfassung offen zu halten; die
Ablehnung des «widersinnigen» preußischen Dreiklassenwahlrechts; und bei aller
grundsätzlichen Ablehnung der absoluten Demokratie die entschiedene Forderung,
daß ein Monarch keinen Krieg führen dürfe, «wenn nicht alle, die ihn mitmachen,



502 Bücher-Bundschau

alle, die ihm Opfer bringen, kurz und gut, wenn nicht die ganze Nation
einverstanden ist; es muß ein Volkskrieg sein».

Was ich bisher mehr nur ahnen konnte, noch nicht bestimmt zu behaupten
wagte, dafür gibt mir die Auswahl Ingrims die Gewißheit: Bismarck hat eine
politische Ethik. Illusionen darf sich ein Staatsmann gewiß nicht machen, die Politik
richtet sich nach den Interessen des Staates. Aber nun beginnt erst die Frage nach
den wahren Interessen eines Volkes. Sie liegen keineswegs in möglichst ausgedehnter
Machtpolitik: «Jede Großmacht, die außerhalb ihrer Interessensphäre auf die Politik
der anderen Länder zu drücken und einzuwirken und die Dinge zu leiten sucht,
die periklitiert außerhalb des Gebietes, welches Gott ihr angewiesen hat, die treibt
Machtpolitik und nicht Interessenpolitik, sie wirtschaftet auf Prestige hin. Wir
werden das nicht tun». Das sagt Bismarck in der berühmten Reichstagsrede vom
6. Februar 1888, in der auch'das Wort des Friedens fällt: «Wir Deutsche fürchten
Gott, aber sonst nichts in der Welt, und die Gottesfurcht ist es schon, die uns den
Frieden lieben und pflegen läßt». Weil Wilhelm IL nicht genug vom Gottesgnaden-
tum reden konnte, soll die Gottesfurcht bei Bismarck auch nicht tief genug
gegangen sein? Hier stellt sich die Glaubensfrage. Im gottesfürchtigen Wissen um
die Zusammengehörigkeit der Staatenwelt erkannte Bismarck, wo die Grenzen
Deutschlands lagen, wußte er, daß die mitteleuropäische Macht saturiert war, d. h.
so stark war, daß die andern keine Machterweiterung derselben mehr ertragen
konnten. Wie wußte Bismarck um die Grenzen menschlichen Wirkens! «Die ganze
Weltgeschichte läßt sich überhaupt nicht machen; auf ihrem Strom kann man ein
Staatsschiff steuern, wenn man sorgfältig auf den Kompaß der salus publica blickt
und diese richtig zu beurteilen weiß».

Die von Ingrim aus bestem Verständnis ausgewählten Bismarckworte mögen
Geltung für Deutschland, für die Welt erlangen, damit machtvolle Politik wieder
lerne, den Völkern Sicherheit und Freiheit zu bringen; denn Bismarck «teilte die
Überzeugung, daß, den höchsten Grad von Freiheit des Volkes, des Individuums,
der mit der Sicherheit und gemeinsamen Wohlfahrt des Staates verträglich ist,
jederzeit zu erstreben, die Pflicht jeder ehrlichen Begierung ist (1867)» *).

Leonhard von Muralt

Römische Satiren

Nun beginnen sich an die elfenbeinfarbenen Bände der griechischen Beihe die
ersten ziegelroten der römischen anzureihen in der nicht genug zu bewundernden
Bibliothek der alten Welt des Artemis-Verlages, Für den Fachmann bedeutet es
einen besondern Genuß, die Unterschiede der Manier zu beobachten, mit der die
verschiedenen Herausgeber an ihre nicht alltägliche Aufgabe herantreten, Eilfertig-
Großzügige, Sorgfältig-Gelehrte, Scheugehemmte im Popularisieren und dann wieder
andere, denen es gerade besonderen Spaß macht, einmal nicht zu Fachmenschen
zu reden Der Band, über den jetzt zu berichten ist, vereinigt mehrere Manieren
in sich, außer der Gehemmtheit. Er gilt der lateinischen Satire *).

Mit Recht wild, antiker Literaturanschauung entsprechend, die Gattung über
das Individuum gestellt. Aber jede richtige Methode hat auch ihre Nachteile. Horaz,
der Satiriker, unbestreitbar der Höhepunkt des Bandes, ist nun getrennt vom Oden-
dichter Horaz. ja sogar von Horaz, dem Verfasser der poetischen Briefe (Sermones).
Der Herausgeber, Otto Weinrich in Tübingen, ist ein ausgezeichneter Philologe und
Spezialist auf dem Gebiet dieses Bandes. Seine Einleitung ist eine meisterliche
Zusammenfassung der Forschung. Das muß in diesem Falle sein, denn die Geschichte
der Satire, besonders aber ihrer Anfänge, ist voller Probleme. Ihre Lösung basiert
auf der heiß umstrittenen Deutung einiger weniger antiken Angaben. Schon das
Wort Satire allein, das nichts mit den Satyrn und dem griechischen Satyrspiel zu

x) Bismarck selbst. Tausend Gedanken des Fürsten Otto von Bismarck,
zusammengestellt und eingeleitet von Robert Ingrim. Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart

1950.
*) Römische Satiren, eingeleitet und übertragen von Otto Weinreich. Die

Bibliothek der alten Welt, Römische Reihe. Artemis, Zürich 1949.



Bücher-Rundschau 503

tun hat, ist problemgeladen. Der Herausgeber hätte nun seine Meinung mit einigen
kategorischen Behauptungen hinsetzen können. Weinreich wählt den schwereren
Weg: er zieht es vor, den Leser miturteilen zu lassen in all den einzelnen
Entscheidungen. Der Kenner kann das Geschick dieser Darstellung nur bewundern,
zumal da er neben präzisen Referaten manchem neuem Gedanken begegnet. Der
interessierte Laie aber wird sich freuen, unter so liebenswürdiger Führung in die Werkstatt

der Gelehrsamkeit hineinblicken zu dürfen. Auch die einzelnen Dichter sind
eindringlich charakterisiert. Der Herausgeber erlaubt sich glücklicherweise auch
Abneigungen, so gegen den schulmeisterlichen Renommisten Persius. Beneidenswert
sind seine Kenntnisse auf dem Gebiet der Wiederaufnahme der Satirendichtung vom
Humanismus bis zum Ende des 18. Jahrhunderts.

Die Übersetzungen stammen teils vom Herausgeber selber und halten dann
die rechte Mitte zwischen Deutimg und Stilwiedergabe. Horaz wird berechtigterweise
in der Übertragung Wielands, die, wie diejenige des Luzian, zu den deutschen
Klassikern gehört, geboten, Persius zum Teil in der Hugo Blümners, dessen Name
und Persönlichkeit in der Schweiz noch nicht vergessen ist.

Ernst Howald

Lebendiger Goethe

Man hat im Gedenkjahr so viel über Goethe gehört, daß mancher wohl
versucht sein konnte, den bekannten Titel seines späten 'Shakespeareaufsatzes
abzuwandeln: Goethe und kein Ende! Auch war ja der Verdacht nicht immer von der
Hand zu weisen, daß es mehr um das Feiern an sich zu tun war als um Goethe,
mehr um das Geschäft oder den Betrieb mit seinem Namen als um das Verständnis
seines Wesens und Werkes und die Bedeutung des «Weisen, Göttlich-Milden» für
unsere Zeit der Gefährdung und Verworrenheit. Ein ähnliches Mißtrauen mag sich
auch gegen die zum Jubeljahr in größerer Zahl veröffentlichten Schriften richten.
Hat eine innere Notwendigkeit sie hervorgerufen oder bloß der äußere Anlaß des

Tages? Bei den hier zur Besprechung vorliegenden Neuerscheinungen ist dieses
Mißtrauen nur in einem, allerdings bedenklichen Fall gerechtfertigt.

Das Buch, das Gertrud Bäumer zum Goethejahr herausgegeben hat, ist eine
Entgleisung 1). Nicht nur mit unzulänglichen Mitteln, sondern mit einer kaum glaublichen

Flüchtigkeit abgefaßt, wimmelt es von sachlichen Fehlern aller Art. Da
kann vom jungen Goethe die Rede sein, wo es sich um den vierzig- oder
fünfzigjährigen handelt; das 1782 im Tiefurter Journal mitgeteilte und von Goethe 1828
in einem wichtigen Gespräch mit dem Kanzler Müller gewürdigte Fragment über
«Die Natur» wird einfach ins Jahr 1830 gesetzt; der West-östliche Divan sei die
«Darstellung eines fremden Volkstums», heißt es, die Absicht der Klassischen
Walpurgisnacht sei, «die Gestaltenfülle der klassischen Welt zur Erscheinung zu bringen,
um sie auf diese Weise als eine Einheit umfassen und in den großen Gang und
die verborgenen Tiefen des Weltgeschehens einschalten zu können». Usw. Die
umfangreichen Zitate sind fast durchweg durch sinn- und klangstörende Fehler
entstellt. Was übrig bleibt, sind leere Worte, Phrasen, Götzendienst mit Goethe oder
vielmehr mit seinem Namen. Man hätte der angesehenen Verfasserin dieses bedauerliche

Buch gern erspart gesehen und würde es am liebsten mit Schweigen
übergehen; doch ist zu fürchten, daß ihr Name arglose Leser irreführen könnte. Darum
mußte hier nachdrücklich davor gewarnt werden.

Solchen Lesern, die sich um einen Weg zu Goethe mühen, möchte man
dagegen zwei andere, ungleich bescheidenere Schriftchen in die Hand drücken, die
ihn aus wahrer Ehrfurcht und sachlicher Verantwortung heraus feiern. Karl Schmid
versteht es, in prägnantester Darstellung auf wenigen Seiten abwägend und wesentlich

den Umriß von Goethes Werdegang zu zeichnen2); Fritz Schaufelberger, in

1) Gertrud Bäumer: Das geistige Bild Goethes im Licht seiner Werke. F. Bruckmann,

München 1950.
2) Karl Schmid: Johann Wolfgang Goethe, Bild eines Menschen. Artemis-

Verlag, Zürich 1949.



504 Bücher-Rundschau

einer im besten Sinne schönen und zugleich in die Tiefe dringenden Festrede,
versucht, Goethes Begegnung mit Napoleon umsichtig und behutsam deutend, zu sagen,
was Goethe uns heute ist3). Beide Autoren richten sich in erster Linie an den
jungen Menschen unserer Zeit, dem sie das Dasein Goethes als Beispiel und
Verpflichtung ins Bewußtsein rufen. Sie zeugen damit von seiner lebendigen
Wirklichkeit, auch wenn auf beider Wege nicht die eigentliche Auseinandersetzung mit
ihm liegt. Um eine solche geht es in dem nicht nur umfangreichsten, sondern bei
weitem gewichtigsten Werk, von welchem hier zu reden ist.

Goethe schreibt einmal an Zelter, man müsse Kunstwerke und Naturwerke im
Entstehen aufhaschen, um sie einigermaßen zu begreifen. Um die Anwendung dieses
Grundsatzes auf ihn selber handelt es sich in Heinrich Meyers «Goethe» i). Der
Verfasser will in einer inneren Biographie den immer wechselnden Verbindungen
und Gegensätzen nachspüren, in denen Leben und Dichten bei Goethe standen, und
im Einzelnen, genau und ohne vorschnell vereinfachende Formel verstehen, «wie
sich aus dem Leben das Werk herauslöste, wie das Leben da^s Werk bestimmte».
Zu diesem Zweck versucht er, «Goethes Leben so kompliziert zu schreiben, wie es

war, und durch Vor- und Rückgreifen das innere Wachsen und Werden, das
Zusammenfließen von Tun und Leiden, die Mischung von Erfahrung und Erfindung,
von Dichtung und Wahrheit einigermaßen ins Bewußtsein überzuführen». So wird
etwa, wenn von Leipzig und der Beziehung zu Käthchen Schönkopf die Rede ist,
bereits auf Marianne v. Willemer vorausgedeutet und schon allgemeiner von der
Haltung Goethes gegenüber den Frauen gesprochen, von dem Phantasiehaften, ja
Gespielten, das seinen Leidenschaften gerade dann eigentümlich scheint, wenn sie
in einem Bruchstück der großen Konfession ihren Niederschlag finden. Nach dieser
Vorwegnahme vermag der Nachweis des Literarisch-Absichtsvollen, der «Wertherhaltung»,

in den berühmten Briefergüssen an Behrisch überzeugend darzutun, wie
schon beim Leipziger Goethe keimhaft vorgebildet ist, was dann beim späteren im
Zusammenhang mit der Gestaltung seiner eigensten Werke in immer neuen
Abwandlungen begegnet: «Eine poetische Schöpferleidenschaft bemächtigt sich einer
Gestalt der Wirklichkeit, um sie nach altem Muster (wie in Leipzig bei Käthchen,
in Wetzlar mit Lotte, usw.) leidenschaftlich emporzusteigern. Der Dichter erfährt
eine Leidenschaft, meint, eine Leidenschaft zu erfahren, die zerstörend in sein
Leben und das anderer einzugreifen droht, bis er sie durch Darstellung von sich
ablöst und sich befreit».

Ist sich Goethe bewußt, daß diese immer wiederkehrenden, typischen Erlebnisse

von ihm selbst geschaffen, fast erdichtet sind? Nach der Methode des Heran -
pürschens, der vorläufigen Hypothese, die dann langsam abgewandelt und in eine
etwas zuverlässigere Endfassung übergeführt wird, geht Meyer, neben vielen anderen
Dingen, auch dieser «seltsamen Form der geistigen Erotik», die aufs innigste mit
Goethes Schaffensprozeß zusammenhängt, immer wieder nach. Er sucht damit, auch
vor anders gelagerten Beziehungen übrigens die Augen nicht verschließend, der
Wirklichkeit Goethes und der Besonderheit seiner Produktion, seinem wesenhaft
lyrischen, auf Selbstausdruck gerichteten Genie näher zu kommen, um von hier aus
Verständnis auch für die Eigentümlichkeit seines dramatischen Schaffens, für die
oft befremdlichen menschlichen Beziehungen seiner Bomane und nicht zuletzt ein
bezeichnendes Licht auf Eigenart und Grenzen seiner Wissenschaft zu gewinnen.
Denn was wir in vergröbernder Vereinfachung heraushoben, wird in dem Buch nicht
nur ohne schablonenhafte Verallgemeinerung, sondern in seiner ganzen Verflochtenheit

mit anderen Lebensmotiven gegeben. Namentlich in den dem alten Goethe
gewidmeten Kapiteln wird daher die Darstellung, eine unermeßliche Tatsachenfülle
ergreifend, immer verwickelter und unendlich verschachtelt. Immer wieder gehen
lange Exkurse, die den zeitlichen Ablauf, nicht ohne Absicht, unterbrechen, den
verschiedenartigsten Sachverhalten nach. Es ist ein fortwährendes Inbeziehungsetzen
und Beflektieren, durch das untergründige Verbindungen mehr angedeutet als
ausgesprochen, der Vermutung nahe gebracht, aber nicht voreilig behauptet werden.

3) Fritz Schaufelberger: Begegnung mit Goethe. Vereinigung Oltner
Bücherfreunde, 1950.

4) Heinrich Meyer: Goethe, Das Leben im Werk. Strom-Verlag, Hamburg-
Bergedorf 1950.



Bücher-Rundschau 505

Dadurch wird die Lektüre des spannenden Buches nicht ganz leicht, aber es
werden so Zusammenhänge deutlich oder wahrscheinlich gemacht, die auf andere
Weise überhaupt nicht auszusprechen wären. Vor allem wird, indem gewissermaßen
Goethes Methode von Wink, Andeutung und gegenseitiger Spiegelung selber
angewendet ist, durch die verwickelte Darstellung selbst der Inhalt symbolisiert, es
wird etwas wie die Brüchigkeit des Alters und die subtile Vielbezogenheit eines
solchen unendlichen Geistes fühlbar. Gleichzeitig vermag das ständig vor- und
rückgreifende Spiel der Beziehungen aber auch die Einheit des Goetheschen Wesens
in allem Vielartigen und Widersprechenden seiner Erscheinung, das immer Gleiche,
ewig Eine in den proteushaften Wandlungen und Metamorphosen seines langen
Lebens faßlich zu machen, was um so wichtiger ist, als Meyer gerade das
Unharmonische, Zwiespältig-Zerrissene an Goethe unterstreicht.

Ist es der «wirkliche», der «ganze» Goethe, der damit erscheint? •— Jedenfalls

ist es ein ehrlich gesehener, ein lebendig empfangener, ein mit Leidenschaft
beschworener Goethe. Es ist nicht möglich, hier von dem Reichtum des Buches eine
Vorstellung zu vermitteln, doch sei wenigstens im Vorübergehen auf die «Morphologie»,

auf den neuen Beitrag zur Entstehung der Wahlverwandtschaften, auf die
ebenso kenntnisreiche, wie feinhörige Interpretation einiger viel zu wenig bekannten
Gelegenheitsgedichte des väterlichen, des kindlichen Goethe hingewiesen. Leider ist
die Sprache nicht ohne Nachlässigkeiten, manches Urteil mag allzu apodiktisch
erscheinen, mitunter ist ohne Zweifel ein gewisser Widerspruchsgeist am Werk, aber
auf jeden Fall bleibt eine solche Fülle der aufschlußreichsten Gedanken und
Gesichtspunkte, es sind so viele bisher übersehene Beziehungen und Zusammenhänge
ins Licht gestellt, daß man mit diesem Buch noch einige Zeit zu tun haben wird.

Wenn Meyer, in Deutschland geboren und gebildet, seit zwei Jahrzehnten in
den Vereinigten Staaten wirkend und beheimatet, aus echter Verbundenheit Goethe
von innen her zu begreifen und zugleich höchst unbefangen, ja respektlos aus dem
Abstand auch seine Grenzen zu sehen vermag, so ist der fast ebenso umfangreiche
«Goethe» des 1948 gestorbenen vielseitigen dänischen Gelehrten Vilhelm Grön-
bech ein Buch des Widerspruchs, der kritischen Ablehnung5). Grönbech sieht in
Goethe den wirklichkeitsfremden, lebensfeindlichen Ästheten, der aus Angst vor
dem Leben in eine erdichtete Welt des Scheins, der Literatur flüchtet. «Aus Furcht
vor der Welt, in der Menschen handeln, kämpfen, leiden und schaffen, flieht er
hinauf in den hohen, stillen Bereich der Kunst, der nichts weiter erfordert als
Anschauung und Genuß; aber er fühlt sich nicht sicher, bevor er bewiesen hat, daß die
Kunst das eigentliche Leben ist, und daß sie das Grundgesetz des Lebens aussagt,
nämlich daß man der fordernden Wirklichkeit den Rücken kehren soll». Das ist
der zentrale Punkt, von dem aus Grönbech Goethes Naturforschen, seine Kunstlehre,

Lebenshaltung, gesellschaftliche Stellung und Dichtung überblickt, um sie
radikal abzulehnen. Wenn es ihm bei dieser Ablehnung Goethes zuletzt, wie das
kluge Nachwort des Übersetzers ausführt, um die Ablehnung einer ihm lebens- und
zukunftfeindlich erscheinenden, der Vergangenheit zugekehrten Geistesrichtung, um
Kultur- und Gegenwartkritik zu tun ist, so spielt dabei doch unüberhörbar auch eine
ausgesprochene Abneigung und Goethefeindschaft mit herein. Was er im Einzelnen
gegen Goethe vorbringt, ist nicht neu und findet sich z. B. auch bei Meyer. Neu ist
nur, wie alles von einem Punkte aufgerollt, in einen streng geschlossenen Zusammenhang

gebracht und mit einer fast allzu virtuos gehandhabten Kunst des Zitierens
ausführlich belegt ist. Nur kann man schließlich durch geeignete Auslassungen und
Akzentuierungen auch ein Zerrbild von Goethe wohl belegen. Sehr bezeichnend ist,
daß Grönbech sich vorzugsweise mit dem Denker und Forscher Goethe befaßt, während

ihm der Dichter wenig zu sagen scheint. Gewiß kann auch ein Werk des
Widerspruchs bezeugen, daß Goethe lebendig ist, aber das bis zum Überdruß hier
angewendete Mittel der beißenden Ironie scheint doch einer sachlichen
Auseinandersetzung nicht eben förderlich.

Grönbechs ironische Geringschätzung gilt vor allem auch der Goethephilologie.
Ein Beispiel solcher Goethephilologie, und ein gutes, ist die kleine Schrift

5) Vilhelm Grönbech: Goethe; Deutsch von Hans Heinrich Schaeder. W.
Kohlhammer, Stuttgart 1949.



506 Bücher-Rundschau

von Werner Günther, die, indem sie sich um einzelne Fauststellen müht, die an
wichtigen Kreuzungspunkten der Dichtung stehen, mehr zur Faustinterpretation
beizutragen hat, als der bescheidene Titel verrät 6).

Im ganzen ebenfalls wertvoll und verdienstlich ist die in gediegener Ausstattung
in zwei Bänden erschienene Ausgabe des Faust mit Erläuterungen von F. C. Endres 7).
In allem, was der Erklärung der unzähligen Einzelschvrierigkeiten dient, ist Endres
ein recht sachkundiger Führer. Aufschlußreich sind namentlich seine aus genauer
Kenntnis orientalischer Geheimlehren geschöpften Beiträge zum 1. Teil. Eine
zuverlässige Deutung dessen, was Goethe im 2. Teil selber gewollt hat, läßt sich nur
von seiner Naturphilosophie und Altersmystik her gewinnen. Hier ergeht sich die
Deutung von Endres, dessen Goethekenntnis auch sonst für seine Aufgabe nicht
überall zureicht, zuweilen in schweifender Willkür, die mit Goethes Intentionen kaum
mehr viel zu tun hat. Schade, daß die Sprache oft so salopp ist.

Ein sehr beachtenswerter Beitrag zur Faustauslegung, nämlich eine überlegen
abklärende Analyse der Wetten, findet sich auch in dem entzückenden Essay-
bändchen von Georg Quabbe 8). Den Titel hat es von einer liebenswürdigen
Plauderei, die, Goethes Freundschaften nachforschend, durch das «wunderbare Leben»
des Dichters schlendert, wobei dem Leser mancherlei und nicht bloß landläufige
Aufschlüsse zugespielt werden. Eine Auseinandersetzung mit Jaspers schließt das
Büchlein, ein reizendes Geschenk für Goethefreunde und solche, die es werden wollen.

Zum Abschluß dieser Betrachtung darf noch eine durch ihren souveränen Überblick

und ihre vornehme Haltung besonders ausgezeichnete Gabe hervorgehoben
werden: die meisterhafte Abhandlung über Goethe und die Geschichte von Friedrich
Meinecke, der, indem er Goethes Geschichtsverständnis einer eindringenden und
umfassenden Würdigung unterzieht, dessen «schöpferische Leistung für ein neues
geschichtliches Denken, das wir unter der Bezeichnung Historismus verstehen»,
aufzeigt 9).

Der Dilettant und Liebhaber, der «Laienbruder», wie Quabbe sich launig einmal
nennt, der mit Geist und Wissen die bildende Macht Goethes erweist; der Altmeister
der Geschichte, der im biblischen Alter ehrfürchtig und dankbar der Bedeutung
des Großen für seine eigene Wissenschaft gedenkt: schöner, nachhaltiger, wesentlicher,

scheint uns, kann die fortzeugende Gegenwart Goethes nicht zum Ausdruck
gebracht werden. Daß die Wirklichkeit und Wirksamkeit Goethes in ihnen
Ereignis wird, das ist es, was die nach Umfang, Absicht, Bang und Gültigkeit so
unterschiedlichen Schriften miteinander verbindet, die hier anzuzeigen waren. Sie
künden in ihrer Gesamtheit lebendig und ermutigend von jener auch heute im
Stillen tätigen Wirkung, die, wie Meinecke einmal bemerkt, das geistige Klima
verändert hat und die sich doch nicht peinlich beweisen läßt.

Fritz Rittmeyer

Aus der Wirtschaftsgeschichte der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

Zu den Errungenschaften der schweizerischen Bundesverfassung von 1848
gehörte auf wirtschaftlichem Gebiete namentlich die Vereinheitlichung des Zollwesens.
Für diesen wichtigen Schritt, der recht eigentlich erst die Bildung eines einheitlichen

schweizerischen Wirtschaftsgebietes herbeigeführt hat, wurden seinerzeit,
neben allgemeinen politischen Erwägungen, namentlich solche verkehrspolitischer
und handelspolitischer Art ins Feld geführt. Dabei muß man sich im klaren sein,
daß, als die Bundesverfassung geschaffen wurde, sich die Aufhebung der Binnen-

6) Werner Günther: Bemerkungen zu einigen Stellen in Goethes Faust. Secretariat

de l'Université, Neuchâtel 1950.
') J. W. Goethe: Faust, eine Tragödie, erläutert von F. C. Endres, Bd. I und

IL Benno Schwabe, Basel 1949.
8) Georg Quabbe : Goethes Freunde, drei Essays. K. F. Koehler, Stuttgart 1949.
9) Friedrich Meinecke: Goethe und die Geschichte (Sonderdruck aus «Die

Entstehung des Historismus»). Leibniz-Verlag (bisher R. Oldenbourg), München 1949.



Bücher-Bundschau 507

zolle und Brückengelder, sowie die Verlegung des gesamten Zollwesens an die
Landesgrenze einstweilen nur im Sinne einer verkehrspolitischen Notwendigkeit
gebieterisch aufdrängten. Auf dem Gebiete der Außenhandelspolitik wäre die schweizerische

Wirtschaft, wenn es hätte sein müssen, auch noch während einiger weiterer
Jahrzehnte ohne einen einheitlichen Zolltarif ausgekommen und sie hätte dabei
keinen großen Schaden genommen. Dies ersieht man am besten daraus, daß effektiv
erst nach 1870 der schweizerische Zolltarif zu einer wirksamen handelspolitischen
Verhandlungswaffe, sowie auch zu einem Mittel des Schutzes einheimischer
Produktionszweige ausgebaut worden ist.

Der Gedanke an eine «aktive» Zollpolitik ist allerdings zur Zeit der Gründung

des Bundesstaates nicht unbekannt gewesen. Neben der Idee der Beseitigung
nicht mehr zu verantwortender Verkehrshindernisse im Inland und neben dem
allgemeinen staatspolitischen Ideal der Zentralisation hat dieser Gedanke sogar
vielmehr schon während Jahrzehnten vor 1848 die Diskussionen der trefflichen Männer
beherrscht, die — wenn auch lange vergeblich — eine Revision des Bundesvertrages
von 1815 erstrebten. Einer kürzlich als erster Band der neuen Schriftenreihe «Wirtschaft

- Gesellschaft - Staat» erschienenen Arbeit von Walther Rupli blieb es
vorbehalten, erstmals einen umfassenden Überblick über die lebhaften öffentlichen und
privaten Diskussionen und die praktischen Maßnahmen zu vermitteln, die in den
Jahren 1815—48 «immer wieder auf eine gesamtschweizerische Begelung der
wirtschaftlichen Fragen» hinarbeiteten1).

Die Arbeit von Rupli beruht auf einem vielseitigen und bis anhin noch
weitgehend unerschlossenen Material. Sie stützt sich nicht nur auf die gedruckten
Tagsatzungsabschiede und weitere ungedruckte Tagsatzungsakten, sondern auch auf die
Schätze einer Reihe kantonaler Archive, sowie in zwei Fällen auch auf die Familienarchive

von Persönlichkeiten, die auf die schweizerische Zollpolitik vor 1848
maßgebend eingewirkt hatten (die bernischen Politiker Blösch und Schneider). Unter
den Problemkreisen, die Rupli behandelt hat, seien besonders erwähnt: die
Bestrebungen für ein gegen die Schutzzollpolitik Frankreichs gerichtetes Betorsionskonkor-
dat von 1822—24; die Versuche einer Reform der Binnenzölle in den Jahren 1817
bis 1833, welche in der Einsetzung von Landammann Zellweger als eidgenössischer
Zollrevisor gipfelten; die Zollrevisionsbestrebungen während der Regenerationszeit
und während der Vierzigerjahre, namentlich auch im Zusammenhang mit der Schaffung

des Schweizerischen Gewerbevereins von 1843—44. Am Schlüsse der
Ausführungen Ruplis steht ein Überblick über die zollpolitischen Kontroversen anläßlich

der Schaffung der Bundesverfassung von 1847/48.
Die Forschungen Ruplis werden zweifellos einmal einen wertvollen Baustein

für die immer noch zu schreibende allgemeine Wirtschaftsgeschichte der Schweiz
bilden. Wenn vielleicht eine gewisse Kritik angebracht ist, so hätte sie weniger
den objektiven wissenschaftlichen Gehalt der Arbeit zu betreffen, als vereinzelte,
vielleicht etwas allzu negative und allzusehr aus der heutigen Perspektive erfolgte
Werturteile des Autors im Hinblick auf jene Strömungen, die der Schaffung eines
einheitlichen schweizerischen Wirtschaftsgebietes entgegengearbeitet hatten.

Daß es vor gut hundert Jahren durchaus aufgeschlossene Praktiker der
Wirtschaft gab, welche nicht unbedingt Freunde der wirtschaftlichen Vereinheitlichung
waren, und den «Spreutheorien von Freiheit, Gleichheit und Einheitlichkeit» kritisch
gegenüberstanden, geht aus der hochinteressanten Neuauflage der Tagebücher von
Johann Conrad Fischer hervor 2).

Wenn den Schriften dieses Pioniers der schweizerischen Metallindustrie der
Ruf eines außerordentlichen wirtschaftshistorischen Dokumentes zukommt, so ver-

1) Walther Rupli: «Zollreform und Bundesreform in der Schweiz 1815—1848".
Erster Band der Schriftenreihe «Wirtschaft-Gesellschaft-Staat», Zürcher Studien zur
allgemeinen Geschichte. Herausgegeben von Professor Dr. Marcel Beck und Professor
Dr. Max Silberschmidt von der Universität Zürich unter Mitarbeit von Dr. Walter
Bodmer. Europa-Verlag, Zürich 1949.

2) Johann Conrad Fischer (1773—1854): Tagebücher. Neu herausgegeben von
der Georg Fischer Aktiengesellschaft, Schaffhausen; bearbeitet von Karl Schib, Schaff-
hausen 1951.



508 Bücher-Bundschau

dienen sie ihn in erster Linie im Hinblick auf die bedeutsamen Schilderungen der
damaligen industriellen Zustände Englands und anderer europäischer Länder wie Frankreich,

Deutschland und Dänemark. Fischers Schriften sind Beisetagebücher. Ihr
Autor ist ein zum Erfinder gewordener Handwerker, der während eines langen
Lebens als überaus aufmerksamer Fachmann Europa zu wiederholten Malen
durchwanderte (zum ersten Mal 1794, zum letzten Mal 1851 und gemäß dem Grundsatz
«nulla dies sine linea» lebend, seine Beobachtungen schriftlich festgehalten hat.
Besonders England, diese «hohe Schule für feinere Stahlarbeiten», hat Fischer immer
wieder angezogen und er hat dort dank seiner eigenen Erfindungen auf metallurgischem

Gebiete bei Männern wie Faraday, James Watt jun. und Boulton freundschaftliche
Aufnahme gefunden. Das Interesse Fischers erstreckte sich aber weit über

das engere Fachgebiet der Metallurgie hinaus. Keine Seite der Technik und deren
wirtschaftlichen Anwendungsmöglichkeiten ließ ihn unberührt und so oft er
Gelegenheit fand, eine Fabrik oder auch nur einen Handwerksbetrieb zu besichtigen,
hat er seine Wahrnehmungen zu Papier gebracht. So geht der Kreis von Fischers
Reisebeobachtungen von den großen Stahlwerken Englands bis zu den Spinnereien
und Webereien dieses Landes, von den Keramikfabriken Wegdwoods bis zum Bau
des Themse-Tunnels und von den ersten Anwendungen des Leuchtgases bis zu den
frühesten Leistungen der Photographie.

Die Tagebücher Fischers lassen aber auch die menschlichen Seiten des
Wirtschaftslebens nicht außer acht und enthalten oft recht eigenwillige Bemerkungen
im Hinblick auf die gesellschaftlichen und politischen Zustände der Schweiz,
Englands und anderer Staaten. Die Lektüre des umfangreichen Werkes gestaltet sich
außerordentlich abwechslungsreich.

Bernhard Wehrli

Das Wiener Jahrbuch' für Kunstgeschichte

Immer wieder dürfen wir mit Staunen und Bewunderung von der Intensität
der kunstgeschichtlichen Forschung in Wien Kenntnis nehmen. Zwar hat sich die
alte «Wiener Schule», die aus dem berühmten österreichischen Institut für
Geschichtsforschung hervorgegangen war, in den letzten Jahrzehnten fühlbar
umgeschichtet. Jedoch, es gehört gerade zum Wesen einer lebendigen Schule in der
Wissenschaft, daß sie nicht stehen bleibt, sondern immer neue Aufgaben in Angriff
nimmt und neue Methoden ausbildet.

Ein besonders charakteristischer Zug der «Wiener Situation» ist die bedeutende

Rolle der Denkmalpflege. Die staatliche Institution, die sich mit ihr befaßt,
das Bundesdenkmalamt, gibt nicht nur eine eigene, vorzüglich geleitete Zeitschrift
heraus, sie besitzt auch, ein Unikum im deutschen Sprachgebiet, eine eigene
Forschungsstelle. Dieses «Institut für österreichische Kunstforschung» wird von
Professor Dagobert Frey geleitet, und der Name dieses hervorragenden Gelehrten allein
schon bürgt für das hohe Niveau ihrer Arbeiten. Nach außen tritt dieses Institut
vor allem durch das «Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte» in Erscheinung, das
heute zu einem der wichtigsten Organe der europäischen Kunstforschung
geworden ist.

Vor uns liegt der zweite Nachkriegsband dieser Publikation, der XIV. der
ganzen Reihe, wiederum wie die früheren vom Verlag Schroll ausgezeichnet
gedruckt und reich ausgestattet1).

Die acht Beiträge, die er enthält, spiegeln die ganze Vielfalt der heutigen
wissenschaftlichen Strömungen. Da es unmöglich ist, in einer kurzen Rezension
von ihnen allen eine zureichende Vorstellung zu geben, greifen wir einige wenige
Fragen heraus.

Den interessantesten Aufsatz hat zweifellos der Herausgeber Dagobert Frey
selbst beigesteuert. Seine Untersuchung über «Die Bildkomposition bei Joseph Anton

1) Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte. Herausgegeben vom Institut für
österreichische Kunstforschung des Bundesdenkmalamtes. Band XIV. Verlag Anton
Schroll & Co., Wien 1950.



Bücher-Rundschau 509

Koch und ihre Beziehung zur Dichtung» ist eine sehr subtile, mit feinen Werkzeugen
der Stilanalyse unternommene, im besten Sinne geistesgeschichtliche Analyse der
Bilder des Tiroler Malers und gleichzeitiger Dichtungen, wobei die «wechselseitige
Erhellung» vor allem die besonderen Stileigentümlichkeiten der Malerei Kochs
umschreiben und klären hilft. In diesen Jahren, wo sich bei uns langsam eine
gerechtere Einschätzung der Kunst Böcklins anzubahnen beginnt, wird man den schönen
Abschnitt über das Verhältnis Kochs zur Staffage im Bilde mit besonderem Gewinn
lesen. Von der Sorgfalt der Frey'schen Dokumentierung sticht der erste Beitrag
des Bandes, ein nach einem Vortragsmanuskript abgedruckter Text des leider so
früh verstorbenen Leipziger Ordinarius Theodor Hetzer über «Francisco Goya und
die Krise der Kunst um 1800» ein wenig ab. Die schon in früheren Arbeiten des
Verfassers verfochtene These, wonach in der europäischen Malerei durch Giotto
eine bestimmte Bildform geschaffen worden und durch all die Jahrhunderte
hindurch eben bis zu Goya hin lebendig geblieben sei, dessen revolutionäre und etwas
brutale Genialität sie endgültig erschüttert habe, scheint uns bei aller Anerkennung
der Argumente doch etwas zu einseitig in Schwarz-weiß-Manier entwickelt, die
besonders in den charakterisierenden Partien ständig zum Widerspruch herausfordert.

Der Aufsatz der Freiburger Dozentin Lisa Schürenberg über «Mittelalterlicher
Kirchenbau als Ausdruck geistiger Strömungen» gliedert sich in eine wissenschaftliche

Bichtung ein, die seit längerer Zeit schon in Deutschland ihre Kreise zieht:
das Bauwerk weit über alle bloß konstruktiven und formalen Analysen hinaus als

Träger von «Inhalten» zu charakterisieren. Demgemäß sucht die Verfasserin an
einer Beihe von großen Bauwerken das «Imperiale» und das «Asketische» abzulesen.

Es ist keine Frage, daß eine solche Betrachtung der alten, vorwiegend
stilgeschichtlichen Deutung sehr wertvolle neue Erkenntnisse bieten kann, besonders
wenn sie sich wie hier, unter den Händen dieser ausgezeichneten Kennerin
mittelalterlicher Architektur, von allen politischen Wünschbarkeiten des Tages fernhält.

Daß Österreich ein Land großartiger barocker Baukunst ist, wird auch an
diesem Jahrbuch wieder deutlich. Fast zwei Drittel des stattlichen Bandes
beschäftigen sich mit der sorgfältigen Erforschung barocker Architektur. Der junge
Mainzer Professor Heinrich Gerhard Franz spricht über «Gotik und Barock im
Werke des Johann Santini Aichel», jenes böhmischen Architekten, der im Anfang
des 18. Jahrhunderts, mitten in der Blütezeit des Barock und neben seinen eigenen
barocken Bauten, mehrere Kirchen in ausgesprochen gotischen Formen errichtet
hat, wenige Jahrzehnte bevor man in Zürich den Türmen des Großmünsters die
postgotischen Helme aufsetzte. Und Eva Kraft, Mitarbeiterin im Bundesdenkmal-
amt in Wien, behandelt «Wolfgang Hagenauer und eine Gruppe nordosttirolischer
Kirchenräume», wieder einen anderen Aspekt dieser reichen Barockbaukunst der
alten Monarchie. Sie stellt insbesondere eine Gruppe von Kirchen aus der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts mit vorwiegend zentralem Grundriß zusammen und
bringt sie auf Grund einer methodisch ausgezeichneten Analyse mit bestimmten
Meistern in Verbindung. Man wird bei uns, wo ja nun die Inventarisation der
Kunstdenkmäler im Thurgau und in St. Gallen in Gang gekommen ist, diese
sorgfältige Studie aus dem Nachbarland mit besonderem Interesse zur Hand nehmen.

Kleinere Beiträge von Peter Baldaß über Hans Stethaimer, den Architekten
des lichten Chores der Salzburger Franziskanerkirche, von Fritz Novotny über
«Cézanne als Zeichner» und von Erich Zöllner über «Möglichkeiten und Grenzen
der Zusammenarbeit zwischen Kunstgeschichte und Siedlungsgeschichte» schließen
den reichen Band ab.

Joseph Gantner

Aus der Arbeit der protestantischen Theologie

Die Worte Jesu sind dem heutigen Menschen so vertraut, daß er gegen ihre
revolutionäre Wucht und sprachliche Schönheit weitgehend unempfindlich geworden
ist. Darum ist die Neuübersetzung, die Friedrich Streicher in der Manessebibliothek
herausgegeben hat, sehr zu begrüßen 1). Frei von Bindungen an den herkömmlichen



510 Bücher-Bundschau

Text, bemüht sich der Übersetzer nicht nur um eine philologisch genaue Wiedergabe

— das tut auch die Zürcher Bibelübersetzung —, sondern er versucht auch
den Sprachrhythmus zu erfassen und im Druck hervorzuheben, was in vielen Fällen
durchaus sachgemäß ist und dem griechischen Urtext entspricht. Die langen Beden
Jesu werden nach Möglichkeit in Einzelworte aufgelöst. Auf diese Weise gewinnt
mancher Ausspruch des Herrn eine ganz neue Eindringlichkeit.

Im Vergleich zu der in den Evangelien enthaltenen Fülle von Herrenworten
nehmen die außerbiblischen, von Kirchenvätern und alten Papyri überlieferten und
darum nur der Fachwissenschaft bekannten Jesusworte einen kleinen Baum ein.
Es ist ein Verdienst des deutschen Neutestamentiers Joachim Jeremias, diese
versprengten Bruchstücke der Verkündigung Jesu allgemein zugänglich gemacht zu
haben2). Der Verfasser behandelt eingehend 21 Worte Jesu, die sich anhand
äußerer und innerer Kriterien als echt erweisen. Sie offenbaren alle etwas von der
urtümlichen Kraft, die für die ersten Hörer in der Verkündigung Jesu gelegen haben
muß. Die ganze Arbeit ist sorgfältig und leicht lesbar, so daß sie auch in weiteren
Kreiseil Beachtung finden wird.

W. G. Kümmel hat die Aussagen des Neuen Testamentes über den Menschen
gesammelt und gesichtet3). Dies ist gerade bei den paulinischen Schriften keine
leichte Aufgabe, da die Terminologie des großen Völkerapostels in diesem Punkte
keineswegs eindeutig ist. In sorgfältiger Untersuchung, die dem schwierigen
Abschnitt Rom. 7,14 ff. besondere Aufmerksamkeit schenkt, kommt Kümmel zum
Schluß, «daß bei starker Abweichung in der Terminologie und in der Betonung der
einzelnen Anschauungen alle drei zentralen Formen der neutestamentlichen
Verkündigung (Jesus, Paulus, Johannes) im wesentlichen dasselbe Menschenbild voraussetzen»

(S. 48). Nur zwei Stellen bieten unter stoisch-hellenistischem Einfluß eine
völlig andere Anschauung vom Menschen: Apg. 17,28, ein Zitat des stoischen Dichters

Arat, das die Gottesverwandtschaft des natürlichen Menschen behauptet, und
2. Petr. 1, 4, wo das Wesen des Menschen im Gegensatz hiezu als naturhafte Gottesferne

verstanden wird. Die erste Stelle aus der Areopagrede des Paulus läßt aber
auch eine andere Deutung zu: Paulus kann bei dieser Aussage nicht behaftet werden,
da sie als Zitat nur dazu dienen will, die Nichtigkeit der von Menschenhänden
verfertigten Gottesbilder darzutun. Beim 2. Petrusbrief müßte der Begriff «Natur»
genauer untersucht werden, bevor Kümmels Urteil endgültig akzeptiert werden kann.
Die Arbeit des Verfassers, die durch nüchterne Schlichtheit wohltuend auffällt,
verdient den Dank der ganzen Theologie.

Im Rahmen der «Prophezei», die als schweizerisches Bibelwerk für die
Gemeinde im Zwingli-Verlag, Zürich, erscheint, legt Wilhelm Michaelis, der Neu-
testamentler der Universität Bern, das Evangelium nach Matthäus aus 4). Die zwei
bisher fertiggestellten Bände, die die Kapitel 1—17 umfassen, stellen eine für Laien
und Theologen gleicherweise beachtenswerte Bibelhilfe dar. Auf dem Untergrund
sofider wissenschaftlicher Kleinarbeit erhebt sich zunächst eine eigene Übersetzung,
der man die Treue zum Urtext wie die Sorge um sprachliche Verständlichkeit
anmerkt. Sodann wird die Botschaft des Matthäus klar herausgearbeitet. Die Besultate,
zu denen der Autor gelangt, sind nirgends vorschnell gewonnen. Umsichtig werden
zuerst alle Möglichkeiten des Verständnisses geprüft, ehe der Entscheid gefällt wird.
Diese Arbeitsweise, verbunden mit einem klaren Stil, macht das Werk zu einem
Helfer, der sich einen großen Freundeskreis erwerben wird.

Die Zukunft der Well und der Kirche nennt der Zürcher Pfarrer Max Ronner
seine Auslegung der ersten Hälfte der Apokalypse des Johannes 5). Er hat gründliche

Arbeit geleistet, als er sich an dieses für den heutigen Menschen wohl schwierigste

Buch des Neuen Testamentes heranwagte. Nüchtern versucht er, die in einem
Übermaß von Bildern und Anspielungen enthaltene Botschaft so herauszuschälen,
daß auch der Laie sie versteht. Dabei wird aber das geschriebene Wort bis ins
Letzte ernst genommen, nirgends erhält man nur eine nach dem modernen
Geschmack beschnittene Auswahl. Eher hat der Verfasser stellenweise der Ausdeutung
bildhafter Einzelzüge zu großes Gewicht beigemessen. Ansprechend wirkt vor allem
auch die Form der Darstellung: das mühsame Weiterschrciten von einem Bibelvers
zum andern ist vermieden. An seine Stelle tritt die zusammenfassende Darstellung
der biblischen Gedanken in kleineren Abschnitten. Im ganzen eine Arbeit, an der
man Freude haben kann.



Bücher-Rundschau 511

Wenn es Otto Bruder unternimmt, unter dem Titel Die Urgemeinde und wir
eine Auslegung der Apostelgeschichte zu schreiben, darf man mit Becht auf das
Ergebnis gespannt sein6). Die Erwartungen werden auch nicht enttäuscht. Der
Dichter, der uns schon manches packende, von christlichem Ethos getragene Werk
geschenkt hat, bewährt hier seine Kunst als demütiger Schüler der Hl. Schrift.
Alles Trockene, nur Gelehrte und nur historisch Beschreibende ist vermieden. An
seine Statt tritt das Bemühen, die Botschaft der Bibel als eine lebendige, für die
Gegenwart aktuelle zu verstehen. Hiebei paart sich die Aufgeschlossenheit eines
modernen, allen Phrasen abholden Menschen mit dem Willen, genau auf den Text
zu hören. In Bruders Auslegung steht denn auch wie in der Apostelgeschichte der
lebendige Christus im Mittelpunkt und nicht die Apostel und ihre Taten. Wir
haben noch selten eine so packende Auslegung gelesen.

Die vom Zwingli-Verlag veranstaltete Volksausgabe der Werke Zwingiis
vereinigt in ihrem 11. Band vier für die Sakramentsfrage wichtige Schriften des Zürcher

Reformators: Von dem Touff (1525), Ein klare Underrichtung vom Nachtmahl

Christi (1526), Fidei ratio (1530) und Expositio fidei (1531) »). Die beiden
letzten Werke, ursprünglich lateinisch verfaßt, sind vom Herausgeber Rudolf Pfister
in gutes Deutsch übertragen worden. Eine Fülle von Anmerkungen sprachlichen und
sachlichen Inhaltes machen die Arbeiten Zwingiis für jeden Leser verständlich. Dem
initiativen Verlag gebührt Dank für das Unternehmen, die Hauptschriften Zwinglis
allgemein zugänglich zu machen, denn die von G. Finsler, W. Köhler und A. Rüegg
besorgte, auf das 400jährige Jubiläum der Zürcher Reformation herausgegebene
Auswahl konnte den Ansprüchen schon lange nicht mehr genügen. — Der verdiente
Zwingliforscher Oskar Farner schenkt uns in einem schmucken illustrierten Bändchen

ein kurzgefaßtes Lebensbild Huldrych Zwinglis 8). Ohne die theologische
Lehrentwicklung des Beformators zu vernachlässigen, legt Farner den Hauptakzent auf
das Biographische, wobei er alles Wesentliche der vielseitigen Persönlichkeit Zwinglis
zur Darstellung bringt. Die in ansprechendem Stil geschriebene Arbeit eignet sich
besonders auch für Lehrer vorzüglich als Einführung in Leben und Werk des großen
Toggenburgers. — In der Frage der Kirchenzucht sind unsere Reformatoren zu
keinem befriedigenden Ergebnis gelangt. Auch Zwingli, dessen Stellung zur Kirchenzucht

Roger Ley in seiner Zürcher Dissertation untersucht, zeigt ein merkwürdiges
Schwanken in der Bewertung dieser Einrichtung, besonders in der Zeit bis 1527.
Von da an möchte Zwingli im Widerspruch zu seiner früheren Meinung und zum
täuferischen Ideal der reinen Gemeinde die Verbindung von Kirchenzucht und
Abendmahl nur noch bedingt gelten lassen. Der stete Wandel der Anschauungen
des Reformators zwang den Autor zum Verzicht auf eine zusammenhängende
systematische Darstellung und ließ nur die Möglichkeit offen, jeweils einzelne Schriften
und kurze Zeiträume zu überblicken. Daß Ley den Reformator fortwährend auf
die Schriftgemäßheit seiner Ansichten und Maßnahmen prüft und in drei Anhängen
auch die nachreformatorischen Ausprägungen der Kirchenzucht zusammenstellt, macht
seine Arbeit besonders wertvoll9).

In feinsinniger Art kündet Otto Dibelius, der protestantische Bischof von Berlin,
Vom Erbe der Väter10). Er sieht dieses Erbe in der christlichen Substanz, die
während 1500 Jahren im deutschen Volk lebendig war. Die gut ausgewählten kurzen
Selbstzeugnisse großer Frauen und Männer, unter denen Luther einen besonderen
Platz einnimmt, fügen sich unter der Hand des Verfassers zu einem eindrücklichen
Längsschnitt deutscher Geschichte, während der Blick auf außerdeutsche Gestalten
und Verhältnisse den Zusammenhang mit der Ökumene zum Bewußtsein bringt.
Aufnahmen von Domen, Kunstwerken und Gebräuchen führen dem Leser den Beich-
tum des Vätererbes auch im Bild vor Augen und warnen unaufdringlich vor
Verschleuderung und Mißachtung der christlichen Substanz. So hat Dibelius ein schönes
Buch geschaffen, das man gerne immer wieder zur Hand nimmt, weil es einer
zerfahrenen Generation das Beste einer großen Vergangenheit lebendig werden läßt.

Unter dem Titel Lichtträger veröffentlicht der Thaynger Beallehrer G. Keller
ein ansprechendes Büchlein vom Kampf und Leiden der Waldenser n). Als Träger
evangelischen Gedankengutes ragen hervor: Bischof Claudius von Turin (um 800),
Petrus Waldes, Josua Janavel und Henri Arnaud. Als Ereignisse finden die
«Piemontesischen Ostern» von 1655 und die «Glorreiche Bückkehr» von 1689 die
besondere Aufmerksamkeit von Verfasser und Leser. Obwohl das Didaktisch-Erbau-



512 Bücher-Bundschau

liehe im Vordergrund steht, entbehrt die Arbeit doch nicht der historischen
Dokumentation und wird darum bei Lehrern, Jugendleitern usw. einen dankbaren Leserkreis

finden.
Mit feinem Verständnis zeichnet Alfred Stucki das Lebensbild der christlichen

Dichterin und Mutter Johanna Spyris, Meta Heußer-Schweizer, jener Frau von
«vorbildlichem Pflichtbewußtsein, seltener Gemütstiefe und froher Glaubensinnigkeit»,

die im Doktorhaus von Hirzel-Zürich eine reiche Wirksamkeit entfaltete 12).
Besondere Berücksichtigung findet ihr dichterisches Werk, das gleicherweise von
echter Begabung wie von zuversichtlichem Glauben zeugt. Die Wirren der
napoleonischen Ära und andere Zeitereignisse greifen tief in den Lebensgang dieser
ungewöhnlichen, aber dabei äußerst bescheidenen Frau ein, so daß der Leser dieser
kleinen Biographie auch ein Stück heimatlicher Geschichte erlebt.

In der Manesse-Bibliothek der Weltliteratur hat Werner Weber eine Auswahl
aus der von Matthias Claudius redigierten Volkszeitschrift Der Wandsbecker Bote
herausgegeben 13). Besonders interessant sind die Abschnitte, in denen Claudius gegen
Aufklärung und Bationalismus Front macht. Hierin lag der Schwerpunkt seiner
Wirksamkeit. Die schlichte, warme Menschlichkeit auf dem Grund einer tiefgläubigen

Lebenshaltung, die für Claudius charakteristisch ist, spricht auch zum Herzen
des modernen Menschen und läßt ihn ahnen, daß es noch Werte gibt, die nicht in
Zahlen und Kausalketten gefaßt werden können.

Goethes religiöse Entwicklung behandelt der Mainzer Theologe Walther Völker
in einem ausgezeichneten Vortrag, der in der Theologischen Zeitschrift abgedruckt
istu). Der Aufsatz hält sich gleicherweise frei von unkritischer Genieverehrung
wie von kleinlichem Richtgeist. Im Pietismus seines Frankfurter Vaterhauses und
in Herders Humanitätsideal sieht der Autor die beiden gegensätzlichen Komponenten,

die bestimmend auf Goethe eingewirkt haben. Völkers Studie ist etwas vom
Besten, was wir über Goethes Religion gelesen haben.

Der große Däne Sören Kierkegaard, einer der Väter der dialektischen Theologie,

ist nicht nur ein scharfer Denker, sondern auch ein unbestechlicher Psychologe.

Dies kommt deutlich in seiner Beichtrede zum Ausdruck, die grundlegende
Gedanken zu einer theologischen Ethik enthält. Kierkegaard stellt den Menschen
mit solcher Wucht als den Einzelnen vor Gott, daß seine Rede trotz ihrer
Schwerfälligkeit zum seelsorgerlichen Aufruf an den Leser wird. Dem deutschen Verlag
gebührt Dank für die Herausgabe des Büchleins15).

Edwin Künzli

1) Die Worte des Herrn. Aus dem Urtext neu übersetzt und herausgegeben
von Friedrich Streicher. Manesse-Verlag, Zürich 1948. 2) Joachim Jeremias:
Unbekannte Jesusworte. Zwingli-Verlag, Zürich 1948. 3) Werner Georg Kümmel:
Das Bild des Menschen im Neuen Testament. Zwingli-Verlag, Zürich 1948. 4) D.
Wilhelm Michaelis: Das Evangelium nach Matthäus. 2 Bände. 1. Teil: Kap. 1—7.
2. Teil: Kap. 8—17. Zwingli-Verlag, Zürich 1948/49. 6) Max Bonner: Die
Zukunft der Welt und der Kirche. Eine Auslegung der Offenbarung des Johannes,
Kapitel 1—11. Zwingli-Verlag, Zürich 1949. 6) Otto Bruder: Die Urgemeinde und
wir. Ein Gang durch die Apostelgeschichte. Gotthelf-Verlag, Zürich 1948. 7) Zwinglis

Hauptschriften, Band 11: Zwingli, der Theologe, III. Teil, bearbeitet von Budolf
Pfister. Zwingli-Verlag, Zürich 1948. 8) Oskar Farner: Der Reformator Huldrych
Zwingli. Zwingli-Verlag, Zürich 1949. 9) Roger Ley: Kirchenzucht bei Zwingli.
Zwingli-Verlag, Zürich 1948. 10) Otto Dibelius: Vom Erbe der Väter. Kreuz-Verlag,
Stuttgart 1950. u) Gottfried Keller: Lichtträger. Verlag Heinrich Majer, Basel
1949. 12) Alfred Stucki: Meta Heußer-Schweizer. Die christliche Dichterin. Verlag

Heinrich Majer, Basel 1949. 13) Matthias Claudius: Der Wandsbecker Bote,
herausgegeben von Werner Weber. Manesse-Verlag, Zürich 1947. 14) Theologische
Zeitschrift, herausgegeben von der Theologischen Fakultät der Universität Basel,
Jg. 5, Heft 4. Verlag Friedrich Beinhardt, Basel 1949. 15) Sören Kierkegaard: Das
Eine, das not tut. Eine Beichtrede, übersetzt von Thyra Dorenburg. Johs. Storm
Verlag, Bremen 1948.


	Bücher-Rundschau

