
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Umsturz in Bayreuth

Diese Betrachtung war für Werner Reinhart bestimmt. Ihm
vor allem war ich Rechenschaft schuldig, denn keiner sonst hatte
so warm, wohlwollend und anregend alles verfolgt, was ich
je über Wagner und Bayreuth geschrieben hatte. Der in seiner
Todesstunde fertiggewordene Aufsatz sei nun nur eine
dankbarwehmütige Erinnerung.

75 Jahre sind vorüber, seitdem im hiefür gebauten Festspielhaus zu Bayreuth
zum ersten Mal der «Bing» aufgeführt wurde. Wir berichteten hier 1926 über
das erste Halbjahrhundert des von Nietzsche als «Morgenweihe am Tage des Kampfes»
begrüßten Kulturwerkes. Wieder sind 25 Jahre verflossen. Eine stärkere
Umwertung aller Werte als je zuvor hat sich angebahnt. Dem Vae victis droht sich
ein Vae victoribus zu gesellen und ein Versinken alles Geistigen und jeder Freiheit.
Die Zeit schiene reif für das Verständnis des tragischen Weltbilds, wie es in nie
übertroffener Ausdrucksgewalt, Dichtung und Musik völlig verschmelzend und
dadurch das Drama zum Mythos vertiefend, in den vier Werken vom «Bheingold»
bis zur «Götterdämmerung» gestaltet wurde. Daneben nehmen sich die krampfhaften

Versuche moderner Dichter, Künstler, Philosophen, neue Weltbilder zu
schaffen, immer noch wie überhebliches Gestammel aus, das zwar neue Worte,
aber nicht neue Werte bringt, über die Bedeutung des «Bings» war sich bei uns
z. B. Gottfried Keller schon nach dem Hören von Bruchstücken klar; fast gleichzeitig

schrieb 1849 Baudelaire, die Zukunft werde Wagner zum berühmtesten unter
den Meistern machen. Seither sucht ein Jahrhundert sich mit ihm in leidenschaftlicher

Liebe oder abgründigem Haß auseinanderzusetzen. Ernste, unvoreingenommene
Menschen können von jedem Werk Wagners tief ergriffen werden. Dazu ist nur
notwendig, daß sie es erfahren. Diese Erfahrung aber gewinnt sich nicht durch
das bloße Lesen der Dichtung und ebensowenig durch das Hören der Musik allein.
Nur eine stilgerechte Aufführung vermag zu überzeugen. Um Vorbilder solcher zu
geben, wurde Bayreuth geschaffen. Es liegt aber im Wesen menschlicher Dinge,
daß das Ideal nicht sogleich erreichbar war, obwohl es oft in wenigstens einigen
Werken erfüllt schien. Aber schon Nietzsche meinte 1876 in Bayreuth, er habe
das Mögliche «überhofft». Ähnlich empfand 1891 auch in Bayreuth Romain
Rolland t). Er schrieb damals an seine Mutter: «Wagner, die unvergleichliche Seele,
der erhabene Dichter und Musiker, der Erste seit Goethe und Beethoven, ist
vielleicht nicht für die Bühne geschaffen. .».

Auch erreichte Vollkommenheit ist dem Wandel und Wechsel unterworfen.
Geschmack und Moden verändern sich ungeheuer. Jeder weiß es, der Jahrzehnte
zurückzudenken versucht. Es sei hier gar nicht einmal von Kleidern und Kostümen
die Bede. Aber was z. B. baulich um 1900 als besonders schön galt, wurde längst
abgebrochen. Einst zeigten Bühnenbilder herrliche Eichen und Tannen. Um 1910

ergriff es noch wehmütig-rührend, wenn auf des todwunden Tristans Lager von der

i) Seine höchst anregenden Briefe finden sich in der von Dr. W. Schuh
geleiteten «Schweizer. Musikzeitung», Wagner-Heft, Juli 1951.



Kulturelle Umschau 495

Linde hie und da ein welkes Blatt fiel. Aber für viele Leute begann dies nach dem
ersten Weltkrieg eher komisch zu wirken; keine Aufführung wagte mehr, das
mitsterbende Herbstlaub zu zeigen. Doch die alte Linde stand noch da. Zehn Jahre
später verschwand auch sie, um einem Baumgespenst zu weichen, das einem kahlen
Galgen glich. (Sonderbar, daß Kunsthäuser noch Gemälde wie den «Eichwald» von
Zünd aufbewahren!) Heute verzichten Spielleiter oft auf jede Andeutung der vom
Dichter einst verlangten Umwelt. Moderne Zuschauer stört es kaum, wenn Geßler
den Apfel von einer Telefonstange herabgreift! So überrascht es nicht, wenn um
die Inszenierung gerade der so hohe Anforderungen stellenden Werke Wagners
hitziger Streit entbrannte. Mehrere Dissertationen sind der Problematik ihres
Bühnenbilds gewidmet, und zahllos sind die Abhandlungen, die sich mit ihm
befassen. Besonders eifrig beteiligten sich von je auch Schweizer an diesem Kampf,
der um den Wahn bedingungsloser Treue zur Tradition von 1876 (1. «Bing») und
1882 (1. «Parsifal») entbrannte. Die Ersetzung des für 1882 von Joukowsky
gemalten maurischen Gralstempels durch ein freilich viel nüchterneres Bild von Boller
1934 unter der neuen Leitung von Frau Winifred Wagner erregte Erbitterung.
Solche verquickte sich nachträglich mit dem Haß gegen das Dritte Reich. Ein
Winterthurer verstieg sich, ohne die Festspiele gesehen zu haben, zur Behauptung,

sie seien «von Untermenschen entstellt». Auch ein Wort wie «Entpoliti-
sierung», das Frh. v. Mittag 2) braucht, darf keineswegs etwa so verstanden weiden,
als ob Wagners Werke oder ihre Aufführung je hätten geändert werden müssen.
Ihr Inhalt ist ja durchaus unpolitisch und rein menschlich; freilich bietet er seines
wahrhaft unerschöpflichen mythischen Gehalts wegen Anlaß zu allerverschieden-
artigsten Deutungsversuchen: er kann von Kommunisten wie Nationalsozialisten wie
von jedem Volk beansprucht werden und erfuhr jüngst auch noch eine
«tiefenpsychologische Beleuchtung».

Ich glaube, es dem Leser schuldig zu sein, heute endlich, da sich Bayreuth
wieder erhebt und alle Aufführungsfragen neu beurteilt werden müssen, einige
Worte zu sagen. Denn ich durfte in der NZZ und hier über das Bayreuth der
Zwanziger- und die Festspiele der Dreißigerjahre berichten, was zwar kritisch, aber
in ehrlicher Bewunderung der Leistungen erfolgte. Argwöhnisch spähte auch ich
nach Auslassungen oder Änderungen, wie sie vielleicht von 1933 an politisch
gewünscht worden wären; es gereichte Frau Wagner zu höchstem Lob, daß nie und
nirgends auch nur ein Wort oder ein Ton fehlte oder entstellt war. Mochte die
Tragik der Vertragsbrüche im «Ring» oder die Betonung christlichen Mitleidens
im «Parsifal» den damals das Reich — aber keineswegs Bayreuth — Führenden
noch so übel in den Ohren klingen! Heute sieht man ein, daß manche der
Aufführungen unter Winifred Wagner überhaupt die bei aller Werktreue vollkommensten

waren. Ein vergleichendes Urteil darf ich mir erlauben, denn ich kannte
Bayreuth schon vor dem ersten Weltkrieg. Mein einziger damaliger Kamerad starrt
wie gebannt auf den Wechsel einer Dekoration, die wir zusammen noch 1912
gesehen hatten; er sieht nichts anderes mehr und hört nun weder das wundervolle
Orchester und einzigartige Chöre, noch die besten Dirigenten, ausgezeichnete
Solisten, ausgefeilte Aufführungen. Unter seinem Einfluß wagt der Verfasser eines

jüngst erschienenen Rückblicks von einer «betrüblichsten Epoche Bayreuths» zu
sprechen. Als «Beweis» führt er an, im «Fliegenden Holländer» 1939 sei an Stelle
der kleinen Stube Dalands ein Saal mit einem Heer von arbeitenden Mädchen
gezeigt worden nun! Wagner wollte einen Chor von Spinnerinnen und kannte
noch die volkstümliche Sitte der Spinnstuben, wo noch in meiner Jugendzeit die

2) Auf seine Würdigung «Bayreuth und Salzburg» in Heft 7, die sich mit unsern
Überzeugungen weitgehend deckt, sei hier nachdrücklich verwiesen, obwohl wir in
Einzelheiten anderer Auffassung sind.



496 Kulturelle Umschau

Frauen ganzer Dörfer zusammenkamen. Um so mehr in Sandwike, wo die ganze
Gegend die Rückkehr des norwegischen Schiffes und aller Männer bei Senta
erwartet.

Wenn jene paar Schweizer heute enttäuscht wären, würden wir es verstehen
können. Auch wir sind befremdet. Denn die neue Inszenierung von «Ring» und
«Parsifal» bricht völlig mit dem für Wieland Wagner «zur Konvention geronnenen
Bild vergangener Jahrzehnte». Er sagt: «Für die Generationen diesseits der Quantentheorie

und der Atomforschung kann es niemals wieder aufgewertet werden». —
Daß Bayreuth heute arm ist — darauf galt es, gefaßt zu sein. Denn die gesamten,
in Jahrzehnten angeschafften Ausstattungen, Kostüme, selbst die Dekorationen wurden

bei der Besetzung Bayreuths 1945 entwendet; vielleicht taucht manches in
einem Kino des Wilden Westens nochmals auf. Staatliche Hilfe wie zur Zeit Ludwigs

IL und in den Dreißigerjähren ist natürlich unmöglich. Aber Familie Wagner
begründet die Abkehr und den Umbruch viel tiefer: sei meint, deutsche Jugend
müsse sich aus Trümmern und Asche und allem verlorenen Äußerlichen dem innerlich

Wesentlichen zuwenden. —
Wieland Wagner will als einzig «Unveränderliches und Zeitloses» der Werke

die Musik hervorheben. Er zeigte keine Blumenaue mehr; heute wecken
Karfreitag und Ostern keine Blüten mehr aus ihrem Winterschlaf; nur noch transzendental

gemeinte Lichtreflexe huschen. Daß so die bisher herrliche Musik zu noch
stärkerer Geltung gelange, glauben wir nicht. Wagners Musik ist ja durchaus eine
Kunst des Ausdrucks: was sie ausdrückt, sagt die Dichtung und soll auch die Szenerie
andeuten. Fehlen diese letztern, kann sie nie ganz und voll ergreifen, was z. B.
Radiohörern den Vorwand zur Ablehnung Wagners gab. Im 3. Akt der «Götterdämmerung»

wurde jetzt der herbstliche Wald durch eine baumlose, kahle, grünlich
beleuchtete Felskluft ersetzt. In dieser singen die Bheintöchter ihr Sonnenlied, hier
erinnert sich Siegfried seiner Jugend und des wonnevollen Naturwebens im frischen
Wald, auf dessen Ästen die Vöglein sangen.

Da krampft sich nun freilich unser Herz zusammen. Denn es scheint, als ob
wir nun von Liebstem in Wagners Werken Abschied nehmen müssen, vom tiefen
Naturgefühl. Wohl sind Musik und Dichtung die gleichen geblieben, aber die Töne,
die das Wesen hier eines im Herbstduft vergilbenden Laubwalds, dort einer im
Lenz aufblühenden Aue ausdrückten, klingen matt und fern zwischen kahlen Felsen.
Besser, man sähe nichts! Aber das wäre das Ende des Gesamtkunstwerks. Dann
wäre Wagner, auch wenn er noch so überragend bleibt, nicht mehr der Unvergleichbare,

sondern ein Musiker wie andere, wären es auch die Größten!
Das allerletzte an Ausdrucksmöglichkeit war nur bei Wagner gewonnen. Für

die Empfänglichen und Wissenden vor allem, aber auch für ein großes Publikum
vermochte das Theater nie mehr zu bieten. Je weniger die Menge vom Mysterium
kennt, desto enttäuschter wird sie nun sein. Ein Zuviel war besser als das Zuwenig.
Albert Schweitzer hatte es 1896 in Bayreuth als Wohltat empfunden, daß Loge
in Tracht und Spiel ganz zurückhaltend gewesen sei; gewiß, für seinen großen
Geist genügte das, doch für uns andere soll etwas vom lodernden Feuer angedeutet
werden, wie es in den Tönen loht und lockt, und vom Dämonischen, das im Spiel
Weltuntergang plant. Bisher galt es als wundervoller Zug des Dramatikers Wagner,
daß er wie Shakespeare und Sophokles vor der tragischen Katastrophe uns noch
ein Idyll zeigte. Die Szene der Bheintöchter im Schlußakt des «Rings» mischte
Liebliches und Tragisches, und wie ergreifend klang dann das Waldweben und sang
der Vogel zum letzten Mal. Mit feinstem mythischem Gefühl ließ Wagner den
Sonnenhelden Siegfried nur in vollem Tag auftreten, oder die Sonne ging bei seinem.
Erscheinen auf. An diesem dunklen Spalt, als welcher nun die königliche Gih-
ichungenhalle trotz des prunkenden Gunthermotivs erscheint, wäre er vorbeigerudert;
hier hätte auch Gutrune ihren Reiz verloren. Wieland Wagner aber meint, der



Kulturelle Umschau 497

mythische Gehalt verlange eine düstere Falle und beklemmendes Zwielicht; er
erschaut das Bild von Alberich-Hagen aus.

Ich bin zu alt für solche Umstellung. Von den Erinnerungen fast meines

ganzen Lebens kann und will ich nicht loskommen. Ich fühle, daß ich für immer
Abschied von Bayreuth nahm, als ich dort mit einem seither verstorbenen liebsten
Menschen 1939 noch Wundervolles erlebt hatte. Doch verurteilen werde ich das
Neue, allzu Neue nicht mehr. Ich weiß, daß Bichard Wagners Enkel von genialem
Schaffensdrang und reinstem Willen beseelt sind. Wohl ist Wieland vor allem
Maler. Und daß er bewußt Widerspruch nicht vermeidet, zeigte er, als er im
Sommer 1945 sein damals geborenes Töchterchen Nike (Sieg) hieß.

Nur auf zwei Fragen muß einmal hingewiesen werden.
Die Freunde starrer Tradition beriefen sich gern auf Sätze R. Wagners, die

ihren Forderungen Recht zu geben schienen. Stets warnten wir vor solchem Zitieren.
Denn mit herausgegriffenen Sätzen Wagners (auch Goethes) ließe sich schlechterdings

alles, auch Gegensätzliches, «beweisen». Wagner ist eine überaus sanguinische
Künstlernatur, die in der Begeisterung oder auch Empörung des Augenblicks
unendlich viel gesagt und geschrieben hat. Sogar Gosima und Wieland dürfen aus
einzelnen Worten Bichards nicht allzuviel ableiten; ja, Richard Wagner selbst würde
sich in dieser Stunde sehr verwundern, wenn man ihm zeigte, was er in jener andern
Stunde verlangt habe. Ein Beispiel zeige die Gefahr, durch Zitate etwas begründen
zu wollen. R. Wagner schrieb an Liszt: «Nichts, was irgend in den Mitteln der
Darstellung vorhanden ist, soll auf der Szene nur gedacht oder angedeutet, sondern
alles ausgeführt werden». Wieland Wagner aber beruft sich heute auf eine
Tagebuchaufzeichnung Cosimas von 1878, wonach Richard ihr sagte: «Ach, es graut mir
vor allem Costüm- und Schminkewesen ; wenn ich daran denke, daß diese
Gestalten, wie Kundry, nun sollen gemummt werden, fallen mir gleich die ekelhaften
Künstlerfeste ein, und nachdem ich das unsichtbare Orchester geschaffen, möchte
ich auch das unsichtbare Theater erfinden». — Man halte diese beiden
Äußerungen Wagners nebeneinander, ein reiner Gegensatz! Doch beide Sätze sind ernst
und Ausdruck einer Überzeugung. Man vergleiche hiezu noch Stellen aus jenen
Briefen Rollands: «Ich halte die Nibelungen seit Dante für die erste epische Dichtung.

Parsifal gehört auch dazu, auch Tristan und alle übrigen, aber die Dichtung

verliert alles, wenn sie aufgeführt wird, denn sie ist übermenschlich, und die
Bedingungen der Bühne beruhen auf Materiellem und Menschlichem». Rolland
möchte, daß Wagners Werke in der Art der Bach'schen Passionsspiele von
unsichtbaren Darstellern und der Phantasie als einziger Ausstattung aufgeführt würden.
In einem späteren Brief steht: «Da ich diesmal im Theater nicht mehr suchte, was
es nicht geben kann, die vollendete Illusion einer übernatürlichen Welt, so habe
ich gefunden, was wirklich wahr ist, nämlich das erste aller heute bestehenden

Theater, das edelste, das vollkommenste (das am wenigsten unvollkommene)». Das
könnte heute alles im Aufsatz Wieland Wagners «Überlieferung und Neugestaltung»
stehen.

Nicht nur im Sehen müssen die alten Wagnerianer noch umzulernen suchen,

sogar auch im Hören. Denn es ist Mode geworden, von der für Wagners
dichterisch-musikalisches Gestalten charakteristischen Technik der Leitmotive heute fast
verächtlich zu sprechen. Der Grund hiefür liegt freilich nicht mehr im Unver-
stehen, der Spottsucht und Gehässigkeit der ersten Jahrzehnte, sondern in einer allzu
ausschließlichen Bewunderung des vom Münchner Alfred Lorenz entdeckten
«Geheimnisses der Form» bei Wagner. Es besteht in Bögen, die sich über Szenen, Akte
und ganze Werke ausdehnen, ferner in unglaublich reicher Verwendung des

dreiteiligen «Bars», also zweier Stollen mit Abgesang, wie Sachs ihn humorvoll und

tiefsinnig zugleich dem jungen Ritter Walther für sein entstehendes Preislied
empfiehlt. Wer sich in diese Bögen und Bare vertieft, muß gewiß von Bewunderung



498 Kulturelle Umschau

für eine fast pathologisch Kleinstes wie Größtes umfassende Genialität erfüllt werden.

Dennoch scheint uns, bei aller Dankbarkeit für Lorenz, daß seine Schüler in
ihrer Begeisterung vergessen, daß gewisse Forderungen im Aufbau uns immer als
herrliche Selbstverständlichkeiten erschienen. Wir würden Bogen, Stollen und Ab-
gesänge auch bei großen Wortdichtern nachweisen. Anderseits ist das einst durch
die thematischen Leitfäden unseres längst verstorbenen Freundes Hans von Wolzogen
angeregte Kennen der «Leitmotive» immer noch dankbar. Beim Anhören etwa der
Trauermusik hilft die Bogen- und Stollenbewunderung wenig; viel, alles zur
Ergriffenheit aber trägt es bei, wenn wir dank den Motiven ahnend an Wälsungenleid
erinnert werden und noch einmal Wotans Gedanken aufleuchten hören, der in
seinem vermeintlich freien Helden zu Grabe getragen wird.

Es sollte hier angedeutet werden, daß die szenische Gestaltung der mystischen
Dramen in den neu erstandenen Bayreuther Festspielen revolutionär wirken mußte
und scharf umstritten ist. Es ist zu befürchten, daß sich nun schlechte
Nachahmungen auf Bayreuth berufen und kleine Bühnen, ohne die Beleuchtungsmöglichkeiten

und ohne die überragenden musikalischen und gesanglichen Herrlichkeiten

Bayreuths, Zerrbilder mit jenen kühnen Neuerungen entschuldigen werden.
«Heil wie sich die Buben freun!» Doch ist unser Vertrauen in das geniale Können
und ideale Wollen Wieland und Wolfgang Wagners so groß, daß «Bayreuth»
weiterhin eine herrliche Hoffnung bleibt, solange europäische Kultur bestehen darf.

Karl Alfons Meyer

Zürcher Stadttheater

Strauß-Hofmannsthal: «Der Bosenkavalier»
«Hab' mir gelobt, ihn lieb zu haben in der richtigen Weis'.
Daß ich selbst sein Lieb' zu einer andern noch lieb hab' ...»

singt die Marschallin im 3. Akt, wie sich ihre schmerzliche Erwartung erfüllt, daß
der junge Schwärmer Oktavian seine Liebe zu einer Jungen finden, und sie, die
alternde Frau, verlassen wird. Sie singt es im ungetrübt versöhnlichen Ton einer
herrlichen, breit ausladenden Kantilene, und der ganze Adel dieser Dichtung und
dieser Musik schwingt dabei mit. Der vorwärts drängende Lebensmut und der gütig-
weise Verzicht des Alters scheinen die beiden Pole dieser ernst-heitern «Komödie
für Musik». Es ist unschwer zu erkennen, daß der Komponist mehr Anteil am
ersten, der Dichter mehr am zweiten nimmt. Bichard Strauß, der im Briefwechsel
mit Hugo von Hofmannsthal wiederholt um komische Situationen, um großlinigen
dramatischen Aufbau bittet, sucht die unmittelbare, ungebrochene Wirkung auf das

Publikum; der Dichter, der nicht überwältigen, sondern andeuten will, liebt das

Spiel als Brechung des Lebens, — als eine Entfaltung der in den Gestalten
enthaltenen Möglichkeiten. «Die Gestalten» — so berichtet Hofmannsthal — «waren
da und agierten vor uns (Hofmannsthal und Graf Keßler) noch ehe wir Namen für
sie hatten. Aus dem ewig typischen Verhältnis der Figuren zueinander entsprang
die Handlung, fast ohne daß man wußte, wie» Dieser Handlung im Hofmanns-

In einem Vortrag, enthalten im Heft 2 dieses Jahrganges der Literaturzeitschrift

«Trivium», hat Dr. Willy Schuh, Zürich, eine bis in ungemein erleuchtende

Details gehende Beschreibung der Entstehungsgeschichte des «Rosenkavaliers»
gegeben.



Kulturelle Umschau 499

thalschen Sinn sind wenig dramatische, aber viel lyrische Bezüge eigen. Wo sie

spielen, spricht der Geist Hofmannsthals am stärksten. Besonders aber in der Szene
der Marschallin, wie sie in den Spiegel als in ihr eigenes Inneres blickt und an
ihm die Verwandlungskraft der Zeit spürt. 1st nicht die Distanz zu sich selber,
die sie dabei gewinnt, die Distanz, die Hofmannsthal seinen Figuren gegenüber
einhält, besorgt, sie unversehrt, leicht, wie an unsichtbaren Fäden durch die Handlung
gleiten zu lassen? Alle Gestalten Hofmannsthals, auch wo sie sich kräftig im Leben
rühren, bleiben irgendwo Spiegel-Menschen, Betrachtende, die in sich selber schauen,
eitel-stolz oder vornehm-zurückhaltend, — «Schwierige» vom praktischen Leben
aus gesehen. Ist es nicht diese Spiegelhaftigkeit, die das Unwirklich-Wirkliche, die
Doppelbödigkeit dieses Werks ausmacht, dergestalt, daß das Komische nicht grotesk,
das Ernste nicht bedrückend zu werden vermag? So wird auch die Gegenwart
immer wieder überdeckt von den Bildern der Erinnerung (das eigentliche Beich
des Dichters) und der Erwartung. «Ist wie ein Gruß vom Himmel. Ist bereits zu
stark, als daß man's ertragen kann. Zieht einen nach, als lägen Stricke um das
Herz» singt Sophie vom Geruch der Silberrose. Aber «wo war ich schon einmal
und war so selig?» In der Erinnerung löst sich die Bedrängnis. Erinnerung und
Erwartung sind mehr Elemente der Lyrik als der Dramatik. Hofmannsthal hat es
in der Zusammenarbeit mit Strauß deutlich erfahren. «Von Seite 19 ab, die Szene
zwischen Sophie und Oktavian, ist mir noch nicht recht. Ich brauche da etwas viel
Leidenschaftlicheres. Das Jetzige ist zu zahm, zu geziert und zaghaft und zu
lyrisch ...» schreibt Strauß am 13. August 1909 an den Dichter. Und Hofmannsthal
hat hier, wie an vielen andern Stellen, dem Dichter nachträglich entsprochen. Von
Strauß stammt die jetzige dramatische Zusammenführung der Personen von der
Mitte des zweiten Aktes an (Ochs, der die jungen Liebenden erwischt, Disput mit
Oktavian, Verletzung, Skandal) gegenüber einem lyrischeren Entwurf Hofmannsthals.

Hofmannsthal aber hat sie als wie von ihm erfunden ausgeführt. «Ich habe
an diesem einen Fall für dramatische Arbeiten für Musik etwas Fundamentales
und nicht zu Vergessendes gelernt» sagt er nachher. Und Strauß anerkennt dankbar:
«bravissimo für den 2. Akt, ganz ausgezeichnet».

Vielleicht wird man in den nächsten Jahren des Umgangs mit dem
«Rosenkavalier», der nun seit 40 Jahren die Bühnen bereichert, vermehrt die im Werk
verbleibenden Divergenzen verspüren, nachdem die ersten Jahrzehnte im Zeichen
des Erstaunens über die innere Harmonie des gemeinsamen Werkes standen.
Divergenzen etwa im dritten Akt, wo der Komponist die handgreifliche Komödie vertont,
in welcher der Seelenadel der Marschallin wenig mehr zur Wirkung kommt, während

sich der Dichter die Entwirrung gerade von der Gestalt der Marschallin aus
vorstellt, und sich dabei dem Komponisten gegenüber auf den weiblichen Teil des
Publikums bezieht, der die Marschallin als Hauptgestalt empfinde. «Ochs» oder
«Marschallin» als Hauptgestalt, — dies ist die Auseinandersetzung, welche die beiden
Künstler nicht nur nachträglich noch in der Frage des Titels beschäftigt hat (bis
der Fund des «Bosenkavalier» alle Fragen beseitigt hat), sondern die sie, die in
ihrem künstlerischen Naturell verschieden waren, die ganze Arbeit hindurch in
Spannung hielt. Strauß, der eine Oper zum «Lachen» wollte, und Hofmannsthal,
der sich eine solche zum «Lächeln» wünschte — das ist ein gutes Teil der* Gegensatz

zwischen Ochs, dem Lächerlichen, und der Marschallin, der Lächelnden.
Demgegenüber aber stehen die Wunder der Übereinstimmung auf einer unterhalb

der Erscheinungen liegenden Ebene. Wer etwa könnte, ohne es zu wissen, sich
vorstellen, daß Strauß die Musik zum Schlußduett «Ist ein Traum, kann -nicht
wirklich sein, daß wir zwei beieinander sein ...» vor Erhalt des Textes schrieb,
und Hofmannsthal ihn nach einem von Strauß angegebenen Versschema, seinerseits
wieder ohne Kenntnis der Musik, gefunden hat?! Wenn einmal Text und Musik
in einem innersten, losgelösten Gleichgewicht stehen, dann ist es gerade hier. Hof-



500 Kulturelle Umschau

mannsthal beteuert, daß er gerade diesen Auftrag gerne ausführte; seine enorme
Einfühlungsgabe in Stimmung und Situation des Moments hat hier das Höchste geleistet.
Zum selben ist aber auch Strauß durch den Text befähigt worden: Wie er mit dem
Beichtum seiner Charakterisierungsharmonik dem Text nachspürt, ihn — aber nie
zwangshaft — auslegt, und, wozu die Musik recht eigentlich da ist, die Gefühlsbögen
darüber zieht, das zeigt den Musiker, der willens ist, nach der Musiktragödie der
«Elektra» dem lichteren Beich der Sprache ihr Recht zu lassen, und sie durch die
Musik mehr zu beseelen als zu belasten. Die neue Art des singenden Sprechens aber,
die der Komponist noch weiter entwickeln wird, hat ihre ästhetische Ergänzung im
reinen Gesang, in der Entfaltung der Stimme; nach der Polyphonie des orchestralen
und wortgebundenen Parlandos die Homophonie des Gesangs. Nur daß Strauß seine

eigene Genialität gelegentlich einen kleinen Streich spielt, etwa wenn er in die
Antichambre-Szene zur Ausstattung eine italienische Arie einlegen will, und diese
unversehens zu überschwänglichem romantischen Ausdruck gedeiht, die das Genrebild

durchbricht. Oder wenn der Walzer, der den zarten Fond abgeben sollte,
triumphierend und selbstherrlich aufschwingt, so daß die Gestalten auf der Bühne in
einen bewegungsmäßigen Gegensatz zur Musik geraten, der durch keine Spielführung
zu umgehen ist.

Die Regie in unserer Aufführung, seit längerer Zeit und nach mehreren
Festaufführungen die erste Repertoire-Aufführung, hat Prof. Rud. Hartmann inne. Sie
ist von großer Treue gegenüber den genauen Festsetzungen der Uraufführer
geleitet und doch in Kleinigkeiten — etwa dem Zusammenprall Oktavian-Ochs im
1. Akt — erfindungsreich. Eine Einzelheit mag bleiben: im Ensemble der
Antichambre-Szene kommt Ochs, bevor er durch seinen Faustschlag auf den Tisch das

ganze Ensemble zerstört, besonders da er sitzt, nicht recht zur Geltung, und sein
Ausbruch sowie die Wirkimg auf die Umstehenden bleibt dann irgendwie
unverstanden. Ob man hier etwas Entscheidendes zur Verdeutlichung des Ochs tun könnte?

Zwei Rollen sind für Zürich neu besetzt: die Marschallin durch Cäcilie Reich
von der Staatsoper München als Gast, und Ochs von Lerchenau durch Manfred
Jungwirth. Die Marschallin geht, mehr als man es sich hier gewohnt ist, aus sich
heraus, namentlich in der Lever-Szene. Ihre Erhabenheit ruht in ihrer Stimme. Die
Innigkeit in der Zuteilung ihrer Gefühle gibt dem ganzen ersten Akt Wärme.
Manfred Jungwirth singt seine Rolle zum ersten Mal, was bei deren außergewöhnlichen

Schwierigkeiten viel heißen will. Er singt sie musikalisch untadelig und neigt
von Natur aus in der Charakterisierung zu den vornehmeren Seiten der Ochs'schen
Gestalt. Für die endgültige Ausfüllung der Rolle braucht es längeren Umgang, und
so sieht man in ihm einem prächtigen Ochs entgegen. Die an und für sich
glanzvollste Besetzung ist Lisa della Casa als Sophie, die ihre silbernen Melodiebögen
so rein und klar zieht wie je. Eine Umbesetzung der Rolle in spätem Aufführungen
durch Kathryn Harvey wird die Höhe des Ensembles halten. Elsa Cavetti a. G.
erfreut als Oktavian nach wie vor durch ihre intelligente Darstellung, die im Verein
mit ihrer Stimme über die Divergenz ihres Naturells mit der Hosenrolle obsiegt.
Willy Ferenz als Faninal, Rolf Sander und Leni Funk als Intrigantenpaar, Edith
Oravez als Marianne stehen an richtigen Plätzen. Die musikalische Leitung durch
Otto Ackermann strahlt jenes selbstverständliche Musikantentum aus, das ihm eigen
ist. Es geht musikalisch präziser zu als in mancher genialischerer Festaufführung
Die bewährten Bühnenbilder von Max Röthlisberger sind von früher her
übernommen worden. —

Als Berichtigung zur Besprechung von «Macht des Schicksals» in der
vorangehenden Nummer sei festgehalten, daß die Chöre nicht von Alfred Ehrismann,
sondern von Hans Erismann einstudiert wurden.

Andres Briner


	Kulturelle Umschau

