
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 7

Artikel: Der Ideologiebegriff und die "Philosophie der Verdächtigung"

Autor: Lieber, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER IDEOLOGIEBEGRIFF UND DIE
cPHILOSOPHIE DER VERDÄCHTIGUNG:

VON HANS-JOACHIM LIEBER

Das Wort «Ideologie» ist in der Gegenwart zu einem Modewort
geworden, und doch sind die Vorstellungen von dem, was eine
Ideologie eigentlich sei, sehr verschieden. So spricht man heute von
Ideologien der Klassen und Parteien, von ideologischen Auseinandersetzungen

und ideologischen Kriegen. Man nennt den geistigen
Zusammenhang, der einer Rechtssprechung, einer Staatsform und dem
politischen Handeln schlechthin als Begründung dient, eine Ideologie,
und man verwendet schließlich das Wort auch für ganze
philosophische und weltanschauliche Systeme einer Zeit.

Wollen die einen als Ideologie nur solche Gebilde des Geistes
bezeichnet wissen, die nachweislich in irgend einem Mißverhältnis
zur Lebenswirklichkeit stehen und daher als wirklichkeitsfern oder
wirklichkeitsfremd zu gelten haben, so kann man auf der anderen
Seite heute ebenso auch eine Tendenz beobachten, nach der das Wort
Ideologie für alles Geistige schlechthin verwendet wird. Es tritt hier
mehr und mehr an die Stelle des Wortes Idee; und Ideen und der
Geist überhaupt werden deshalb als «ideologische Gebilde» bezeichnet,

weil nach dieser Auffassung der Geist als Mittel oder Werkzeug
im Dienste des Kampfes der sozialen Gruppen um die politisch-gesellschaftliche

Macht steht.
Diese hier nur angedeutete, in sich so verschiedenartige Anwendung

des Wortes Ideologie wird man nur dann in ihren Ursachen
erkennen und die sinnvolle und zulässige Verwendung des Wortes
nur dann wieder festlegen können, wenn man einmal nach seinem
Bedeutungswandel fragt, den es im Laufe der Zeit durch die
verschiedenen Denker erfahren hat.

Ideologie heißt zunächst nichts anderes als Lehre von den Ideen.
Das Wort dient einem Teil der französischen Aufklärer zur Bezeichnung

der «science des idées», der Wissenschaft von den Ideen. Diese
Wissenschaft hat eine doppelte Aufgabe: sie ist erstens die Wissenschaft,

die durch exakte Analyse und Beschreibung der seelischen
Tätigkeit des Menschen und ihrer Inhalte, der Vorstellungen — des
idées — praktische und allgemein verbindliche Regeln für Erziehung
und Rechtsgebung, für staatliches und politisches Handeln zu
gewinnen und zu formulieren hat. Sie ist zweitens die Lehre von all'
jenen Verhaltensweisen des menschlichen Geistes, die ihn daran hin-



400 Hans-Joachim Lieber

dem, zur Wahrheit der Erkenntnis vorzudringen und der Wahrheit
der allgemeingültigen Ideen entsprechend zu leben und zu handeln.

Das ist die ursprüngliche Bedeutung des Wortes Ideologie. Die
erste für den heutigen Begriff wesentliche Umdeutung erfährt das
Wort Ideologie durch Napoleon I. Napoleon bezeichnet die Lehre
der Aufklärer deshalb als Ideologie, weil er sie für wirklichkeitsfern
und für die Praxis politischen Handelns für unbrauchbar, ja sogar
für verderblich hält.

Seit dieser Zeit haftet dem Wort Ideologie der Gegensatz zur
Wirklichkeit an. Darüber hinaus aber haben durch Napoleon die
Worte Ideologie und Ideologe auch einen den damit bezeichneten
Sachverhalt oder die so benannte Person verächtlich machenden,
gering bewertenden Sinn erhalten.

Wir verwenden das Wort zumeist in dem Sinne, den Marx ihm
gegeben hat. Marx aber hat die verächtlich machende Bedeutung
des Wortes Ideologie, die es bei Napoleon gewann, aufgenommen
und noch stärker betont. Etwas eine Ideologie nennen, das heißt
jetzt bei Marx: es als die mehr oder minder bewußte Verhüllung
eines Tatbestandes bezeichnen, dessen wahre Erkenntnis nicht den
realen Interessen des denkenden Subjektes entspricht. Jedes Denken
steht jetzt in dem Verdacht, die Tatsachen und ihre Zusammenhänge
zu entstellen, sie bewußt zu fälschen und so zu deuten, daß sie sich
in die Ideologie fügen. Und diese wiederum erscheint nur zu dem
Zwecke erzeugt, um die ökonomischen Interessen zu verhüllen und
zu verschleiern, die der «Ideologe» in seinem Handeln eigentlich
verfolgt.

Alles Geistige ist Mittel im sozialen Machtkampf, das zum Zwecke
der Verhüllung ökonomischer Gruppeninteressen vom Menschen
erzeugt wird. Man kann gerade wegen dieses Anspruches der von Marx
vertretenen Gedanken, für alles Geistige schlechthin zu gelten, von
seiner Lehre als von einer «Theorie der Verdächtigung», der
Aufdeckung dessen, was hinter den Ideologien steckt, sprechen.

Die Kenntnis der von Mark begründeten Lehre über Geist und
Geschichte darf hier in ihren Grundzügen als allgemein bekannt
vorausgesetzt werden. Sie findet ihre kürzeste und prägnanteste
Formulierung in dem bekannten Wort: «Es ist nicht das Bewußtsein
der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches
Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt».

Die den Geschichtsprozeß eigentlich treibenden und gestaltenden
Kräfte sind nach Marx allein die sozialökonomischen Verhältnisse,
ökonomisch bedingte Gesellschaftsschichtungen und Gesellschafts-
strukturen sind das historisch Reale. Das ganze Geistesleben dagegen
ist ein überbau, der sich über den im eigentlichen Sinne allein realen
gesellschaftlichen Verhältnissen erhebt.



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdächtigung» 401

Marx wird mit diesen Gedanken zum Begründer einer sehr
eigenwilligen und einseitigen Geschichtsmetaphysik. Er wird darüber hinaus

aber auch zum Vorläufer einer geistes- und kulturgeschichtlichen
Forschungsrichtung und -méthode, die wir heute als Kultur- und
Wissenssoziologie bezeichnen.

In der Kultursoziologie handelt es sich ja eben darum, das
Verhältnis von Kultur oder Geist und Gesellschaft zu bestimmen und
ihr aufeinander Einwirken zu erkennen. Man kann daher die
allgemeine Kultur- und Wissenssoziologie als die Lehre von der
Verflochtenheit des Geistes, der Kultur und des Wissens mit den
gesellschaftlichen Verhältnissen bestimmen.

Marx hat mit seiner Lehre den ersten Versuch kultur- und
wissenssoziologischer Untersuchungen durchgeführt. Freilich ist dieser
erste Versuch bei Marx so stark an die Voraussetzungen seiner
Geschichtsmetaphysik, insbesondere an seine kausalmechanische Deutimg

des Verhältnisses von überbau und Unterbau gebunden, daß er
nur eine völlig einseitige und den zu erforschenden Sachverhalt durchaus

verfehlende Analyse des zwischen Geist und Gesellschaft
bestehenden Verhältnisses zuließ. Die Kultur- und Wissenssoziologie
des Marxismus kann daher heute von keinem ernsten Forscher mehr
einfach hingenommen werden. Es wäre aber grundfalsch und es

hieße, das Kind mit dem Bade ausschütten, wollte man auf Grund
der Einseitigkeiten der Marx'schen Lehre und ihrer Ablehnung die
Möglichkeit und Fruchtbarkeit kultur- und wissenssoziologischer
Untersuchungen überhaupt bestreiten.

Eine Kritik an der von Marx begründeten Geschichtsmetaphysik
und dem ihr zu Grunde liegenden Ideologiebegriff kann und darf
niemals Möglichkeit und Wert kultur- und wissenssoziologischer
Untersuchungen überhaupt verneinen. Aber das ist auch gar nicht
nötig, denn Marx hat durch die Verwendung des Ideologiebegriffs
und die eigentümliche Bedeutung, die er ihm gab, den zwar
einseitigen, aber doch fruchtbaren kultursoziologischen Ansatz seines
Denkens selbst gründlich verbogen und verfälscht. Das zeigt sich
sofort, wenn man einmal die Absichten beachtet, die Marx mit seinem
geschichtsphilosophischen Werk eigentlich verfolgt.

Marx ist nicht nur ein nationalökonomischer Theoretiker neben
anderen. Er ist auch nicht nur Geschichtsphilosoph, sondern
vielmehr in erster Linie Revolutionär und Politiker, und der revolutionäre
Politiker ist weder vom Nationalökonomen, noch vom Philosophen
zu trennen. Das ist ja gerade das Ziel seines Denkens, die Welt
nicht neu zu interprätieren, sondern sie in ihren realen Ordnungen
umzugestalten. Sein ganzes Philosophieren steht im Dienste dieser
Sozialrevolutionären Absichten und ist in seinen Grundlagen und
Ergebnissen durch sie bestimmt und geformt.



402 Hans-Joachim Lieber

Als politischer Revolutionär aber hat Marx einen Gegner, den er
mit tödlichem Haß verfolgt: das Bürgertum und die geistigen Grundlagen

seiner Kultur und seiner Gesellschaftsordnung. Sein ganzes
Denken dient nur dem Ziel : diesen Gegner und die Grundlagen seiner
physischen und geistigen Existenz zu vernichten. Diese Absicht gibt
seiner Lehre ihre aggressive Tendenz.

Handelt es sich nun um die Vernichtung eines politischen Gegners,

so ist die sicherste und am ehesten einen Erfolg versprechende
Form der geistigen Bekämpfung zweifellos immer dann die Methode
der Verächtlichmachung und der Verdächtigung, wenn sich die
politisch-sozialen Gegensätze im Erleben mindestens der einen Partei
derart zugespitzt haben, daß die totale Niederlage ihres Gegners der
einzig mögliche Ausgang der Auseinandersetzung zu sein scheint.
Unter der Methode der Verdächtigung verstehe ich hier jene Form
der Stellungnahme zur Eigenart geistiger Gebilde und Haltungen, nach
der hinter ihnen stehende, ethisch niedrige Triebe und Interessen als
die eigentlichen Beweggründe des Handelns behauptet werden, und
der Geist nur die Funktion der Verhüllung und Verdeckung dieser
hintergründigen Motive zuerkannt erhält.

Bei Marx wird diese Art der geistigen Auseinandersetzung zu
einem allgemein angewandten methodischen Prinzip erhoben und
darüber hinaus noch durch eine mit dem Anspruch auf absolute Wahrheit

auftretende Geschichtsmetaphysik gestützt, so daß man seine
Lehre geradezu als eine «Philosophie der Verdächtigung» bezeichnen
kann. Durch Marx und seine Nachfolger hat diese Methode im breiten
Maße Eingang in das politische Leben gefunden und vergiftet bis
auf den heutigen Tag die Auseinandersetzung politischer Parteien und
die ganze politische Atmosphäre. Zentral wichtig aber für die
Ausbildung dieser Methode wird bei Marx der Ideologiebegriff in der
Bedeutung, die er ihm gegeben hat. Je stärker die Sozialrevolutionären
Tendenzen im Vordergrund seines Denkens stehen, eine um so größere
Bedeutung gewinnt das Wort Ideologie.

Alles Geistige wird jetzt auf egoistische Klasseninteressen
zurückgeführt, als im Dienste ihrer Verschleierung stehendes Erzeugnis

verdächtigt und damit in seiner Eigenbedeutung und Eigengesetz-
lichkeit gründlich zerstört. Die Erzeugnisse und Gestaltungen des
Geistes gelten als Interessen verhüllende Ideologien. Das heißt, sie
werden so gedeutet, als ob sie allein aus den Absichten einer Selbst-
und Fremdtäuschung resultieren. Und hier haben auch die Worte
«reaktionär» und «fortschrittlich» ihren Ort. Der Geist wird nämlich

verschieden bewertet. Er gilt als Ursache einer «reaktionären
Ideologie», insofern ihm die Erhaltung der bestehenden Gesellschaftsordnung

als eigentliches Ziel unterschoben wird. Er führt jedoch zu
einer «fortschrittlichen und revolutionären Weltanschauung», wenn



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdächtigung» 403

er der Umgestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse dient, wie
sie in der marxistischen Philosophie als Gesetz der ökonomischen
Entwicklung «wissenschaftlich» erkannt und begründet ist. Alle
reaktionären, zum Zwecke der Gesellschaftserhaltung erzeugten
Ideologien sind nach Marx daher notwendigerweise falsch, und so ist das

bürgerliche Bewußtsein, wie es in seinen Schriften heißt, immer auch
«falsches Bewußtsein». Das Proletariat dagegen, das sich die
materialistische Geschichtsauffassung als seine Weltanschauung angeeignet
hat, ist die fortschrittliche Klasse. Und das Denken der Proletarier
ist schon auf Grund dieser Tatsache ein «wahres Denken». Die Worte
reaktionär und fortschrittlich erhalten hierdurch eine den durch sie
bezeichneten Sachverhalt bewertende Bedeutung. Der Maßstab der
Bewertung aber liegt einzig und allein in der Annahme oder
Ablehnung der marxistischen Geschichtsauffassung.

Die schweren und verhängnisvollen Konsequenzen dieser in der
marxistischen Ideologienlehre enthaltenen, philosophisch begründeten
Methode der Verdächtigung werden nur dann einsichtig, wenn man
einmal sieht, wie vermittels dieser Methode in der Deutung und
Bewertung geistiger Gebilde durch Marx und die in den Bahnen seiner
Lehre wandelnden Marxisten verfahren wird. Es sei daher eine Stelle
aus einer Schrift Mehrings und ein Zitat aus Marx' eigenem Werk
zum Beweis der vorangegangenen Ausführungen zitiert.

Mehring gibt in seiner «Deutschen Geschichte» folgende Deutung
Kants :

«Handele so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, als
auch in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als
Zweck, nie bloß als Mittel gebrauchst. Für den historisch-soziologischen

Blick ergibt sich dieser Satz Kants sofort als der
ideologische Ausdruck der ökonomischen Tatsache, daß die
Bourgeoisie, um ein für ihre Zwecke taugliches Ausbeutungsobjekt
zu erlangen, die Arbeiterklasse nicht bloß als Mittel gebrauchen,
sondern auch als Zweck setzen, das heißt sie im Namen der
Menschenfreiheit und Menschenwürde von den feudalen Fesseln der
Erbuntertänigkeit und Leibeigenschaft befreien mußte. Anders
hat es Kant auch gar nicht gemeint, denn er fordert volle Freiheit

und Selbständigkeit nur für die Staatsbürger, aber nicht
für die Staatsgenossen, zu denen er die ganze arbeitende Klasse
rechnet».

Ob Mehrings Kantdeutung, sachlich stimmt und ob damit auch

nur im geringsten etwas über den eigentlichen Sinn der Ethik und
Philosophie Kants ausgesagt ist, kann hier nicht untersucht werden.
Wichtig allein ist die Tatsache: der zentrale Satz der Ethik Kants,



404 Hans-Joachim Lieber

auf dem seine ganze Lehre von der Autonomie der Person und der
Würde des Menschen beruht, wird hier in einer völligen Überspitzung
der kultur- und wissenssoziologischen Forschungsmethode als
Ausdruck der Ideologie einer herrschenden gesellschaftlichen Klasse
gedeutet. Der kategorische Imperativ erscheint als das Prinzip einer
Ethik, die im Dienste der Verhüllung ökonomischer Interessen der
herrschenden Klasse steht und die eigentliche Absicht der Ausbeutung
des arbeitenden Menschen moralisch rechtfertigen soll. Kant steht
für den Marxisten Mehring auf der Seite der zu bekämpfenden
Bourgeoisie. Auch seine Philosophie unterliegt daher dem Verdacht, als
stehe sie nur im Dienste der Verhüllung und Verschleierung der
ökonomischen Interessen der Klasse, der er angehört.

Dabei wird völlig übersehen, daß mit dieser Art der Deutung
der Idee der Autonomie und Würde der Person gerade auch die
geistige Grundlage jedes echten Sozialismus zerstört wird. Wie will
man denn jene sozialistische Forderung nach Befreiung von Ausbeutung

und Unterdrückung, nach Wiederherstellung der Einheit von
Mensch und Arbeit und nach Erlösung des Menschen aus der
Behandlung und Bewertung als Ding und als Sache anders begründen,
als durch die Idee der Menschenwürde? — Nicht die Diktatur des

Proletariats, wie Marx glaubte, sondern die Idee der Menschenwürde
ist der bewegende Motor einer politisch-historischen Entwicklung, die
zu einer Gesellschaftsordnung führen kann, in der die Forderungen
des Sozialismus erfüllt sind. Wird diese Idee der Menschenwürde
als ein im Dienste der ökonomisch-egoistischen Interessen einer Klasse
erzeugtes Geistesgebilde verdächtigt, denn mögen zwar ökonomische
Besitzverhältnisse verändert werden können, Sinn und Aufgabe des
Sozialismus jedoch sind damit vernichtet.

Gleiches gilt für die Kritik an den Menschenrechten, die Marx
in seiner Jugendschrift über die deutsche Ideologie gibt. Dort heißt es :

«Vor allem konstatieren wir die Tatsache, daß die sogenannten
Menschenrechte, die droits de l'homme im Unterschied von den
droits du citoyen nichts anderes sind als die Rechte des
Mitglieds der bürgerlichen Gesellschaft, d. h. des egoistischen
Menschen, des vom Menschen und Gemeinwesen getrennten
Menschen».

Dieser Satz bildet die Grundlage für die von Marx gegebene Kritik.

In seinem Sinne werden alle Artikel der Deklaration der
Menschenrechte der Jahre 1793 und 1795 und insbesondere die vier
Grundrechte: l'égalité, la liberté, la sûreté, la propriété als
ideologische Verhüllungen egoistischer Gruppeninteressen des Bürgertums
verdächtigt.



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdächtigung» 405

Marx faßt diese Kritik in folgende Worte zusammen:

«Keines der sog. Menschenrechte geht also über den egoistischen
Menschen hinaus, über den Menschen, wie er Mitglied der
bürgerlichen Gesellschaft, nämlich auf sich, auf sein Privatinteresse
und seine Privatwillkür zurückgezogenes und vom Gemeinwesen
abgesondertes Individuum ist... Das einzige Band, das die
Menschen zusammenhält, ist die Naturnotwendigkeit, das Bedürfnis
und das private Interesse, die Konservation ihres Eigentums und
ihrer egoistischen Person».

Wie ernst diese Kritik vom Politiker genommen werden muß,
das zeigt die politische und rechtliche Entwicklung in den
osteuropäischen Ländern und in der Sowjetunion in den letzten Jahren. Doch
nicht diese Tatsache ist hier zu beachten, sondern wieder die
Methode, die dieser Kritik zu Grunde Hegt. Und diese Methode ist die
der Verdächtigung und Zerstörung von Erzeugnissen des Geistes
vermittels des Begriffes der Ideologie.

Eine der höchsten Errungenschaften des menschlichen Geistes,
um deren Verwirklichung sich Jahrhunderte hindurch Generationen
von Menschen bemüht haben, wird in einer Art und Weise als niedrigsten

egoistischen, ökonomischen Interessen einer herrschenden
Gesellschaftsklasse entstammend bewertet, die man nur noch als das

Erzeugnis einer jedes klare Urteil trübenden politischen Besessenheit

erklären kann. Das aber zeigt zugleich, wo der berechtigte Sinn
und die Grenzen der Verwendung des Ideologiebegriffs liegen, und
daß wir uns bei der Verwendung dieses Begriffs größte Vorsicht
auferlegen sollten. Marx hat durch die Aufnahme des Ideologiebegriffs

in seine Geschichtsphilosophie und durch die Bedeutung, die
er ihm gab, aus der Ideologienlehre eine Methode der Verdächtigung
und der totalen Destruktion des Geistes schlechthin gemacht. Diese
destruktive Tendenz des Ideologiebegriffs marxistischer Prägung ist
in Marx' eigener Lehre nur insofern verdeckt, als auf Grund seines
revolutionären Glaubens an die Mission des Proletariats wenigstens
dessen Denken und Geistesleben so bewertet wird, als stände es
jenseits jeder ideologischen Verhüllung ökonomischer Klasseninteressen.

Es ist daher kein Zufall und bedeutet nur eine konsequente
Weiterbildung dieser Glaubensgrundlage der Marx'schen Lehre, wenn
heute von sowjetischen Philosophen von einer «philosophischen Front»
gesprochen wird, die den Kampf gegen die «Bourgeoisphilosophie»
aufzunehmen und sie als Werkzeug im Kampf des Kapitalismus gegen
den Kommunismus zu entlarven habe. Ein nicht im Dienste von Interessen

und Interessengruppen stehendes Denken kann es für die
Anhänger dieser Lehre nicht geben. Hieraus wird verständlich, warum
auf der Seite der sowjetischen Philosophie der Begriff Wissenschaft-



406 Hans-Joachim Lieber

licher Objektivität zu dem Schimpfwort «Objektivismus» abgewandelt
werden mußte, und der sogenannte «historische und dialektische
Materialismus» als die wissenschaftliche Philosophie schlechthin
erscheint.

Es konnte aber nicht ausbleiben, daß Menschen und Menschengruppen,

welche die philosophisch-spekulativen Voraussetzungen der
Marx'schen Geschichtsphilosophie für ihr eigenes Denken nicht als
bindend anerkennen, diese in der Verwendung des Ideologiebegriffs
enthaltene Methode der Verdächtigung nun ihrerseits auf den Marxismus

anwendeten und ihn ebenso der ideologischen Verhüllung
bestimmter Interessen bezichtigten. So sehen wir noch heute
insbesondere im politisch -gesellschaftlichen Machtkampf das Bild sich und
ihre Weltanschauung gegenseitig verdächtigender, der Verlogenheit,
Unehrlichkeit und Unaufrichtigkeit bezichtigender Menschengruppen,
ohne daß die eine der anderen gegenüber einen größeren Anspruch
auf Anerkennung ihrer geistigen Position erheben könnte. Das
einzige, was bei dieser gegenseitigen totalen Verdächtigung herausspringt,
ist ein uferloser Relativismus und Zweifel an der Möglichkeit und
Ehrlichkeit des Geistes überhaupt. Aus ihm scheint kein Ausweg
möglich.

Das Dilemma des Ideologiebegriffs kann jedoch in dem Augenblick

überwunden werden, in dem man sich auf seine ursprüngliche
Bedeutung besinnt. Das Wort Ideologie war ursprünglich ein
Begriff der Erkenntniskritik und muß es auch wieder werden. Er diente
in dieser Bedeutung der Zerstörung und der Befreiung des Menschen
von Vorurteilen, die sein Denken überdecken, seinen Blick verdunkeln
und ihn daran hindern, die Dinge und Verhältnisse zu sehen, wie sie
sind. Es wurde aber von den Philosophen, die sich vor Marx dieses

Begriffes bedienten, niemals bezweifelt, daß der menschliche Geist
zu einer solchen vorurteilsfreien, nicht ideologisch verfälschten und
daher wahren Erkenntnis und einem ihr entsprechenden Handeln
prinzipiell fähig sei.

In einer solchen, sich selbst bescheidenden Weise der Verwendung

des Ideologiebegriffs liegen auch heute noch Möglichkeiten und
Grenzen einer Lehre von den Ideologien. Als Ideologie haben nur
solche Geistesgebilde zu gelten, von denen nachgewiesen werden kann,
daß die in ihnen befangenen Menschen zu einer richtigen und
adäquaten Beurteilung der sie umgebenden Wirklichkeit nicht mehr
fähig sind. Solcher Ideologien, solcher Vorurteile gibt es auch heute
noch genug. Man denke nur an die Starrheit, mit der an der
Unterscheidung von «linken» und «rechten» Parteien festgehalten wird;
man denke weiter an die Vorstellungen von nationaler Souveränität
und nationaler Autonomie, die noch immer das Denken vieler Europäer

gefangen halten und sie daran hindern, die realen Forderungen



Der Ideologiebegriff und die « Philosophie der Verdächtigung » 407

der Stunde zu erkennen und danach zu handeln. Die Ursachen der
Wirkung und Geltung solcher Vorurteile und Fehldeutungen bei
bestimmten Menschen und Menschengruppen zu erkennen und ihnen
dadurch den Blick für eine sachgerechte Erkenntnis der Wirklichkeit
frei zu machen, das ist die Aufgabe einer richtig verstandenen
Ideologienlehre. Ihre Leistung ist dann nicht mehr totale Destruktion
des Geistes und der Kultur durch die Methode der Verdächtigung,
sondern Aufklärung, Freilegung der Wirklichkeit, der wirklichen
Phänomene, die den Menschen umgeben und in ihrer Wirklichkeit
für ihn verpflichtend sind, und die daher von ihm nicht nur erlebt,
sondern erkannt werden müssen.

MEISTERWERKE EUROPÄISCHER MALEREI

Zur Ausstellung in Schaffhausen

VON MARCEL FISCHER

In Schaffhausen ist ein Geist am Werk, der dieser Stadt
fortwährend neue Freunde wirbt. Es ist der Geist der besonnenen
Bescheidung, der die vornehmste Aufgabe des Gemeinwesens mehr in
der kulturellen Leistung als in einer fatalen Aufblähung der Siedelung

zur Großstadt sieht. So haben es die Schaffhauser in beneidenswerter

Weise verstanden, durch sorgsame Pflege überlieferten Gutes,
ihrer Stadt den Charakter des von langeher Gewachsenen zu
bewahren, — und zwar ohne daß sie ob ihrer altertümlichen Reize
unzeitgemäß wirken würde. Diese glückliche Entwicklung ist einigen
führenden Persönlichkeiten und einer Behörde zu danken, die nicht
nur in wirtschaftlicher und sozialer, sondern ebensosehr in
künstlerischer Hinsicht, ihre Blicke über die örtlichen Verhältnisse hinaus
auf die schweizerischen und die gesamteuropäischen Anliegen richten.
Geistige Aufgeschlossenheit, Unternehmungslust und zuvorkommende
Haltung haben denn auch in wenigen Jahren dieser sympathischen
Stadt ein weit über die Landesgrenzen reichendes Netz herzlicher und
dauerhafter Beziehungen geschaffen, eine treffliche Grundlage für
die Organisation von Musikfesten und Kunstausstellungen von inter-


	Der Ideologiebegriff und die "Philosophie der Verdächtigung"

