Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 7

Artikel: Der Ideologiebegriff und die "Philosophie der Verdachtigung”
Autor: Lieber, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER IDEOLOGIEBEGRIFF UND DIE
«PHILOSOPHIE DER VERDACHTIGUNG»

VON HANS-JOACHIM LIEBER

Das Wort «Ideologie» ist in der Gegenwart zu einem Modewort
geworden, und doch sind die Vorstellungen von dem, was eine
Ideologie eigentlich sei, sehr verschieden. So spricht man heute von
Ideologien der Klassen und Parteien, von ideologischen Auseinander-
setzungen und ideologischen Kriegen. Man nennt den geistigen Zu-
sammenhang, der einer Rechtssprechung, einer Staatsform und dem
politischen Handeln schlechthin als Begriindung dient, eine Ideologie,
und man verwendet schlieflich das Wort auch fiir ganze philo-
sophische und weltanschauliche Systeme einer Zeit.

Wollen die einen als Ideologie nur solche Gebilde des Geistes
bezeichnet wissen, die nachweislich in irgend einem Mif3verhiltnis
zur Lebenswirklichkeit stehen und daher als wirklichkeitsfern oder
wirklichkeitsfremd zu gelten haben, so kann man auf der anderen
Seite heute ebenso auch eine Tendenz beobachten, nach der das Wort
Ideologie fiir alles Geistige schlechthin verwendet wird. Es tritt hier
mehr und mehr an die Stelle des Wortes Idee; und Ideen und der
Geist iiberhaupt werden deshalb als «ideologische Gebilde» bezeich-
net, weil nach dieser Auffassung der Geist als Mittel oder Werkzeug
im Dienste des Kampfes der sozialen Gruppen um die politisch-gesell-
schaftliche Macht steht.

Diese hier nur angedeutete, in sich so verschiedenartige Anwen-
dung des Wortes Ideologie wird man nur dann in ihren Ursachen
erkennen und die sinnvolle und zulissige Verwendung des Wortes
nur dann wieder festlegen konnen, wenn man einmal nach seinem
Bedeutungswandel fragt, den es im Laufe der Zeit durch die ver-
schiedenen Denker erfahren hat.

Ideologie heif3t zunichst nichts anderes als Lehre von den Ideen.
Das Wort dient einem Teil der franzésischen Aufklirer zur Bezeich-
nung der «science des idées», der Wissenschaft von den Ideen. Diese
Wissenschaft hat eine doppelte Aufgabe: sie ist erstens die Wissen-
schaft, die durch exakte Analyse und Beschreibung der seelischen
Tatigkeit des Menschen und ihrer Inhalte, der Vorstellungen — des
idées — praktische und allgemein verbindliche Regeln fiir Erziehung
und Rechtsgebung, fiir staatliches und politisches Handeln zu ge-
winnen und zu formulieren hat. Sie ist zweitens die Lehre von all’
jenen Verhaltensweisen des menschlichen Geistes, die ihn daran hin-



400 Hans-Joachim Lieber

dern, zur Wahrheit der Erkenntnis vorzudringen und der Wahrheit
der allgemeingiltigen Ideen entsprechend zu leben und zu handeln.

Das ist die urspriingliche Bedeutung des Wortes Ideologie. Die
erste fiir den heutigen Begriff wesentliche Umdeutung erfdhrt das
Wort Ideologie durch Napoleon I. Napoleon bezeichnet die Lehre
der Aufklirer deshalb als Ideologie, weil er sie fiir wirklichkeitsfern
und fiir die Praxis politischen Handelns fiir unbrauchbar, ja sogar
fiir verderblich hilt.

Seit dieser Zeit haftet dem Wort Ideologie der Gegensatz zur
Wirklichkeit an. Dariiber hinaus aber haben durch Napoleon die
Worte Ideologie und Ideologe auch einen den damit bezeichneten
Sachverhalt oder die so benannte Person verichtlich machenden, ge-
ring bewertenden Sinn erhalten.

Wir verwenden das Wort zumeist in dem Sinne, den Marx ihm
gegeben hat. Marx aber hat die veriichtlich machende Bedeutung
des Wortes Ideologie, die es bei Napoleon gewann, aufgenommen
und noch stirker betont. Etwas eine Ideologie nennen, das heif’t
jetzt bei Marx: es als die mehr oder minder bewufite Verhiillung
eines Tatbestandes bezeichnen, dessen wahre Erkenntnis nicht den
realen Interessen des denkenden Subjektes entspricht. Jedes Denken
steht jetzt in dem Verdacht, die Tatsachen und ihre Zusammenhinge
zu entstellen, sie bewufdt zu fiilschen und so zu deuten, daf} sie sich
in die Ideologie fiigen. Und diese wiederum erscheint nur zu dem
Zwecke erzeugt, um die okonomischen Interessen zu verhiillen und
zu verschleiern, die der «Ideologe» in seinem Handeln eigentlich
verfolgt.

Alles Geistige ist Mittel im sozialen Machtkampf, das zum Zwecke
der Verhiillung 6konomischer Gruppeninteressen vom Menschen er-
zeugt wird. Man kann gerade wegen dieses Anspruches der von Marx
vertretenen Gedanken, fiir alles Geistige schlechthin zu gelten, von
seiner Lehre als von einer «Theorie der Verdichtigung», der Auf-
deckung dessen, was hinter den Ideologien steckt, sprechen.

Die Kenntnis der von Mark begriindeten Lehre iiber Geist und
Geschichte darf hier in ihren Grundziigen als allgemein bekannt vor-
ausgesetzt werden. Sie findet ihre kiirzeste und prignanteste For-
mulierung in dem bekannten Wort: «Es ist nicht das Bewuf’tsein
der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches
Sein, das ihr Bewuf’tsein bestimmt».

Die den Geschichtsprozef} eigentlich treibenden und gestaltenden
Krifte sind nach Marx allein die sozialokonomischen Verhiltnisse.
Okonomisch bedingte Gesellschaftsschichtungen und Gesellschafts-
strukturen sind das historisch Reale. Das ganze Geistesleben dagegen
ist ein Uberbau, der sich iiber den im eigentlichen Sinne allein realen
gesellschaftlichen Verhiltnissen erhebt.



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdichtigung» 401

Marx wird mit diesen Gedanken zum Begriinder einer sehr eigen-
willigen und einseitigen Geschichtsmetaphysik. Er wird dariiber hin-
aus aber auch zum Vorliufer einer geistes- und kulturgeschichtlichen
Forschungsrichtung und -methode, die wir heute als Kultur- und
Wissenssoziologie bezeichnen.

In der Kultursoziologie handelt es sich ja eben darum, das Ver-
hiltnis von Kultur oder Geist und Gesellschaft zu bestimmen und
ihr aufeinander Einwirken zu erkennen. Man kann daher die allge-
meine Kultur- und Wissenssoziologie als die Lehre von der Ver-
flochtenheit des Geistes, der Kultur und des Wissens mit den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen bestimmen.

Marx hat mit seiner Lehre den ersten Versuch kultur- und
wissenssoziologischer Untersuchungen durchgefiihrt. Freilich ist dieser
erste Versuch bei Marx so stark an die Voraussetzungen seiner Ge-
schichtsmetaphysik, insbesondere an seine kausalmechanische Deu-
tung des Verhiltnisses von Uberbau und Unterbau gebunden, daf} er
nur eine vollig einseitige und den zu erforschenden Sachverhalt durch-
aus verfehlende Analyse des zwischen Geist und Gesellschaft be-
stehenden Verhiltnisses zulie. Die Kultur- und Wissenssoziologie
des Marxismus kann daher heute von keinem ernsten Forscher mehr
einfach hingenommen werden. Es wiire aber grundfalsch und es
hiefle, das Kind mit dem Bade ausschiitten, wollte man auf Grund
der Einseitigkeiten der Marx’schen Lehre und ihrer Ablehnung die
Méoglichkeit und Fruchtbarkeit kultur- und wissenssoziologischer
Untersuchungen iiberhaupt bestreiten.

Eine Kritik an der von Marx begriindeten Geschichtsmetaphysik
und dem ihr zu Grunde liegenden Ideologiebegriff kann und darf
niemals Moglichkeit und Wert kultur- und wissenssoziologischer
Untersuchungen iiberhaupt verneinen. Aber das ist auch gar nicht
notig, denn Marx hat durch die Verwendung des Ideologiebegriffs
und die eigentiimliche Bedeutung, die er ihm gab, den zwar ein-
seitigen, aber doch fruchtbaren kultursoziologischen Ansatz seines
Denkens selbst griindlich verbogen und verfilscht. Das zeigt sich so-
fort, wenn man einmal die Absichten beachtet, die Marx mit seinem
geschichtsphilosophischen Werk eigentlich verfolgt.

Marx ist nicht nur ein nationalékonomischer Theoretiker neben
anderen. Er ist auch nicht nur Geschichtsphilosoph, sondern viel-
mehr in erster Linie Revolutionir und Politiker, und der revolutionire
Politiker ist weder vom Nationalskonomen, noch vom Philosophen
zu trennen. Das ist ja gerade das Ziel seines Denkens, die Welt
nicht neu zu interpritieren, sondern sie in ihren realen Ordnungen
umzugestalten. Sein ganzes Philosophieren steht im Dienste dieser
sozialrevolutioniren Absichten und ist in seinen Grundlagen und Er-
gebnissen durch sie bestimmt und geformt.



402 : 3 " Hans-Joachim Lieber

Als politischer Revolutionir aber hat Marx einen Gegner, den er -
mit tédlichem Haf} verfolgt: das Biirgertum und die geistigen Grund-
lagen seiner Kultur und seiner Gesellschaftsordnung. Sein ganzes
Denken dient nur dem Ziel: diesen Gegner und die Grundlagen seiner
physischen und geistigen Existenz zu vernichten. Diese Absicht gibt
seiner Lehre ihre aggressive Tendenz. '

Handelt es sich nun um die Vernichtung eines politischen Geg-
ners, so ist die sicherste und am ehesten einen Erfolg versprechende
Form der geistigen Bekimpfung zweifellos immer dann die Methode
der Verichtlichmachung und der Verdichtigung, wenn sich die po-
litisch-sozialen Gegensitze im Erleben mindestens der einen Partei
derart zugespitzt haben, daf} die totale Niederlage ihres Gegners der
einzig mogliche Ausgang der Auseinandersetzung zu sein scheint.
Unter der Methode der Verdiichtigung verstehe ich hier jene Form
der Stellungnahme zur Eigenart geistiger Gebilde und Haltungen, nach
der hinter ihnen stehende, ethisch niedrige Triebe und Interessen als
die eigentlichen Beweggriinde des Handelns behauptet werden, und
der Geist nur die Funktion der Verhiillung und Verdeckung dieser
hintergriindigen Motive zuerkannt erhiilt.

Bei Marx wird diese Art der geistigen Auseinandersetzung zu
einem allgemein angewandten methodischen Prinzip erhoben und
dariiber hinaus noch durch eine mit dem Anspruch auf absolute Wahr-
heit auftretende Geschichtsmetaphysik gestiitzt, so daf} man seine
Lehre geradezu als eine «Philosophie der Verdachtigung» bezeichnen
kann. Durch Marx und seine Nachfolger hat diese Methode im breiten
Maf’e Eingang in das politische Leben gefunden und vergiftet bis
auf den heutigen Tag die Auseinandersetzung politischer Parteien und
die ganze politische Atmosphire. Zentral wichtig aber fiir die Aus-
bildung dieser Methode wird bei Marx der Ideologiebegriff in der
Bedeutung, die er ihm gegeben hat. Je stirker die sozialrevolutioniren
Tendenzen im Vordergrund seines Denkens stehen, eine um so grofiere
Bedeutung gewinnt das Wort Ideologie.

Alles Geistige wird jetzt auf egoistische Klasseninteressen zu-
riickgefiihrt, als im Dienste ihrer Verschleierung stehendes Erzeug-
nis verdichtigt und damit in seiner Eigenbedeutung und Eigengesetz-
lichkeit grindlich zerstért. Die Erzeugnisse und Gestaltungen des
Geistes gelten als Interessen verhiillende Ideologien. Das heifdt, sie
werden so gedeutet, als ob sie allein aus den Absichten einer Selbst-
und Fremdtiuschung resultieren. Und hier haben auch die Worte
«reaktionir» und «fortschrittlich» ihren Ort. Der Geist wird nim-
lich verschieden bewertet. Er gilt als Ursache einer «reaktioniren
Ideologie», insofern ihm die Erhaltung der bestehenden Gesellschafts-
ordnung als eigentliches Ziel unterschoben wird. Er fiihrt jedoch zu
einer «fortschrittlichen und revolutioniren Weltanschauung», wenn



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdichtigung» 403

er der Umgestaltung der gesellschaftlichen Verhiltnisse dient, wie
siec in der marxistischen Philosophie als Gesetz der tkonomischen
Entwicklung «wissenschaftlich» erkannt und begriindet ist. Alle re-
aktioniren, zum Zwecke der Gesellschaftserhaltung erzeugten Ideo-
logien sind nach Marx daher notwendigerweise falsch, und so ist das
biirgerliche Bewuf3tsein, wie es in seinen Schriften heifst, immer auch
«falsches Bewufitsein». Das Proletariat dagegen, das sich die mate-
rialistische Geschichtsauffassung als seine Weltanschauung angeeignet
hat, ist die fortschrittliche Klasse. Und das Denken der Proletarier
ist schon auf Grund dieser Tatsache ein «wahres Denken». Die Worte
reaktioniir und fortschrittlich erhalten hierdurch eine den durch sie
bezeichneten Sachverhalt bewertende Bedeutung. Der Maf’stab der
Bewertung aber liegt einzig und allein in der Annahme oder Ab-
lehnung der marxistischen Geschichtsauffassung.

Die schweren und verhingnisvollen Konsequenzen dieser in der
- marxistischen Ideologienlehre enthaltenen, philosophisch begriindeten
Methode der Verdichtigung werden nur dann einsichtig, wenn man
einmal sieht, wie vermittels dieser Methode in der Deutung und Be-
wertung geistiger Gebilde durch Marx und die in den Bahnen seiner
Lehre wandelnden Marxisten verfahren wird. Es sei daher eine Stelle
aus einer Schrift Mehrings und ein Zitat aus Marx’ eigenem Werk
zum Beweis der vorangegangenen Ausfithrungen zitiert.

Mehring gibt in seiner «Deutschen Geschichte» folgende Deutung
Kants:

«Handele so, daf} du die Menschheit sowohl in deiner Person, als
auch in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als
Zweck, nie blof} als Mittel gebrauchst. Fiir den historisch-sozio-
logischen Blick ergibt sich dieser Satz Kants sofort als der ideo-
logische Ausdruck der ékonomischen Tatsache, dafy die Bour-
geoisie, um ein fiir ihre Zwecke taugliches Ausbeutungsobjekt
zu erlangen, die Arbeiterklasse nicht blof3 als Mittel gebrauchen,
sondern auch als Zweck setzen, das heif’t sie im Namen der Men-
schenfreiheit und Menschenwiirde von den feudalen Fesseln der
Erbuntertinigkeit und Leibeigenschaft befreien muf3te. Anders
hat es Kant auch gar nicht gemeint, denn er fordert volle Frei-
heit und Selbstindigkeit nur fiir die Staatsbiirger, aber nicht
fiir die Staatsgenossen, zu denen er die ganze arbeitende Klasse
rechnet».

Ob Mehrings Kantdeutung sachlich stimmt und ob damit auch
nur im geringsten etwas iiber den eigentlichen Sinn der Ethik und
Philosophie Kants ausgesagt ist, kann hier nicht untersucht werden.
Wichtig allein ist die Tatsache: der zentrale Satz der Ethik Kants,



404 Hans-Joachim Lieber

auf dem seine ganze Lehre von der Autonomie der Person und der
Wiirde des Menschen beruht, wird hier in einer vélligen Uberspitzung
der kultur- und wissenssoziologischen Forschungsmethode als Aus-
druck der Ideologie einer herrschenden gesellschaftlichen Klasse ge-
deutet. Der kategorische Imperativ erscheint als das Prinzip einer
Ethik, die im Dienste der Verhiillung 6konomischer Interessen der
herrschenden Klasse steht und die eigentliche Absicht der Ausbeutung
des arbeitenden Menschen moralisch rechtfertigen soll. Kant steht
fiir den Marxisten Mehring auf der Seite der zu bekimpfenden Bour-
geoisie. Auch seine Philosophie unterliegt daher dem Verdacht, als
stehe sie nur im Dienste der Verhiillung und Verschleierung der 6ko-
nomischen Interessen der Klasse, der er angehort.

Dabei wird véllig iibersehen, daff mit dieser Art der Deutung
der Idee der Autonomie und Wiirde der Person gerade auch die
geistige Grundlage jedes echten Sozialismus zerstért wird. Wie will
man denn jene sozialistische Forderung nach Befreiung von Ausbeu-
tung und Unterdriickung, nach Wiederherstellung der Einheit von
Mensch und Arbeit und nach Erlésung des Menschen aus der Be-
handlung und Bewertung als Ding und als Sache anders begriinden,
als durch die Idee der Menschenwiirde? — Nicht die Diktatur des
Proletariats, wie Marx glaubte, sondern die Idee der Menschenwiirde
ist der bewegende Motor einer politisch-historischen Entwicklung, die
zu einer Gesellschaftsordnung fithren kann, in der die Forderungen
des Sozialismus erfiillt sind. Wird diese Idee der Menschenwiirde
als ein im Dienste der 6konomisch-egoistischen Interessen einer Klasse
erzeugtes Geistesgebilde verdichtigt, denn mogen zwar 6konomische
Besitzverhiltnisse verdndert werden kénnen, Sinn und Aufgabe des
Sozialismus jedoch sind damit vernichtet.

Gleiches gilt fiir die Kritik an den Menschenrechten, die Marx
in seiner Jugendschrift iiber die deutsche Ideologie gibt. Dort heif3t es:

«Vor allem konstatieren wir die Tatsache, daf} die sogenannten
Menschenrechte, die droits de I’homme im Unterschied von den
droits du citoyen nichts anderes sind als die Rechte des Mit-
glieds der biirgerlichen Gesellschaft, d.h. des egoistischen Men-
schen, des vom Menschen und Gemeinwesen getrennten Men-
schen».

Dieser Satz bildet die Grundlage fiir die von Marx gegebene Kri-
tik. In seinem Sinne werden alle Artikel der Deklaration der Men-
schenrechte der Jahre 1793 und 1795 und insbesondere die vier
Grundrechte: I’égalité, la liberté, la stireté, la propriété als ideo-
logische Verhiillungen egoistischer Gruppeninteressen des Biirgertums

verdéachtigt.



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdichtigung>» 405

Marx fafdt diese Kritik in folgende Worte zusammen:

«Keines der sog. Menschenrechte geht also iiber den egoistischen
Menschen hinaus, iiber den Menschen, wie er Mitglied der biir-
gerlichen Gesellschaft, nimlich auf sich, auf sein Privatinteresse
und seine Privatwillkiir zuriickgezogenes und vom Gemeinwesen
abgesondertes Individuum ist. .. Das einzige Band, das die Men-
schen zusammenhilt, ist die Naturnotwendigkeit, das Bediirfnis
und das private Interesse, die Konservation ihres Eigentums und
ihrer egoistischen Person».

Wie ernst diese Kritik vom Politiker genommen werden muf,
das zeigt die politische und rechtliche Entwicklung in den osteuro-
péischen Lindern und in der Sowjetunion in den letzten Jahren. Doch
nicht diese Tatsache ist hier zu beachten, sondern wieder die Me-
thode, die dieser Kritik zu Grunde liegt. Und diese Methode ist die
der Verdiichtigung und Zerstérung von Erzeugnissen des Geistes ver-
mittels des Begriffes der Ideologie.

Eine der hiochsten Errungenschaften des menschlichen Geistes,
um deren Verwirklichung sich Jahrhunderte hindurch Generationen
von Menschen bemiiht haben, wird in einer Art und Weise als niedrig-
sten egoistischen, 6konomischen Interessen einer herrschenden Ge-
sellschaftsklasse entstammend bewertet, die man nur noch als das
Erzeugnis einer jedes klare Urteil triilbenden politischen Besessen-
heit erkliren kann. Das aber zeigt zugleich, wo der berechtigte Sinn
und die Grenzen der Verwendung des Ideologiebegriffs liegen, und
daf} wir uns bei der Verwendung dieses Begriffs grofite Vorsicht
auferlegen sollten. Marx hat durch die Aufnahme des Ideologie-
begriffs in seine Geschichtsphilosophie und durch die Bedeutung, die
er ihm gab, aus der Ideologienlehre eine Methode der Verdichtigung
und der totalen Destruktion des Geistes schlechthin gemacht. Diese
destruktive Tendenz des Ideologiebegriffs marxistischer Prigung ist
in Marx’ eigener Lehre nur insofern verdeckt, als auf Grund seines
revolutioniren Glaubens an die Mission des Proletariats wenigstens
dessen Denken und Geistesleben so bewertet wird, als stéinde es jen-
seits jeder ideologischen Verhiillung 6konomischer Klasseninteressen.

Es ist daher kein Zufall und bedeutet nur eine konsequente
Weiterbildung dieser Glaubensgrundlage der Marx’schen Lehre, wenn
heute von sowjetischen Philosophen von einer «philosophischen Front»
gesprochen wird, die den Kampf gegen die «Bourgeoisphilosophie»
aufzunehmen und sie als Werkzeug im Kampf des Kapitalismus gegen
den Kommunismus zu entlarven habe. Ein nicht im Dienste von Inter-
essen und Interessengruppen stehendes Denken kann es fiir die An-
hinger dieser Lehre nicht geben. Hieraus wird verstindlich, warum
auf der Seite der sowjetischen Philosophie der Begriff wissenschaft-



406 ' Hans-Joachim Lieber

licher Objektivitit zu dem Schimpfwort «Objektivismus» abgewandelt
werden mufite, und der sogenannte <historische und dialektische Ma-
terialismus» als die wissenschaftliche Philosophie schlechthin er-
scheint.

Es konnte aber nicht ausbleiben, dafy Menschen und Menschen-
gruppen, welche die philosophisch-spekulativen Voraussetzungen der
Marx’schen Geschichtsphilosophie fiir ihr eigenes Denken nicht als
bindend anerkennen, diese in der Verwendung des Ideologiebegriffs
enthaltene Methode der Verdichtigung nun ihrerseits auf den Marxis-
mus anwendeten und ihn ebenso der ideologischen Verhiillung be-
stimmter Interessen bezichtigten. So sehen wir noch heute insbe-
sondere im politisch-gesellschaftlichen Machtkampf das Bild sich und
ihre Weltanschauung gegenseitig verdichtigender, der Verlogenheit,
Unehrlichkeit und Unaufrichtigkeit bezichtigender Menschengruppen,
ohne daf} die eine der anderen gegeniiber einen gréfleren Anspruch
auf Anerkennung ihrer geistigen Position erheben konnte. Das ein-
zige, was bei dieser gegenseitigen totalen Verdachtigung herausspringt,
ist ein uferloser Relativismus und Zweifel an der Moglichkeit und
Ehrlichkeit des Geistes iiberhaupt. Aus ihm scheint kein Ausweg
moglich.

Das Dilemma des Ideologiebegriffs kann jedoch in dem Augen-
blick iiberwunden werden, in dem man sich auf seine urspriingliche
Bedeutung besinnt. Das Wort Ideologie war urspriinglich ein Be-
griff der Erkenntniskritik und muf’ es auch wieder werden. Er diente
in dieser Bedeutung der Zerstorung und der Befreiung des Menschen
von Vorurteilen, die sein Denken iiberdecken, seinen Blick verdunkeln
und ihn daran hindern, die Dinge und Verhiltnisse zu sehen, wie sie
sind. Es wurde aber von den Philosophen, die sich vor Marx dieses
Begriffes bedienten, niemals bezweifelt, daf’ der menschliche Geist
zu einer solchen vorurteilsfreien, nicht ideologisch verfilschten und
daher wahren Erkenntnis und einem ihr entsprechenden Handeln
prinzipiell fihig sei.

In einer solchen, sich selbst bescheidenden Weise der Verwen-
dung des Ideologiebegriffs liegen auch heute noch Méglichkeiten und
Grenzen einer Lehre von den Ideologien. Als Ideologie haben nur
solche Geistesgebilde zu gelten, von denen nachgewiesen werden kann,
daf} die in ihnen befangenen Menschen zu einer richtigen und ad-
dquaten Beurteilung der sie umgebenden Wirklichkeit nicht mehr
fahig sind. Solcher Ideologien, solcher Vorurteile gibt es auch heute
noch genug. Man denke nur an die Starrheit, mit der an der Unter-
scheidung von «linken» und «rechten» Parteien festgehalten wird;
man denke weiter an die Vorstellungen von nationaler Souverénitit
und nationaler Autonomie, die noch immer das Denken vieler Euro-
pier gefangen halten und sie daran hindern, die realen Forderungen



Der Ideologiebegriff und die «Philosophie der Verdichtigung» 407 .

der Stunde zu erkennen und danach zu handeln. Die Ursachen der
Wirkung und Geltung solcher Vorurteile und Fehldeutungen bei be-
stimmten Menschen und Menschengruppen zu erkennen und ihnen
dadurch den Blick fiir eine sachgerechte Erkenntnis der Wirklichkeit
frei zu machen, das ist die Aufgabe einer richtig verstandenen Ideo-
logienlehre. IThre Leistung ist dann nicht mehr totale Destruktion
des Geistes und der Kultur durch die Methode der Verdichtigung,
sondern Aufklirung, Freilegung der Wirklichkeit, der wirklichen
Phinomene, die den Menschen umgeben und in ihrer Wirklichkeit
fiir ihn verpflichtend sind, und die daher von ihm nicht nur erlebt,
sondern erkannt werden miissen.

MEISTERWERKE EUROPAISCHER MALEREI

Zur Ausstellung in Schaffhausen

VON MARCEL FISCHER

In Schaffhausen ist ein Geist am Werk, der dieser Stadt fort-
wiithrend neue Freunde wirbt. Es ist der Geist der besonnenen Be-
scheidung, der die vornehmste Aufgabve des Gemeinwesens mehr in
der kulturellen Leistung als in einer fatalen Aufblahlung der Siede-
lung zur Grofistadt sieht. So haben es die Schaffhauser in beneidens-
werter Weise verstanden, durch sorgsame Pflege iiberlieferten Gutes,
ihrer Stadt den Charakter des von langeher Gewachsenen zu be-
wahren, — wund zwar ohne daf} sie ob ihrer altertiimlichen Reize
unzeitgemifd wirken wiirde. Diese gliickliche Entwicklung ist einigen
fithrenden Persénlichkeiten und einer Behérde zu danken, die nicht
nur in wirtschaftlicher und sozialer, sondern ebensosehr in kiinst-
lerischer Hinsicht, ihre Blicke iiber die ortlichen Verhiltnisse hinaus
auf die schweizerischen und die gesamteuropéischen Anliegen richten.
Geistige Aufgeschlossenh'eit, Untrernehmungsl'ust und zuvorkommende
Haltung haben denn auch in wenigen Jahren dieser sympathischen
Stadt ein weit iiber die Landesgrenzen reichendes Netz herzlicher und
dauerhafter Beziehungen geschaffen, eine treffliche Grundlage fiir
die Organisation von Mumkfesten und Kunstausstellungen von inter-



	Der Ideologiebegriff und die "Philosophie der Verdächtigung"

